
opusdei.org

„Nimic nu se
pierde!” – Lecție a
Prelatului despre
speranță

Vă împărtășim o lecție a Mons.
Fernando Ocáriz, predată la
Roma în noiembrie 2024, în
care reflectează asupra virtuții
speranței cu prilejul Anului
Jubiliar.

30.09.2025

Bula de convocare a Jubileului din
2025, făcută publică de Papa
Francisc, începe cu câteva cuvinte ale



sfântului Paul adresate romanilor,
care dau și titlul documentului:
„Speranța nu dezamăgește” (Rom
5,5), Spes non confundit. Aceste
cuvinte cuprind un conținut foarte
profund. Atunci când avem
adevărata speranță, ea nu eșuează.
Noi putem eșua, dar speranța –
niciodată, pentru că Dumnezeu
rămâne fidel iubirii Sale pentru noi
și promisiunilor Sale.

Este adevărat că, uneori, putem avea
speranță în lucruri care nu se
împlinesc: de exemplu, sperăm în
eficacitatea unei acțiuni apostolice
concrete sau în rezultatul unei
conversații și se poate întâmpla ca
roadele să nu apară. Înseamnă asta
că speranța ne-a dezamăgit? Nu,
pentru că speranța întemeiată pe
iubirea lui Dumnezeu pentru noi ne
permite să spunem cu siguranță, așa
cum afirma sfântul Josemaría:
„Nimic nu se pierde!” (Forja, nr. 278).
Ceea ce facem pentru Domnul, ceea



ce realizăm urmând voința lui
Dumnezeu, este întotdeauna rodnic,
chiar dacă nu vedem imediat
rezultatele. Poate le vom vedea altfel,
la un alt moment, sau poate nu le
vom vedea în această viață. Poate fi
un rod diferit de cel așteptat. Astfel,
putem avea siguranța că nimic nu se
pierde.

După această scurtă introducere,
lecția aceasta va consta, în esență, în
recitirea unor texte ale Papei – din
bula de convocare a Jubileului 2025
–, ale sfântului Josemaría și, desigur,
din Sfânta Scriptură. Intenția mea,
citindu-le și comentându-le pe scurt,
este ca ele să ne ofere prilejul de a
cultiva o dispoziție a sufletului care
să permită speranței noastre să
crească. Speranța supranaturală este
un dar al lui Dumnezeu, nu se poate
obține doar prin forțe omenești, dar
putem să ne pregătim sufletul pentru
a primi darurile lui Dumnezeu, în



special credința, speranța și
caritatea.

Ce este speranța? Speranța este o
virtute care ne duce la încrederea că
vom obține un bine viitor, mai mult
sau mai puțin greu de atins, dar
posibil. Acestea sunt cele trei
condiții: viitor, dificil și posibil. Nu ar
avea sens o speranță care nu ar
îndeplini aceste criterii. De exemplu,
nu pot spune că am speranța de a
călători mâine pe lună; ar fi o
speranță „nebunească”, pentru că nu
este posibil. Tot așa, nu este speranță,
în sens strict, dorința pentru ceva ce
nu este deloc dificil. Nu am speranța,
propriu-zis, că peste trei ore voi fi
acasă. Deși în această viață nimic nu
este sută la sută sigur, există realități
care, omenesc vorbind, nu sunt
propriu-zis obiect de speranță.

Speranța este o virtute umană
fundamentală, pentru că toți
așteptăm ceva. Întotdeauna așteptăm



roadele muncii noastre, așteptăm
bunuri posibile, așteptăm sfârșitul
diferitelor situații. Dar, așa cum am
amintit la început, speranța este și o
virtute supranaturală, teologală. Ce
se așteaptă prin virtutea
supranaturală a speranței? Viața
veșnică, unirea cu Dumnezeu,
mântuirea, fericirea nesfârșită a
cerului. Aceasta este marea speranță.
Participarea la viața lui Dumnezeu
este o realitate pe care o putem
atinge, pentru că însuși Dumnezeu
ne-o oferă.

Există deja o speranță umană,
naturală, necesară, în inima fiecărei
persoane. Scrie Papa: „În inima
fiecărei persoane sălășluiește
speranța ca dorință și așteptare a
binelui, chiar dacă nu știe ce îi va
aduce ziua de mâine” (Spes non
confundit, nr. 1). Speranța, deși nu
privește ceva sigur omenesc vorbind,
nu privește nici imposibilul; ea este o



așteptare a binelui, o posibilitate ca
binele să vină.

Obiectul speranței teologale, care o
desăvârșește pe cea naturală, este
mântuirea, fericirea veșnică
împreună cu Dumnezeu. Spune
sfântul Paul: „Speranța în ceea ce ne
este păstrat în ceruri” (Col 1,5).
Această speranță a fericirii cerești
este unită cu credința în iubirea lui
Dumnezeu pentru noi și în mijloacele
pe care El le-a pus ca să ajungem în
cer: Euharistia, rugăciunea...

Atât de importantă este speranța în
viața veșnică, încât Conciliul din
Trento a condamnat pe cei care
susțineau că este greșit să ai speranță
în viața veșnică și că trebuie să faci
binele fără a aștepta răsplata de a
ajunge în cer. Conciliul spune: „Dacă
cineva afirmă că o persoană
îndreptățită păcătuiește atunci când
acționează corect, mișcată de
speranța răsplății veșnice, să fie



anatema” (Conciliul din Trento,
sesiunea VI, can. 31). Speranța în
răsplata veșnică nu doar că nu este
rea, ci este ceva ce Dumnezeu vrea și
este unită cu credința și cu caritatea.

Temelia speranței Care este temelia
speranței? Răspunsul este simplu:
credința. Așa cum se exprimă
Scrisoarea către evrei: „Credința este
temelia celor sperate” (Evr 11,1).
Care este această credință? Credința
în iubirea lui Dumnezeu pentru noi.
O credință care dă siguranță
speranței, pentru că se întemeiază pe
ceva care nu eșuează niciodată:
iubirea de neclintit a lui Dumnezeu
pentru fiecare.

Papa afirmă că „speranța se naște
efectiv din iubire și se întemeiază pe
iubirea care izvorăște din inima lui
Isus străpuns pe cruce” (Spes non
confundit, nr. 3). Și citează imediat pe
sfântul Paul, în Scrisoarea către
romani: „Căci dacă atunci când eram



dușmani am fost împăcați cu
Dumnezeu prin moartea Fiului Său,
cu atât mai mult, acum, împăcați
fiind, vom fi mântuiți prin viața
Lui” (Rom 5,10). Astfel, speranța se
naște din siguranța credinței în
iubirea lui Dumnezeu pentru noi.

Avem nevoie să cultivăm în viața
noastră această credință în iubirea
lui Dumnezeu, care este o iubire
concretă. Nu este vorba despre o
iubire abstractă față de omenire în
general, ci despre o iubire personală,
îndreptată spre fiecare dintre noi,
acum și întotdeauna. Domnul ne
privește, este în noi prin harul care
ne ridică și ne sfințește, și ne iubește
într-un mod foarte personal. Această
iubire este forța noastră, cea care ne
face să sperăm în ceva care, deși este
dificil, este posibil: să ajungem sfinți,
care este ținta a ceea ce sperăm –
unirea definitivă și deplină cu
Dumnezeu.



Este important să ne amintim că, în
viața spirituală, în lupta ascetică,
atunci când începem sau reîncepem,
este mereu necesar să trăim din
speranță. O speranță cu fundament.
Nu întemeiată pe forțele noastre, ca
și cum ar fi o luptă pe care trebuie să
o câștigăm cu orice preț, ci
întemeiată pe iubirea lui Dumnezeu.
Dumnezeu ia în calcul slăbiciunea
noastră, dar mai ales se sprijină pe
puterea Sa infinită, care se identifică
cu iubirea Sa pentru noi.

Este de asemenea important să
considerăm că în Dumnezeu
cunoașterea și iubirea se identifică.
El ne cunoaște și ne iubește în mod
infinit. Și, în mod concret, spiritul
Opus Dei ne împinge să considerăm
că iubirea lui Dumnezeu ne face cu
adevărat fiice și fii ai Săi. Această
conștiință a filiației divine întărește
speranța noastră, așa cum explică
sfântul Josemaría într-una dintre
omiliile sale: „Pe mine, şi vreau ca



vouă să vi se întâmple la fel,
siguranţa de a mă simţi – de a mă şti
– fiu al lui Dumnezeu mă umple de
adevărata speranţă care, fiind virtute
supranaturală, când se revarsă în
creaturi, se acomodează naturii
noastre şi este, de asemenea, virtute
foarte omenească” (Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 208).

Virtutea supranaturală a speranței
înalță capacitatea naturală a omului
de a spera în bine, chiar dacă este
dificil. Faptul de a ne ști fii ai lui
Dumnezeu ne conduce la o speranță
sigură în țintă. Experiența propriilor
mizerii ar putea poate duce la
aspirația de a se mântui cu greu, ca și
cum mântuirea nu ar coincide cu
sfințenia, considerând sfințenia
drept o „utopie ascetică”. A fi sfânt
este scopul, iar dacă viața se încheie
fără suficientă sfințenie, se va trece
prin purgator pentru a o dobândi.
Este greu de atins sfințenia fără efort,
de aceea viața de sfințire este



anevoioasă, dar speranța de a o
atinge devine posibilă cu harul lui
Dumnezeu.

Așa cum tocmai am amintit cu
cuvintele Părintelui nostru, tonul
speranței noastre este marcat de
filiația divină. Avem un motiv
extraordinar de a spera că vom fi
sfinți, de a crede în rodnicia vieții
noastre: suntem fiice și fii iubiți de
Dumnezeu. De atâtea ori ne
reamintim aceasta, acum și cu
cuvintele sfântului Ioan: „Noi am
cunoscut iubirea pe care Dumnezeu
o are față de noi și am crezut în
ea” (1In 4,16). Aceasta este esența
vieții după Evanghelie: a cunoaște și
a crede în iubirea lui Dumnezeu
pentru noi, știind că suntem fii ai lui
Dumnezeu prin iubirea Sa. Și a
actualiza această credință.

Această credință în iubirea lui
Dumnezeu duce la trăirea cu
încredere în providență. Adică, știind



că nu suntem abandonați hazardului
lumii. Nu este că Dumnezeu ne-ar
iubi mult și apoi ne-ar lăsa singuri pe
cont propriu. Dumnezeu ne iubește
și, respectând libertatea noastră, ne
însoțește neîncetat. Iubirea Sa nu
este o iubire îndepărtată, ci
providențială. Papa Benedict al XVI-
lea, în enciclica sa despre speranță, 
Spe salvi, scrie: „Dumnezeu este
temelia speranței; dar nu un zeu
oarecare, ci Dumnezeul care are un
chip omenesc și care ne-a iubit până
la capăt, pe fiecare în parte și pe
întreaga omenire” (nr. 31). Credința
în această iubire concretă a lui
Dumnezeu pentru noi este temelia
speranței noastre. În contrast, sfântul
Paul în Scrisoarea către efeseni îi
descrie pe păgâni ca oameni „fără
speranță și fără Dumnezeu în
lume” (Ef 2,12). Speranța este
întemeiată pe Dumnezeu, pe iubirea
Sa concretă și personală. Chiar dacă
există speranțe omenești, ele sunt
limitate la această viață și nu merg



mai departe. Fără Dumnezeu nu se
poate avea o adevărată speranță într-
un bine definitiv.

Certitudinea că Dumnezeu este
angajat Speranța creștină are o
caracteristică aparent contradictorie:
certitudinea. Putem avea oare
certitudine în ceva ce este posibil,
dar nu imediat și nici complet sigur?
Da: avem o speranță sigură,
întemeiată pe voința lui Dumnezeu,
pe fidelitatea Lui față de iubirea Sa
pentru noi.

„Aceasta este voința lui Dumnezeu:
sfințirea voastră” (1Tes 4,3). Aceasta
nu înseamnă doar că Dumnezeu
dorește să fim sfinți, ci că El însuși
este angajat – ca să spunem așa – în
sfințirea noastră. Dumnezeu nu doar
ne dă mijloacele – revelația,
sacramentele... – ci, fără a forța
libertatea noastră – dăruindu-ne
libertatea – ne oferă și toate harurile
necesare pentru a ajunge la țintă.



Avem speranța sigură de a ajunge la
țintă dacă vrem, pentru că harul nu
ne va lipsi: Dumnezeu este fidel.

Așa cum exprimă cuvintele sfântului
Paul în Scrisoarea către efeseni:
„Dumnezeu, bogat în milostivire,
pentru marea iubire cu care ne-a
iubit, pe noi, care eram morți din
cauza păcatelor noastre, ne-a readus
la viață împreună cu Cristos – prin
har sunteți mântuiți – și împreună cu
El ne-a înviat și ne-a așezat în ceruri
în Cristos Isus” (Ef 2,4-7). Apostolul
nu spune „ne va așeza în ceruri”, ci
„ne-a așezat în ceruri”. Această forță
a speranței duce la certitudine, fără
ca ea să înceteze a fi speranță.

Sfântul Josemaría a scris: „Sunt
fericit cu certitudinea cerului pe care
îl vom atinge, dacă rămânem
credincioşi până la sfârşit” (Prietenii
lui Dumenzeu, nr. 208). Deși ar putea
părea contradictoriu „să fii sigur de
ceva ce nu este sigur”, în realitate nu



este nicio contradicție. În aceasta
constă adevărata speranță creștină.
Avem atâta siguranță în iubirea lui
Dumnezeu, încât putem avea o
speranță certă și sigură. Această
speranță se ridică deasupra
mizeriilor și defectelor noastre și ne
conduce la certitudinea că, așa cum
spunea Părintele nostru, chiar dacă
vom muri cu defecte, putem fi sfinți,
pentru că Domnul, cu răspunsul
nostru, ne va duce la o sfințenie care
constă în plinătatea iubirii. Iar
plinătatea iubirii este pe deplin
compatibilă cu prezența defectelor,
atâta timp cât acele defecte nu sunt
acceptate și dorite, ci împotriva lor
luptăm din iubire iar și iar, chiar
dacă nu reușim să le învingem total.

Prin urmare, avem certitudinea că
vom merge în cer dacă vom fi fideli,
dacă vom rămâne în iubirea Sa. Și, în
plus, avem siguranța că vom fi fideli
dacă vrem, dacă perseverăm liber în



iubire, pentru că harul lui Dumnezeu
nu ne va lipsi.

Siguranța imposibilului Speranța
creștină nu este o speranță iluzorie,
pentru că ne sprijinim pe harul lui
Dumnezeu. De aceea, pe plan
supranatural, gândindu-ne atât la
sfințirea noastră personală, cât și la
eficacitatea permanentă a muncii
apostolice a Lucrării, fie în viața
personală, fie în efortul nostru de a
duce mai departe Opus Dei, trebuie
să avem în vedere ceea ce spunea
sfântul Josemaría despre „siguranța
imposibilului” (Scrisoare 29, nr. 60).
Speranța face posibil să „ai siguranța
imposibilului”.

Siguranța imposibilului, în primul
rând, de a fi sfinți, pentru că atunci
când experimentăm slăbiciunea
noastră sau capacitatea noastră
limitată, pare imposibil să putem
ajunge sfinți. Și totuși, avem
certitudinea că putem, pentru că



avem credința în iubirea lui
Dumnezeu, care este fundamentul
speranței.

Este de asemenea foarte frumos
amintirea pe care sfântul Paul o face
în Scrisoarea către romani despre
figura lui Abraham, care „a sperat
împotriva oricărei speranțe”. Sfântul
Josemaría obișnuia să reamintească
des această expresie: „A spera
împotriva oricărei speranțe”. Spus
astfel, pare din nou o contradicție,
dar înțeles corect este plinătatea
speranței. Înseamnă că putem spera
chiar și atunci când, omenește
vorbind, nu există niciun motiv.

Speranța creștină are, așadar, un
fundament solid: însăși oferirea lui
Dumnezeu de a fi uniți cu El, ceea ce
va constitui gloria cerului. Dar
această speranță se exprimă și în
multe aspecte ale vieții de zi cu zi.
Este foarte importantă speranța
apostolică. După cum scrie sfântul



Paul în Prima Scrisoare către
corinteni: „Să știți că osteneala
voastră nu este zadarnică în
Domnul” (1Cor 15,58). Părintele
nostru a voit să pună aceste cuvinte
latine pe ancadramentul de piatră al
unei uși din Villa Vecchia, la Roma: 
Semper scientes quod labor vester non
est inanis in Domino. Nimic din ceea
ce facem nu este zadarnic înaintea
lui Dumnezeu.

Papa, în Spes non confundit, invită să
transmitem speranță, atunci când
scrie: „Să nu lipsească o atenție
incluzivă față de cei care, găsindu-se
în condiții de viață deosebit de
dificile, își experimentează propria
slăbiciune” (nr. 11). Este foarte
important să oferim speranță, pentru
că mulți oameni par să nu o aibă. A
trăi fără speranță, fără adevărate
ținte care merită, paralizează.
Trebuie să oferim speranță în
apostolat, în îngrijirea persoanelor
din Casa pe care le ajutăm într-un fel



sau altul. Trebuie să fim persoane
care dau speranță, care nu pun
accentul mai mult pe dificultăți decât
pe soluții. Trebuie să fim pozitivi,
transmițători de speranță.

Avem nevoie să trăim din speranță și
atunci când experimentăm dificultăți
personale. Toți avem dificultăți într-
un fel sau altul: în fața propriilor
defecte, la serviciu, de sănătate, de
tot felul. În viață putem întâlni, și
întâlnim, dificultăți. Papa, în Spes
non confundit, citează pe larg textul
Scrisorii către romani: „Cine ne va
despărți de iubirea lui Cristos? Oare
necazul, sau strâmtorarea, sau
persecuția, sau foametea, sau lipsa
de haine, sau primejdia, sau sabia?
După cum este scris: Pentru tine
suntem dați la moarte toată ziua,
suntem socotiți ca niște oi de
înjunghiere. Dar în toate acestea noi
suntem mai mult decât învingători
prin cel care ne-a iubit. Căci sunt
convins că nici moartea, nici viața,



nici îngerii, nici stăpânirile, nici cele
prezente, nici cele viitoare, nici
puterile, nici înălțimile, nici
adâncurile și nici vreo altă creatură
nu va putea să ne despartă de
iubirea lui Dumnezeu care este în
Cristos Isus, Domnul nostru” (Rom
8,35-39). Este un text extraordinar,
pentru a fi meditat de multe ori în
rugăciune.

Papa comentează pe scurt: „Iată de
ce această speranță nu cedează în
fața dificultăților: pentru că se
întemeiază pe credință și se hrănește
din caritate” (Spes non confundit, nr.
3). Și, astfel, face posibil ca să
mergem înainte în viață. Așa este,
oricâte dificultăți am traversa. Ce ne
va despărți de iubirea lui
Dumnezeu? Stăpânirile, puterile,
moartea, viața, sabia, primejdiile,
foametea? Nimic nu ne poate
despărți, dacă noi nu vrem să ne
depărtăm. Pentru că „nimic nu ne
poate despărți de iubirea lui



Dumnezeu – spune sfântul Paul –
care este în Cristos Isus” (Rom 8,39).
Doar noi înșine ne putem despărți de
iubirea lui Dumnezeu. Doar noi. Nici
diavolul, nici boala, nici necazurile.
Doar libertatea noastră. De aceea, în
fața dificultăților putem avea
întotdeauna o mare speranță în
iubirea lui Dumnezeu, care se arată
în Cristos Isus.

Unde este speranța ta? Tot în acest
context, este minunat să recitim
următorul text al Părintelui nostru,
în Instrucțiunea pentru lucrarea
Sfântului Rafael: „Lucrați, plini de
speranță: sădiți, udați, încrezându-vă
în Cel care dă creșterea, Dumnezeu
(cf. 1Cor 3,7). Iar când vine
descurajarea – dacă Domnul ar
permite această ispită –, în fața unor
fapte aparent potrivnice, atunci când
luați în considerare, în unele cazuri,
lipsa de rodnicie a muncii voastre
apostolice de formare, dacă cineva v-
ar întreba, ca pe Tobit tatăl: ubi est



spes tua? – unde este speranța ta?...,
ridicându-vă ochii deasupra mizeriei
acestei vieți, care nu este sfârșitul
vostru, să-i răspundeți cu acel bărbat
din Vechiul Testament, tare și plin de
speranță: quoniam memor fuit
Domini in toto corde suo (Tb 1,13) –
pentru că întotdeauna și-a adus
aminte de Domnul și L-a iubit din
toată inima sa: Filii sanctorum
sumus, et vitam illam expectamus,
quam Deus daturus est his, qui fidem
suam numquam mutant ab eo –
suntem fii ai sfinților și așteptăm
acea viață pe care Dumnezeu o va da
celor care nu și-au schimbat
niciodată credința în
El” (Instrucțiune, 9-I-1935, nr. 19). În
fața dificultăților trebuie să lucrăm
plini de speranță; să sădim,
încrezându-ne în Dumnezeu, care dă
creșterea. Nu încrezându-ne în
forțele noastre, ci punându-le în
slujba Domnului în toată munca
apostolică. Încă o dată, știind că



speranța noastră se află în siguranța
iubirii lui Dumnezeu pentru noi.

Așadar, speranță în dăruire, cu
generozitate. Merită să fim generoși
în apostolat, în tot ceea ce presupune
efortul de a merge în întâmpinarea
oamenilor. Și mortificarea pentru
munca apostolică, care presupune
dedicarea timpului, depășirea
dificultăților etc.

Sfântul Josemaría, aflându-se în
Venezuela, comenta: „Îmi aminteam
de începuturile muncii noastre, de
acum atâția ani. Am început cu trei,
iar acum sunt atâtea mii, sute de mii.
Dar exista speranță. Se spune despre
Alexandru cel Mare că, pe când se
pregătea de o bătălie, a împărțit
înainte toate bunurile sale
căpitanilor săi. Și unul dintre ei l-a
întrebat: «Dar domniei voastre, ce-vă
rămâne?». La care el a răspuns: «Mie
îmi rămâne speranța»”. Și a adăugat:
„Eu vă văd pe voi și îmi rămâne



speranța” (Sf. Josemaría, Note dintr-o
meditație, 10-II-1975). Așa este.
Aceste cuvinte ne pot conduce să
avem speranță în ceilalți. Când
experimentați propria slăbiciune, vă
puteți umple de speranță privind la
frații voștri. Și această speranță este
chemată să se extindă asupra întregii
lumi.

Pace, rugăciune, bucurie Papa
vorbește despre a avea speranță în
pacea din lume, o pace care lipsește
mult. Nu doar din cauza
principalelor războaie, care sunt
cumplite și triste, ci și din cauza
lipsei de pace în multe medii ale
societăților. Părintele nostru spunea:
„Nu este pace în conștiințe” (În dialog
cu Domnul, nr. 101). Papa
menționează „ca primul semn al
speranței să se traducă într-o pace
pentru lume, care se regăsește din
nou cufundată în tragedia
războiului” (Spes non confundit, nr.
8). Speranță că lumea va merge mai



bine, desigur, pentru că este și
speranță în rodnicia apostolatului.
Dar cu realism; nu știm ce se va
întâmpla, nu putem prezice viitorul.

De fapt, Apocalipsa și predicțiile pe
care Domnul le face în Evanghelie
despre sfârșitul lumii sunt foarte
dramatice. Dar asta nu ne răpește
speranța; dimpotrivă, ne împinge ca,
în ceea ce ține de noi, totul să meargă
spre mai bine. Gândindu-ne la
situația actuală, în unele țări trăim în
medii foarte descreștinate. Tot mai
mulți oameni, deși catolici, nu mai
frecventează sacramentele. Există
orașe în țări tradițional credincioase,
unde practica religioasă era foarte
extinsă, dar unde acum doar un
procent foarte mic din populație mai
merge la Liturghie duminica. Dar, în
același timp, sunt alte locuri unde
lucrurile stau mult mai bine. Și, fie
într-o parte, fie în alta, putem avea
convingerea că oamenii sunt buni,
așa cum spunea don Javier: „Cât de



mulți oameni buni sunt în lume!”. De
atâtea ori ceea ce lipsește este
formarea. De aceea, dificultățile pe
care le întâlnim în munca apostolică
nu trebuie să fie niciodată motiv de
descurajare, ci ocazie de a ne ruga
mai mult, de a ne lansa, de a ne
apropia de persoane și a le putea
ajuta, prin prietenie și confidență. Cu
cât este mai dificil mediul, cu atât
mai mult contează Domnul pe noi;
nu pentru că am fi mai buni, ci
pentru că El ne-a dat multă formare,
deși suntem atât de mici. Așadar,
puternici în speranță!

Și aceasta se aplică la tot. Ce speranță
avem în rugăciune? Domnul a spus:
„Cereți și veți primi” (In 16,24). Este
impresionant. „Cereți și veți primi”,
sunt cuvinte absolut adevărate.
Desigur, uneori cerem și nu primim,
dar putem gândi că primim în alt
mod sau că nu am cerut bine. Alteori
cerem bine și pare că nu primim. De
exemplu, cerem pentru o intenție



apostolică anume sau pentru ca o
persoană să se vindece, și nu se
vindecă... Atunci, a fost inutilă
rugăciunea? Nu. Chiar dacă nu am
obținut ceea ce am cerut, acea
rugăciune nu a fost ineficace. Putem
fi siguri în speranță, prin credința în
cuvântul lui Dumnezeu. Nimic nu se
pierde.

În cele din urmă, speranță cu
bucurie. „Plini de bucurie în
speranță” (Rom 12,12), spune sfântul
Paul. Și nu este o speranță de roman
siropos, totul frumos, de aceea
adaugă: „Plini de bucurie în
speranță, statornici în încercare,
stăruiți în rugăciune”. Sfântul
Josemaría ne spunea astfel:
„Optimiști, veseli: Dumnezeu este cu
noi! De aceea, zilnic mă umplu de
speranță” (Amintirea fericitului
Josemaría Escrivá, p. 115). Optimiști,
veseli, pentru că Dumnezeu este cu
noi. Virtutea speranței ne face să
vedem partea pozitivă, frumoasă a



vieții, pentru că vedem în toate –
chiar dacă nu înțelegem – iubirea lui
Dumnezeu. De aceea, când ne simțim
puțin descurajați, pesimiști, triști, să
reacționăm repede, cu un act mare
de credință în fundamentul acestei
speranțe bucuroase: astăzi, acum,
Dumnezeu mă iubește nebunește.
Fiecare trebuie să spună asta, să o
gândească printr-un act profund de
credință. Și asta ne ridică.

Vorbind despre speranță, ne vine în
minte și în inimă Preasfânta
Fecioară, Spes nostra. Ea este mama
speranței noastre, cea care ne obține
de la Domnul acest har al speranței,
pentru a o avea și pentru a o dărui,
așa cum spune sfântul Petru: „Gata
oricând să daţi răspuns oricui vă
cere cont de speranţa voastră” (1Pt
3,15).



Închei cu splendida frază a sfântului
Paul: „Iar Dumnezeul speranței să vă
umple de toată bucuria și pacea în
credință, ca să prisosiți în speranță
prin puterea Duhului Sfânt” (Rom
15,13). Vă sfătuiesc să o citiți și să o
meditați mult. Să fim bucuroși și,
atunci când există motive omenești
să nu fim, să ne gândim că dincolo de
orice motiv omenesc există unul
mult mai mare, care este
fundamentul speranței noastre:
iubirea lui Dumnezeu pentru noi.

Mons. Fernando Ocáriz, prelado
del Opus Dei

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/nimic-
nu-se-pierde-lectie-a-prelatului-despre-

speranta/ (27.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/nimic-nu-se-pierde-lectie-a-prelatului-despre-speranta/
https://opusdei.org/ro-ro/article/nimic-nu-se-pierde-lectie-a-prelatului-despre-speranta/
https://opusdei.org/ro-ro/article/nimic-nu-se-pierde-lectie-a-prelatului-despre-speranta/

	„Nimic nu se pierde!” – Lecție a Prelatului despre speranță

