
opusdei.org

Muncă și
contemplare (2)

A doua parte a unui articol
despre cum să ne transformăm
munca și activitățile zilnice
într-o rugăciune contemplativă,
urmând învățăturile Sf.
Josemaría.

19.03.2014

În timp ce-şi continuau călătoria, Isus
a intrat într-un sat oarecare. Acolo, o
femeie, pe nume Marta, L-a primit în
casa ei. Ea avea o soră, numită Maria.
Aceasta s-a aşezat la picioarele
Domnului şi asculta învăţătura Lui.



Dar Marta era copleşită de atât de
multă muncă. Ea a venit şi a zis:
„Doamne, nu-Ţi pasă că sora mea m-a
lăsat să slujesc singură? Spune-i deci
să mă ajute." Domnul însă i-a
răspuns: „Marta, Marta, tu te
îngrijorezi şi te necăjeşti cu privire la
multe lucruri, însă doar unul este
necesar. Căci Maria şi-a ales partea
cea bună, care nu i se va lua." [1]

Imaginile Martei și Mariei au fost des
folosite de-a lungul timpului pentru a
reprezenta două tipuri diferite de
viață, cea contemplativă și cea activă,
prima considerată ca fiind mai
aproape de perfecțiune, deci de
respectarea cuvântului Domnului: 
Maria a ales partea bună.

De obicei, aceste concepte au fost
aplicate vocației religioase,
înțelegându-se prin viața
contemplativă, în linii mari, a trăi
departe de lume pentru a se dedica
rugăciunii, și prin viața activă, de



exemplu, munca de răspândire a
doctrinei creștine, de îngrijire a
bolnavilor, și alte lucrări de caritate.

Privită din această perspectivă, a fost
recunoscută de secole posibilitatea
de a fi contemplativ „în mijlocul
muncii". Însă înțelesul clasic al
acestei expresii este imposibilitatea
credincioșilor obișnuiți de a fi
contemplativi în activitățile lor
profesionale, familiale și sociale, și că
atingerea contemplării este posibilă
doar prin activitățile de apostolat și
lucrările de caritate pe calea vocației
religioase.

Sf. Josemaría a dat un nou înțeles
cuvintelor Domnului către Marta și a
arătat că nu există o contradicție
între contemplare și îndeplinirea, cât
mai desăvârșit cu putință, a
sarcinilor și activităților zilnice.

Într-un articol precedent, am
analizat înțelesul contemplării
creștine: rugăciunea simplă a multor



suflete care, cu ascultare iubitoare
față de Sfântul Duh și căutând a se
identifica în toate cu Cristos, sunt
conduse de Duhul Sfânt la a explora
profunzimea lui Dumnezeu, lucrările
și scopurile Sale, cu o înțelegere care
le depășește cu desăvârșire inimile și
mințile. Este o rugăciune în care
„cuvintele nu sunt necesare,
deoarece limbajul nu le poate
exprima. Intelectul devine calm. Nu
ne întrebăm; privim! Iar sufletul
începe să cânte din nou, un cântec
nou, deoarece simte și știe că este tot
timpul sub privirea iubitoare a lui
Dumnezeu." [2]

Acum vom examina trei posibile
„moduri" de a contempla: în
perioade dedicate exclusiv
rugăciunii; când lucrăm la un proiect
sau facem ceva care nu necesită o
concentrare deplină; și, în final, în
cazul activităților care ne cer toată
atenția. Împreună, aceste trei canale
alcătuiesc viața de contemplare, în



care, în mijlocul activităților zilnice,
sufletul există „în cer și pe pământ",
cum obișnuia să spună Sf. Josemaría.

În rugăciune și acte de pietate

Contemplarea trebuie căutată, în
primul rând, în actele de pietate pe
care le facem în fiecare zi, în special
în perioadele dedicate exclusiv
rugăciunii mentale.

„Et in meditatione mea exardescit
ignis – ‚și în meditația mea va izbucni
o flacără.' De aceea ne rugăm: să
devenim un rug, o flacără vie
dătătoare de căldură și lumină." [3]
Rugăciunea mentală bine făcută este,
ca să spunem așa, un „foc" care
răspândește căldură către toate
celelalte momente ale zilei.

Respectarea timpului zilnic de
rugăciune mentală este ceea ce
permite unei persoane să devină un
suflet contemplativ în mijlocul lumii
pe toată durata zilei. Acest lucru



necesită o luptă de menținere a unui
spirit de reculegere în timpul dedicat
rugăciunii; un dialog asiduu cu
Domnul nostru, prin meditația,
câteodată, pe marginea unui pasaj
dintr-o carte sau din Scriptură care
ne ajută să ne concentrăm mintea și
sufletul la Dumnezeu; lupta de a nu
ne lăsa distrași; umilința de a începe
din nou și din nou, nebazându-ne pe
propriile forțe, ci pe harul lui
Dumnezeu.

Sf. Josemaría ne-a învățat să căutăm
contemplarea în perioadele dedicate
rugăciunii mentale: să contemplăm
viața lui Cristos, să îl privim continuu
în Euharistie, să dialogăm cu cele trei
Persoane Divine prin Prea-Sfânta
Umanitate a Domnului nostru, să
mergem la Isus prin Maria... În
rugăciunea mentală, nu ne putem
mulțumi doar să recităm rugăciunile,
cu toate că putem mult timp să ne
folosim de ele, ci să le considerăm
fără încetare ca pe o ușă care



deschide calea către contemplare.
Totodată, pe plan uman, când se
întâlnesc prieteni, conversația
începe, de obicei, cu câteva fraze
convenționale. Dar acestea nu
reprezintă tot dialogul. Conversația
trebuie să devină mai personală,
până când, eventual, cuvintele devin
inutile datorită unei profunde
familiarități și cunoașteri reciproce.
Acest lucru este și mai adevărat când
este vorba de Dumnezeu. „Începem
cu rugăciunile vocale... Mai întâi o
aspirație, apoi alta, și alta... până
când fervoarea noastră pare
insuficientă, deoarece cuvintele sunt
prea sărace... apoi acest lucru face
loc intimității cu Dumnezeu, la a-L
privi fără a avea nevoie de odihnă
sau a se simți obosiți." [4]

La muncă sau în orice activitate

Contemplarea nu este restrânsă la
timpul dedicat rugăciunii mentale.
Ea poate fi o realitate în tot timpul



zilei, în activitățile obișnuite, când
facem lucruri care trebuie făcute,
dar care nu necesită o concentrare
completă, sau în timpul unei pauze
de la lucru. Putem să-l contemplăm
pe Dumnezeu când mergem pe
stradă, când ne îndeplinim obligațiile
familiale și sociale, când facem ceva
pe care îl considerăm ușor, sau într-o
perioadă la muncă, sau pur și simplu
când așteptăm... Așa cum aspirațiile,
în timpul rugăciunii noastre mentale,
pot fi o cale spre contemplare, tot
așa, în mijlocul altor ocupații,
căutarea prezenței lui Dumnezeu
duce la o viață contemplativă, așa
cum Dumnezeu l-a făcut să
experimenteze pe Sf. Josemaría. „Nu
pot să înțeleg: știu pe cineva care este
rece (în ciuda credinței sale, care este
fără margini) când este aproape de
focul divin al Tabernaculului. Și
totuși, mai târziu, în stradă,
înconjurat de zgomotul mașinilor și
tramvaielor și oamenilor – chiar
citind un ziar! – este cuprins de o



dragoste nebunească de
Dumnezeu." [5]

Această realitate este în totalitate
darul lui Dumnezeu, dar îl vom primi
doar dacă îl vrem cu adevărat și nu îl
împiedicăm prin acțiunile noastre. Îl
putem refuza prin eșecul de a ne ține
simțurile treze, sau prin a ne permite
să fim copleșiți de curiozitate, sau
prin scufundarea într-un torent de
vise și gânduri inutile care ne distrag
și secătuiesc spiritual. Într-un
cuvânt, când capul și inima nu sunt
„în" ceea ce facem. [6] Viața
contemplativă are nevoie de
mortificare interioară, să ne negăm
pe noi înșine din dragoste pentru
Dumnezeu, astfel încât El să
domnească în inimile noastre și să ne
fie ținta tuturor gândurilor și
afecțiunilor.

Contemplare în și prin activitățile
obișnuite



Știm că, în rugăciunile noastre, nu ne
putem simți împliniți cu recitarea
unor aspirații sau doar citind sau
meditând; mai degrabă, avem nevoie
să dialogăm cu Dumnezeu și căutăm
să atingem, prin harul Său,
contemplarea. Același lucru se
întâmplă în munca noastră, care
trebuie să devină rugăciune; nu este
suficient doar să o oferim la început
și să mulțumim la final, sau să
încercăm să reînnoim ofranda din
când în când, în uniune cu sacrificiul
liturgic. Toate acestea sunt, fără
îndoială, foarte plăcute lui
Dumnezeu. Dar un fiu sau o fiică a
Domnului trebuie să fie mai
îndrazneţ și să țintească la mai mult:
să lucreze asemenea lui Isus din
Nazaret, uniți cu El – astfel încât,
mulțumită dragostei supranaturale
cu care lucrăm, să ajungem să-L
contemplăm pe Dumnezeu, care este
Iubire. [7]



Sf. Josemaría spunea tot timpul că o
contemplare este posibilă nu doar în
timp ce facem ceva, dar și prin
lucrurile pe care Dumnezeu vrea să
le facem, în și prin sarcinile înseși,
chiar atunci când necesită întreaga
noastră atenție. Sf. Josemaría insista
că, dacă luptăm, va veni un moment
în care nu vom putea să deosebim
contemplarea de acțiune; aceste
două cuvinte vor ajunge să aibă,
pentru noi, același înțeles.

După cum scria Sf. Tomas de Aquino:
„Când din două lucruri primul este
motivul celui de-al doilea, atenția
sufletului pentru cel de-al doilea nu
împiedică sau diminuează atenția
pentru primul. Și cum Dumnezeu
este văzut de sfinți ca motivul pentru
toate lucrurile care vor fi făcute sau
cunoscute de ei, eforturile lor de
percepere a lucrurilor sensibile sau
de contemplare sau de a face orice
altceva nu vor împiedica, sub nicio
formă, contemplarea lor a lui



Dumnezeu, ci dimpotrivă." [8] Deci,
dacă dorim să primim darul
contemplației, trebuie să îl facem pe
Dumnezeu scopul tuturor acțiunilor
noastre, să le facem nu pentru a-i
mulțumi pe oameni, ci pentru a-L
mulțumi pe Dumnezeu care ne
testează inimile. [9]Deoarece
contemplare este, de fapt, o
anticipare a viziunii beatifice, scopul
ultim al vieții noastre, orice este
parte din voința Domnului pentru
noi (inclusiv munca și îndatoririle
noastre familiale și sociale) poate fi
un canal pentru contemplare. Cu alte
cuvinte, având în vedere că oricare
dintre aceste activități poate fi făcută
pentru și cu dragostea de Dumnezeu,
oricare poate fi și mijloc de
contemplare, ceea ce nu este altceva
decât o formă cu totul intimă de a-L
cunoaște și iubi.

Putem să Îl contemplăm pe
Dumnezeu în lucrurile pe care le
facem din iubire pentru El, deoarece



această iubire este o participare în
cea infinită care este Sfântul Duh, cel
care cercetează totul, chiar și
profunzimea lui Dumnezeu. [10]
Sufletul care lucrează din dragoste
pentru Dumnezeu realizează (fără să
fie distras) că iubește în timp ce
lucrează, cu iubirea pe care Duhul
Sfânt o revarsă în inimile copiilor lui
Dumnezeu în Cristos. [11] „Vedem
mâna Domnului, nu doar în minunile
naturii, dar și în eforturile și munca
noastră." [12]

De asemenea, putem să Îl
contemplăm pe Dumnezeu prin
munca noastră, deoarece, dacă este
făcută din iubire, va fi făcută pe cât
de bine ne permit circumstanțele; va
reflecta perfecțiunea divină,
asemenea lucrărilor lui Cristos
însuși. Nu neapărat deoarece are un
succes omenesc, ci pentru că are
succes în ochii lui Dumnezeu. Se
poate, de altfel, să iasă prost, sau să
fie un eșec din punct de vedere



uman, dar cu toate acestea va fi bine
făcută din punct de vedere divin –
făcută cu o intenție bună, cu dorința
de a servi, și cu practica virtuții: într-
un cuvânt, perfectă și uman, și
supranatural. O muncă făcută în
acest mod este un mijloc de
contemplare. Și deci putem vedea că
este posibilă contemplarea în și prin
activitățile care cer o concentrare
completă.

Un creștin care muncește din iubire
pentru Dumnezeu o face într-o
uniune strânsă uniune cu Cristos.
Munca noastră devine, astfel, munca
Domnului, operatio Dei, și deci un
mijloc de contemplare. Dar, pentru
ca acest lucru să devină adevărat, nu
este de ajuns să fii într-o stare de har
și ca munca să fie moral acceptabilă.
Ea trebuie să fie condusă de o
caritate eroică și executată cu o
virtute eroică și în maniera divină pe
care darurile Sfântului Duh le oferă



celor care s-au deschis acțiunilor
Sale.

* * *

Contemplarea în viața zilnică oferă
sufletului o anticipare a uniunii
definitive cu Dumnezeu în cer. Ne
face să muncim cu o dragoste și mai
mare, aprinzând dorința de a-L
vedea nu doar prin acțiunile noastre,
ci și față în față. „Începem să trăim
asemenea unor captivi, a unor
prizonieri. Și, în timp ce ne
îndeplinim, cât de desăvârșit putem
(cu toate greșelile și limitările
noastre), sarcinile date de situația și
îndatoririle noastre, sufletul nostru
jinduie să evadeze. Este atras către
Dumnezeu asemenea unei bucăți de
fier atrase de un magnet. Începem să
Îl iubim pe Isus într-un mod mai
frapant, cu surpriza dulce și delicată
a întâlnirii cu El... Este un nou mod
de a călători pe acest pământ, un
mod care este divin, supranatural,



minunat. Aducându-ne aminte de
cuvintele des repetate ale Epocii de
Aur Spaniole, am putea dori să
gustăm noi înșine acel adevăr: 'Sunt
în viață; sau, mai degrabă, nu eu; este
Cristos cel care trăiește în mine!' (cf.
Gal 2:20)." [13]

-----------------------

F.J. López Díaz

[1] Luca 10:38-42.

[2] St. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, 307.

[3] St. Josemaría, Drum, 92.

[4] St. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, 296.

[5] St. Josemaría, Note intime, nr. 673
(26 martie 1932). Citat de către
Andres Vazquez de Prada, în
Fondatorul Opus Dei, vol. 1, p. 320.

[6] St. Josemaría, vezi Drum 815.



[7] Cf. 1 Ioan 4:8.

[8] St. Tomas de Aquino, Summa
Theologica, Supl., q. 82, a. 3 ad 4.

[9] 1 Tesaloniceni 2:4.

[10] 1 Corinteni 2:10.

[11] A se vedea Romani 5:5.

[12] St. Josemaría, Es Cristo que pasa,
48.

[13] St. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, 296-297.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/munca-

si-contemplare-2/ (10.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/munca-si-contemplare-2/
https://opusdei.org/ro-ro/article/munca-si-contemplare-2/

	Muncă și contemplare (2)

