
opusdei.org

Muncă şi
contemplare (1)

A fi contemplativ în mijlocul
acestei lumi consistă în a ne
bucura de privirea lui
Dumnezeu. Acela care ştie că
Dumnezeu îl însoţeşte, vede
activităţile sale din alt punct de
vedere.

13.10.2009

Mi-aş dori ca în meditaţia noastră
de astăzi să ne convingem o dată
pentru totdeauna de necesitatea de
a ne pregăti pentru a fi suflete
contemplative, în plină stradă, în



cadrul muncii noastre şi să
întreţinem cu Dumnezeu o
conversaţie care nu trebuie să
slăbească de-a lungul întregii zile.
Aceasta este singura cale dacă
pretindem că urmăm cu loialitate
paşii Domnului [1].

Pentru cei pe care Dumnezeu îi
cheamă să se sanctifice în mijlocul
lumii, să-şi transforme munca în
rugăciune şi să aibă un suflet
contemplativ, este unicul drum,
pentru că fie că ştim să-l găsim pe
Domnul în viaţa noastră obişnuită,
fie nu-l vom găsi niciodată [2].

Este bine să medităm cu calm la acest
învăţământ capital al Sfântului
Josemaría. În acest text urmează să
luăm în considerare ce este
contemplaţia: mai târziu vom zăbovi
mai îndelung să aprofundăm viaţa
contemplativă în munca şi
activităţile obişnuite.

https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://www.ro.josemariaescriva.info/


CA LA NAZARETH, CA PRIMII
CREŞTINI

Descoperirea lui Dumnezeu în
lucrurile obişnuite de fiecare zi dă
sarcinilor personale valoarea lor
finală şi plenitudinea sensurilor
acestora. Viaţa retrasă a lui Isus la
Nazareth, aceşti ani intenşi de
muncă şi rugăciune unde Isus
Cristos ducea o viaţă obişnuită –
asemănătoare cu a noastră, dacă
vreţi – în acelaşi timp divină şi
umană [3], arată că sarcina
profesională, grija faţă de familie şi
relaţiile sociale nu sunt un obstacol
pentru a ne ruga fără încetare [4], ci
ocazia şi mijlocul unei frecventări
intense a lui Dumnezeu, până într-
atât încât să ajungem să ne fie
imposibil a mai găsi o diferenţă între
muncă şi contemplare.

Pe această cale contemplativă în
viaţa obişnuită, urmând paşii
Domnului, se desfășura viaţa



primilor creştini: „în timp ce se
plimbă, conversează, se odihneşte,
munceşte sau citeşte, credinciosul se
roagă" [5], scria un autor din sec. II.
Câţiva ani mai târziu, Sf. Grigorie cel
Mare atesta, ca pe un ideal devenit
realitate, la numeroşi fideli, că
«graţia contemplării nu este dată
numai celor mari pentru ca apoi să
fie refuzată celor mici; mulţi din cei
mari o primesc, dar şi mulţi dintre
cei mici; şi cei care se retrag departe
de lume, cât şi persoanele căsătorite.
Deci dacă nici o categorie de
credincioşi nu este exclusă de la
graţia contemplării, atunci cel care
îşi păstrează intimitatea inimii sale
poate fi iluminat de această
graţie» [6].

Magisteriul Bisericii, mai ales
începând cu Conciliul Vatican II, a
reamintit de multe ori această
doctrină, atât de importantă pentru
cei care avem misiunea de a-l purta
pe Cristos pretutindeni şi de a



transforma lumea în spiritul creştin:
«activităţile zilnice se prezintă ca un
mijloc preţios de unire cu Cristos,
putând deveni un domeniu şi o
materie de sanctificare, un teren de
exerciţiu al virtuţilor, un dialog de
dragoste care se realizează prin
aceste lucrări. Munca devine
transfigurată prin spiritul de
rugăciune şi devine astfel posibil de a
rămâne în contemplaţie în faţa lui
Dumnezeu, chiar atunci când eşti
prins de diverse activităţi» [7].

CONTEMPLAŢIA COPIILOR LUI
DUMNEZEU

Catehismul învaţă că «contemplaţia
lui Dumnezeu, în gloria sa cerească,
este numită de Biserică “viziunea
beatifică"» [8]. Din această
contemplare plenară a lui
Dumnezeu, proprie Cerului, noi
putem avea un anumit gust pe acest
pământ, un început imperfect [9],
care, deşi diferit de viziune, este deja



o adevărată contemplare a lui
Dumnezeu; la fel ca şi graţia care
aparţine unui ordin diferit al gloriei,
este de fapt o adevărată participare a
naturii divine. Căci noi vedem în
prezent, ca într-o oglindă, ca pe o
enigmă, dar atunci vom fi faţă în faţă.
În prezent, eu cunosc doar în parte;
dar atunci voi cunoaşte aşa cum eu
sunt cunoscut [10], scrie Sf. Paul.

Această contemplaţie a lui
Dumnezeu ca într-o oglindă, în
cursul vieţii prezente, este făcută
posibilă prin virtuţile teologale:
credinţa, speranţa vie, transmise
prin caritate. Toate virtuţile teologale
se exercită în mod activ în viaţa
contemplativă a unui copil al lui
Dumnezeu [11].

Contemplarea este o cunoaştere
plină de dragoste şi de bucurie a lui
Dumnezeu şi a scopurilor sale, care
se manifestă creaturilor sale prin
Revelaţia supranaturală şi în mod



deplin în viaţa, patima, moartea şi
învierea lui Isus Cristos Domnul
nostru, «ştiinţa dragostei» [12], o
numeşte Sf. Ioan al Crucii.
Contemplarea este o cunoaştere clară
a adevărului la care se ajunge printr-
un proces de raţionament şi printr-o
intensă caritate [13].

Rugăciunea mintală este un dialog cu
Dumnezeu. Tu mi-ai scris: «A te
ruga înseamnă a vorbi cu
Dumnezeu. Dar despre ce? » -
Despre ce? Despre El, despre tine:
bucurii, tristeţi, succese şi eşecuri,
ambiţii nobile, griji cotidiene...,
slăbiciuni! Acţiuni de dăruire şi
cereri. Dragoste şi îndreptare. În
două cuvinte, a-L cunoaşte şi a te
cunoaşte: «a frecventa!» [14]. În
viaţa spirituală, această frecventare a
lui Dumnezeu tinde să se simplifice
pe măsură ce creşte dragostea filială,
plină de încredere. Atunci se
întâmplă ca, adesea, cuvintele să nu
mai fie necesare pentru a ne ruga,



nici prin cuvinte exprimate, nici prin
cuvinte interioare. Atunci, noi nu
mai vorbim, pentru că limba nu
ştie să se exprime; raţionamentul
tace. Noi nu mai vorbim, noi
privim! [15].

Iată contemplarea, un mod activ de a
ne ruga, dar fără cuvinte, într-o
manieră intensă şi senină, profundă
şi simplă. Un dar pe care Dumnezeu
îl acordă acelora care îl caută sincer,
care îşi pun tot sufletul în împlinirea
voinţei sale, în opera sa, şi care
încearcă să evolueze în prezenţa sa .
Mai întâi o rugăciune scurtă, apoi
alta, şi alta... până când această
fervoare să pară insuficientă, într-
atât cuvintele par sărace...: atunci
se dă curs liber intimităţii divine,
într-o contemplare a lui Dumnezeu
care nu cunoaşte nici repaos, nici
oboseală [16]. Aceasta poate să se
întâmple, aşa cum ne învaţă
fondatorul nostru – vom vedea
acesta în detaliu altă dată – nu doar



în momentele consacrate în mod
expres rugăciunii, ci de asemenea,
în timp ce noi realizăm cu cea mai
mare perfecţiune posibilă, cu toate
greşelile şi limitele noastre,
activităţile proprii condiţiei şi
profunzimii noastre [17].

SUB ACŢIUNEA SFÂNTULUI DUH

Tatăl, Fiul şi Sfântul Duh trăiesc în
suflet în stare de graţie [18]: noi
suntem un templu al lui Dumnezeu,
[19]. Deşi cuvintele sunt foarte sărace
pentru a exprima bogăţia misterului
vieţii a Prea Sfintei Treimi în noi:
Tatăl care naşte în mod etern pe Fiul,
trimite pe Sfântul Duh, legătură
încărcată de iubire. Prin graţia lui
Dumnezeu noi luăm parte la această
viaţă cu titlul de fii. Sfântul Duh ne
uneşte cu Fiul, care şi-a asumat
natura umană pentru a ne face
participanţi la natura divină: dar
când a venit plinirea vremii,
Dumnezeu a trimis pe Fiul Său, născut



dintr-o femeie [...], pentru a ne acorda
adopţia filială. Şi dovada că voi
sunteţi fii, este că Dumnezeu a trimis
în inimile noastre Duhul Fiului Său,
care strigă: Abba, Tată! [20]. Şi în
această unire cu Fiul, noi nu suntem
singuri, ci formăm un corp, Corpul
mistic al lui Cristos, la care toţi
oamenii sunt chemaţi să facă parte
ca membri vii, chemaţi de asemenea
să fie, precum Apostolii, instrumente
pentru a atrage pe alţii, participând
astfel la preoţia lui Cristos [21].

Viaţa contemplativă este viaţa
proprie copiilor lui Dumnezeu, viaţa
de intimitate cu Persoanele Divine,
viaţa debordantă de zel apostolic.
Sfântul Duh face să pătrundă în noi
milostivirea care ne permite să
atingem cunoaşterea lui Dumnezeu,
care, fără ea ar fi imposibilă, dat
fiind că cel care nu iubeşte, nu a
cunoscut pe Dumnezeu, căci
Dumnezeu este iubire [22]. Cel care îl
iubeşte mai mult îl cunoaşte mai



bine, pentru că această dragoste –
milostivirea infinită care este Sfântul
Duh [23], care sondează tot, până în
profunzimile lui Dumnezeu. Care deci
dintre oameni ştie ceea ce îl priveşte
pe om, dacă nu sufletul care este în el?
La fel nimeni nu cunoaşte ceea ce se
referă la Dumnezeu, decât Duhul lui
Dumnezeu [24].

Această dragoste cu un mare D,
instaurează în viaţa sufletului o
strânsă familiaritate cu Persoanele
Divine şi o cunoaştere de Dumnezeu
mai puternică, mai rapidă, mai
exactă şi spontană, în profundă
sintonie cu inima lui Isus [25]. Pe
plan uman, de asemenea, cei care se
iubesc se înţeleg cu mai multă
facilitate. De aceea Sfântul Josemaría
se foloseşte de această experienţă
pentru a exprima într-un anumit
mod ceea ce este contemplarea lui
Dumnezeu. De exemplu, el explică
faptul că în ţara sa se zice adesea:
uite cum el (sau ea) îl priveşte!



Atunci când este vorba de o mamă
care îşi duce copilul în braţele sale,
de un logodnic care îşi priveşte
logodnica, soţia care îşi veghează
soţul, cu o afecţiune umană nobilă şi
pură. Astfel noi vom trebui să
contemplăm pe Domnul.

Or, orice realitate umană, cât de
frumoasă ar fi, nu este decât o umbră
prin comparaţie cu contemplarea pe
care Domnul o acordă inimilor
fidele. Dacă deja milostivirea
supranaturală depăşeşte în înălţime,
în calitate şi în forţă orice simplă
dragoste omenească, ce vor fi atunci
darurile Sfântului Duh care ne
permit să ne lăsăm în mod docil
conduşi de către el? Pe măsură ce
aceste daruri cresc în noi –
înţelepciune, inteligenţă, stăpânire
de sine, forţă, ştiinţă, milă şi teamă
de Dumnezeu – creşte de asemenea
familiaritatea cu Dumnezeu şi se
desfăşoară curcubeul vieţii
contemplative.



Mai ales, prin darul înţelepciunii –
primul şi cel mai mare dintre
darurile Sfântului Duh [26] – ni se
acordă nu numai să cunoaştem
adevărurile revelate privitoare la
Dumnezeu şi la creaturi ci şi de a ne
da asentimentul nostru, ceea ce este
specific credinţei, şi de a gusta aceste
adevăruri, de a le cunoaşte cu «o
anumită savoare de Dumnezeu» [27].
Înţelepciunea – sapientia – este una
sapida scientia: o ştiinţă pe care o
savurăm. Datorită acestui dar, nu
doar credem în iubirea Domnului,
dar o cunoaştem într-o manieră nouă
[28]. Este o cunoaştere pe care nu o
atingi decât odată cu sfinţenia. Există
suflete obscure, ignorate, profund
umile, sacrificate, sfinte şi care au un
sens supranatural minunat: Te
preamăresc, Tată, Domn al Cerului şi
al pământului, pentru că ai ascuns
acestea celor înţelepţi şi învăţaţi şi le-
ai revelat celor mici [29]. Cu darul
înţelepciunii viaţa contemplativă
pătrunde în profunzimile cunoaşterii



lui Dumnezeu [30]. În acest sens
Sfântul Josemaría ne invită să
medităm un text din Epistolele
Sfântului Paul care ne propune un
întreg program de viaţă
contemplativă – cunoaştere şi
iubire, rugăciune şi viaţă – [...]: 
Cristos să locuiască în inimile
voastre prin credinţă şi voi să fiţi
înrădăcinaţi, cuprinşi de iubire.
Astfel voi veţi primi puterea de a
înţelege, împreună cu toţi sfinţii
ceea ce este Lăţimea, Lungimea,
Înălţimea şi Adâncimea, veţi
cunoaşte iubirea lui Cristos care
depăşeşte orice cunoaştere şi veţi
intra, prin deplinătatea voastră,
în măreţia lui Dumnezeu (Ep 3,
17-19) [31].

Noi trebuie să cerem de la Duhul
Sfânt darul înţelepciunii împreună
cu alte haruri, cortegiul ei
inseparabil. Astfel sunt darurile
iubirii divine, bucuriile pe care
Paracletul le acordă celor care vor



să-l iubească pe Dumnezeu din toată
inima lor, din tot sufletul lor, cu toate
puterile lor.

PE CALEA CONTEMPLAŢIEI

Cu cât este mai mare iubirea, cu atât
este mai intensă familiaritatea cu
Dumnezeu, din care naşte
contemplaţia. Chiar iubirea cea mai
slabă, precum aceea care se limitează
să nu păcătuiască în mod grav, dar
fără a căuta să îndeplinească în
totalitate voinţa lui Dumnezeu, o
asemenea iubire stabileşte o anumită
conformitate cu voinţa divină.
Totodată, o iubire care nu caută să
iubească mai mult, care nu are
fervoarea pietăţii, seamănă mai mult
cu politeţea formală a unui străin
decât cu afecţiunea unui fiu. Cel ce se
va mulţumi doar cu atât în relaţiile
sale cu Dumnezeu nu va merge mai
departe de o cunoaştere insipidă şi
pasageră a adevărurilor revelate, 
căci cine ascultă Cuvântul şi nu-l



împlineşte, se aseamănă cu omul care
îşi priveşte propria faţă în oglindă. S-a
privit pe sine, a plecat şi a uitat îndată
cum era [32].

Mai diferit este cazul celui care,
dorind în mod sincer să
îndeplinească cu toată voinţa sa
voinţa lui Dumnezeu, pune în
aplicare mijloace cu ajutorul harului:
rugăciunea mentală şi vocală,
participarea la sacramente – spovada
frecventă şi Euharistia – munca şi
îndeplinirea fidelă a propriilor
obligaţii, căutarea prezenţei lui
Dumnezeu de-a lungul zilei: grija
purtată în planul vieţii spirituale şi o
intensă formare creştină.

Ambianţa actuală a societăţii
conduce pe foarte mulţi să trăiască
orientaţi către exterior, într-un efort
neîncetat de a poseda una sau alta,
de a merge aici sau acolo, de a vedea
şi de a privi, de a se mişca, de a se
distra cu nimicuri, poate cu scopul de



a uita golul lor interior, pierderea
sensului transcendent al vieţii
umane. Cei care au descoperit apelul
divin la sfinţenie şi la apostolat
trebuie să aibă atitudinea contrară.
Cu cât va fi mai mare activitatea
exterioară, cu cât noi vom trebui să
trăim în interiorul ei, cu atât va fi
mai mare reculegerea interioară,
căutând dialogul cu acest Dumnezeu
care este prezent în sufletul nostru în
stare de har şi mortificând elanurile 
poftei trupului, poftei ochilor şi
orgoliul bogăţiei [33]. Pentru a
contempla pe Dumnezeu trebuie
purificată inima. Fericite sunt inimile
curate care îl vor vedea pe Dumnezeu
[34].

Să cerem mamei noastre Sfânta
Maria ca ea să ne obţină de la Duhul
Sfânt harul de a fi contemplativi în
mijlocul lumii, dar de care ea a fost
cuprinsă în întreaga sa viaţă foarte
sfântă.



Text de J. López

[1] Sf. Josemaría Escrivá, Prietenii
Domnului, nr. 238

[2] Sf. Josemaría Escrivá, Convorbiri,
nr. 114

[3] Sf. Josemaría Escrivá, Prietenii
Domnului, nr. 56

[4] Lc, 18, 1

[5] Clement din Alexandria, 
Stromata, 7, 7

[6] Sf. Grigore cel Mare, In
Ezechielem homiliae, 2, 5, 19

[7] Ioan Paul al II-lea, Discurs în faţa
participanţilor la Congresul Măreţia
vieţii obişnuite, promulgat pentru
centenarul naşterii Fericitului
Josemaría , 12 ianuarie 2002, nr. 2

[8] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1028

https://didattica.pusc.it/course/view.php?id=153


[9] Cf. Sf. Toma, S. Th. I, q. 12, a. 2, c;
şi II-II, q. 4, a. 1; q. 180, a. 5, c.

[10] 1 Co 13, 12. cf. 2 Co 5, 7; 1 Jn 3, 2

[11] Sf. Josemaría Escrivá, Scrisoare
30 aprilie 1946, nr. 73

[12] Sf. Ioan al Crucii, Noapte
întunecată, cartea 2, cap. 18, nr. 5

[13] Sf. Toma, S. Th. II-II, q. 180, a. 1,
c. şi a. 3, ad

[14] Sf. Josemaría Escrivá, Drum, nr.
91

[15] Sf. Josemaría Escrivá, Prietenii
lui Dumnezeu, nr. 307

[16] Sf. Josemaría Escrivá, Prietenii
lui Dumnezeu, nr. 296

[17] Ibid.

[18] Cf. In 14, 23

[19] Cf. 1 Co 3, 16; 2 Co 6, 16



[20] Ga 4, 4-6

[21] Cf. 1 Co 12, 12-13; Ep 2 19-22; 4, 4

[22] 1 In 4, 8

[23] Cf. Sf. Toma, S. Th. II-II, q. 24, a.
7, c. In Epist. ad Rom., c. 5, lect. 1

[24] 1 Co 2, 10-11

[25] Cf. Mt 11, 27; Ph 2, 5

[26] Cf. Ioan Paul II, Alocuţiune, 6
aprilie 1989

]27] Sf. Toma, S. Th. II-II, q. 45, a. 2,
ad 1

[28] Cf. Ioan 6, 69; Rm 8, 5

[29] Mt 11, 25

[30] 1 Co 2, 10

[31] Sf. Josemaría Escrivá, Când trece
Cristos, nr. 163

[32] Ic 1, 23-24



[33] 1 In 2, 16

[34] Mt 5, 8

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/munca-

si-contemplare-1/ (09.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/munca-si-contemplare-1/
https://opusdei.org/ro-ro/article/munca-si-contemplare-1/

	Muncă şi contemplare (1)

