
opusdei.org

Moartea lui Cristos,
viața creștinului

Omilia de Vinerea mare, rostită
de Sfântul Josemaría și înclusă
în cartea „Este Cristos care
trece”.

15.04.2025

Această săptămână, pe care creștinii
o numesc în mod tradițional sfântă,
ne oferă, încă o dată, ocazia să luăm
în considerare –să retrăim–
momentele în care viața lui Isus a
fost consumată. Tot ceea ce diversele
manifestări ale evlaviei ne aduc în
memoria noastră în aceste zile cu



siguranță se îndreaptă către Înviere,
care este temelia credinței noastre,
așa cum scrie Sfântul Paul. Să nu
mergem însă prea repede pe acel
drum; să nu uităm ceva foarte
simplu, care poate uneori ne scapă:
nu vom putea participa la Învierea
Domnului dacă nu ne unim la
Patimile și Moartea Lui . Pentru a-l
însoți pe Cristos în slava sa, la
sfârșitul Săptămânii Mari, este
necesar ca mai întâi să pătrundem în
holocaustul lui și să ne simțim una cu
El, mort pe Calvar.

Dăruirea generoasă a lui Cristos se
confruntă cu păcatul, acea realitate
greu de acceptat, dar de netăgăduit: 
mysterium iniquitatis, răutatea
inexplicabilă a făpturii care se ridică,
din mândrie, împotriva lui
Dumnezeu. Istoria este la fel de
veche ca omenirea. Să ne amintim
căderea primilor noștri părinți; apoi,
acel întreg lanț de depravări care
marchează calea oamenilor și, în cele



din urmă, răzvrătirile noastre
personale. Nu este ușor să ne gândim
la perversitatea pe care o presupune
păcatul și să înțelegem tot ceea ce ne
învață credința. Trebuie să ținem
cont, chiar și la nivel uman, de faptul
că amploarea ofensei se măsoară
după condiția celui ofensat, după
valoarea lui personală, după
demnitatea sa socială, după calitățile
sale. Iar omul îl ofensează pe
Dumnezeu: făptura își neagă
Creatorul.

Dar Dumnezeu este Iubire. Abisul
răutății, pe care păcatul îl poartă cu
el, a fost mântuit printr-o Caritate
infinită. Dumnezeu nu-i
abandonează pe oameni. Planurile
divine prevăd că, pentru a repara
greșelile noastre, pentru a restabili
unitatea pierdută, jertfele Legii Vechi
nu sunt suficiente: era necesară
dăruirea unui Om care să fie
Dumnezeu. Ne putem imagina –ca să
ne apropiem de acest mister de



nepătruns– că Preasfânta Treime se
reunește în consiliu, în continua sa
relație intimă de iubire imensă și, ca
urmare a acelei veșnice hotărâri, Fiul
Unul Născut al lui Dumnezeu Tatăl își
asumă condiția noastră umană, ia
asupra sa mizeriile și durerile
noastre, pentru a sfârși pironit pe
bucată de lemn.

Acest foc, această dorință de a
împlini decretul mântuitor al lui
Dumnezeu Tatăl, umple întreaga
viață a lui Cristos, încă de la nașterea
lui la Betleem. De-a lungul celor trei
ani în care ucenicii au trăit cu El, l-au
auzit repetând neobosit că hrana lui
este să facă voia Celui care l-a trimis.
Până când, la mijlocul după-amiezii
primei Vineri Mari, imolarea sa a fost
săvârșită. Aplecându-și capul, și-a dat
duhul. Cu aceste cuvinte apostolul
Sfântul Ioan ne descrie moartea lui
Cristos: Isus, sub povara Crucii cu
toate greșelile oamenilor, moare



datorită forței și ticăloșiei păcatelor
noastre.

Să medităm la Domnul rănit din cap
până în picioare din iubire pentru
noi. Cu o frază apropiată de realitate,
deși nu spune totul, putem repeta cu
un autor din secolele trecute: Trupul
lui Isus este un altar al durerii. La
vederea lui Cristos, transformat în
cârpă, într-un trup inert coborât de
pe Cruce și încredințat Maicii sale;
privind la acest Isus devastat, s-ar
putea conclude că această scenă este
cel mai clar semn de înfrângere.
Unde sunt mulțimile care l-au urmat
și Împărăția a cărei sosire a anunțat-
o? Totuși, nu este o înfrângere, este o
victorie: acum este mai aproape ca
oricând de momentul Învierii, de
manifestarea gloriei pe care a
câștigat-o prin ascultarea sa.

Moartea lui Cristos ne cheamă la o
viață creștină deplină



Tocmai am retrăit drama Calvarului,
pe care aș îndrăzni să o numesc
prima și primordiala Liturghie,
celebrată de Isus Cristos. Dumnezeu
Tatăl îl trimite pe Fiul Său la moarte.
Isus, Fiu Unul născut, îmbrățișează
lemnul pe care urma să fie executat,
iar jertfa lui este acceptată de Tatăl:
iar ca rod al Crucii, Duhul Sfânt este
revărsat asupra omenirii.

În tragedia Patimii sunt desăvârșite
propria noastră viață și întreaga
istorie umană. Săptămâna Mare nu
poate fi redusă la o simplă amintire,
întrucât este luarea în considerare a
misterului lui Isus Cristos, care
continuă în sufletele noastre;
creștinul este obligat să fie alter
Christus, ipse Christus, un alt Cristos,
însuși Cristos. Cu toții am fost
constituiți prin Botez ca preoți ai
propriei noastre existențe, pentru a
oferi jertfe spirituale, plăcute lui
Dumnezeu prin Isus Cristos, pentru a
ne îndeplini fiecare acțiune cu spirit



de ascultare față de voința lui
Dumnezeu, perpetuând astfel
misiunea lui Dumnezeu făcut Om.

Prin contrast, această realitate ne
face să ne oprim asupra
nenorocirilor și greșelilor noastre
personale. Această considerație nu
trebuie să ne descurajeze și nici să ne
plaseze în atitudinea sceptică a celui
care a renunțat la marile idealuri.
Pentru că Domnul ne cheamă așa
cum suntem, ca să participăm la
viața lui, ca să ne străduim să fim
sfinți. Sfințenia: de câte ori
pronunțăm acest cuvânt ca și cum ar
fi un sunet gol! Pentru mulți este
chiar un ideal de neatins, un subiect
de asceză, dar nu un scop concret, o
realitate vie. Primii creștini nu
gândeau astfel, deoarece au folosit
denumirea de sfinți pentru a se numi
pe ei înșiși, într-un mod destul de
firesc și foarte frecvent: toți sfinții vă
salută, salutați-l pe fiecare sfânt în
Cristos Isus.



Acum, situați înaintea acelui moment
de pe Calvar, când Isus tocmai a
murit și încă nu s-a manifestat
triumful Său, este un bun prilej
pentru a examina dorințele noastre
de viață creștină, de sfințenie; pentru
ca să reacționăm cu un act de
credință în fața slăbiciunilor noastre
și, încrezându-ne în puterea lui
Dumnezeu, să ne hotărâm să punem
dragoste în lucrurile noastre de
fiecare zi. Experiența păcatului
trebuie să ne conducă la durere, la o
decizie mai matură și mai profundă
de a fi credincioși, de a ne identifica
cu adevărat cu Cristos, de a
persevera, indiferent de cât ne va
costa, în acea misiune preoțească pe
care El a încredințat-o tuturor
ucenicilor Săi fără excepție, și care
ne determină să fim sare și lumină a
lumii.

Gândirea asupra morții lui Cristos se
traduce într-o invitație de a ne situa
cu o sinceritate absolută înaintea



activităților noastre zilnice, de a lua
în serios credința pe care o
mărturisim. Săptămâna Mare,
așadar, nu poate fi o paranteză
sfântă în contextul unei vieți
motivate doar de interesele
omenești: trebuie să fie un prilej de a
pătrunde în profunzimea Iubirii lui
Dumnezeu, pentru ca astfel să
putem, prin cuvinte și fapte, să o
arătăm oamenilor.

Iar Domnul stabilește niște condiții.
Există o afirmație a lui, păstrată
pentru noi de Sfântul Luca, de care
nu putem să prescindem: dacă cineva
vine la mine și nu-și urăște tatăl,
mama, soția, copiii, frații și surorile,
ba chiar propria sa viață, nu poate fi
discipolul meu. Aceștia sunt termeni
duri. Cu siguranță, nici ura, nici
detestarea nu exprimă bine gândul
original a lui Isus. În orice caz,
cuvintele Domnului au fost dure,
odată ce nu se pot reduce la sensul
de a iubi mai puțin, așa cum se



interpretează uneori cu blândețe,
pentru a îndulci expresia. Această
expresie tăioasă este extraordinară,
nu pentru că ar implica o atitudine
negativă sau nemiloasă, deoarece
Isus care vorbește acum este același
care ne poruncește să-i iubim pe
ceilalți ca pe propriul nostru suflet și
care își dă viața pentru oameni:
această frază indică, pur și simplu, că
înaintea lui Dumnezeu nu este loc
pentru jumătăți de măsură. Cuvintele
lui Cristos ar putea fi traduse prin a
iubi mai mult, a iubi mai bine, sau mai
degrabă, prin a nu iubi cu o iubire
egoistă și nici cu o iubire de scurtă
durată: trebuie să iubim cu Iubirea
lui Dumnezeu.

Despre asta este vorba. Să ne oprim
la ultima dintre cererile lui Isus: et
animam suam. Viața, sufletul însuși,
este ceea ce cere Domnul. Dacă
suntem fatuoși, dacă ne preocupăm
doar de propriul confort, dacă
concentrăm existența altora și chiar



pe cea a lumii în noi înșine, nu avem
dreptul să ne numim creștini, să ne
considerăm discipoli ai lui Cristos.
Este necesar să te dăruiești prin fapte
și în adevăr, nu doar cu gura.
Dragostea pentru Dumnezeu ne
invită să purtăm crucea, să simțim
asupra noastră povara întregii
omeniri și să îndeplinim, în
circumstanțele stării și muncii
fiecăruia, planurile clare și iubitoare
ale voinței Tatălui. În pasajul pe care
îl comentăm, Isus continuă: cine nu-și
poartă crucea și nu vine după mine nu
poate fi discipolul meu.

Să acceptăm fără teamă voința lui
Dumnezeu, să formulăm fără ezitare
decizia de a ne construi întreaga
noastră viață în conformitate cu ceea
ce ne învață și cere credința noastră.
Să fim siguri că vom întâlni luptă,
suferință și durere, dar dacă avem cu
adevărat credință, nu ne vom
considera niciodată nefericiți: chiar
și cu dureri și chiar cu calomnii, vom



fi fericiți cu o fericire care ne va
împinge să-i iubim pe ceilalți, pentru
a-i face părtași la bucuria noastră
supranaturală.

Creștinul înaintea Istoriei umane

A fi creștin nu este un titlu pentru
simpla satisfacție personală: are
nume –substanță– de misiune. Am
menționat deja că Domnul îi invită
pe toți creștinii să fie sare și lumină a
lumii; ținând cont de acest mandat,
împreună cu texte luate din Vechiul
Testament, Sfântul Petru scrie niște
cuvinte care marchează foarte clar
această misiune: sunteți o
descendență aleasă, o preoție
împărătească, un neam sfânt, poporul
luat în stăpânire de Dumnezeu, ca să
vestiți faptele mărețe ale Celui care v-
a chemat din întuneric la minunata sa
lumină.

A fi creștin nu este ceva întâmplător,
este o realitate divină care pătrunde
în adâncul vieții noastre, dându-ne o



viziune clară și o voință hotărâtă de a
acționa așa cum dorește Dumnezeu.
Învățăm astfel că pelerinajul
creștinului în lume trebuie să devină
un serviciu continuu realizat în
moduri foarte diverse, în funcție de
împrejurările personale, dar
întotdeauna din dragoste față de
Dumnezeu și față de aproapele. A fi
creștin înseamnă a acționa fără să te
gândești la obiectivele mărunte ale
prestigiului sau ambiției, sau la
scopuri care pot părea mai nobile,
precum filantropia sau compasiunea
în fața nenorocirilor altora:
înseamnă să te îndrepți către scopul
ultim și radical al iubirii pe care Isus
Cristos a manifestat-o murind pentru
noi.

Uneori apar niște atitudini care sunt
rezultatul faptului că nu știm cum să
pătrundem în misterul lui Isus. De
exemplu, mentalitatea celor care văd
creștinismul ca pe un ansamblu de
practici sau fapte de evlavie, fără a



percepe relația acestuia cu situațiile
vieții cotidiene, cu urgența de a se
ocupa de nevoile celorlați și de a se
strădui în a remedia nedreptățile.

Aș spune că oricine are această
mentalitate încă nu a înțeles ce
înseamnă că Fiul lui Dumnezeu s-a
întrupat, că a luat trup, suflet și voce
de om, că a luat parte la soarta
noastră până acolo încât a trecut și
prin experiența sfâșietoare a morții.
Poate, fără voință, unii oameni îl
consideră pe Cristos ca fiind un
străin în ambientul oamenilor.

Alții –în schimb– tind să-și imagineze
că, pentru a putea fi oameni, trebuie
să suprimăm anumite aspecte
centrale ale dogmei creștine și se
poartă ca și cum viața de rugăciune
și contactul continuu cu Dumnezeu
ar constitui o evadare din propriile
responsabilități și o abandonare a
lumii. Aceștia uită că tocmai Isus ne-
a făcut cunoscut până la ce extrem



trebuie să ajungă iubirea și slujirea.
Numai dacă încercăm să înțelegem
misterul iubirii lui Dumnezeu, a
acelei iubiri care ajunge până la
moarte, ne vom putea dărui în
întregime celorlalți, fără a ne lăsa
biruiți de dificultate sau indiferență.

Este credința în Cristos, mort și
înviat, prezentă în fiecare moment al
vieții, cea care ne luminează
conștiința, îndemnându-ne să luăm
parte cu toate forțele la vicisitudinile
și problemele istoriei umane. În
această istorie, care a început odată
cu crearea lumii și se va încheia
odată cu sfârșitul veacurilor,
creștinul nu este un om fără țară
(apatrid). Este un cetățean al cetății
oamenilor, cu sufletul plin de dorința
de Dumnezeu, a cărui iubire începe
să o întrezărească deja în această
etapă temporală și în care recunoaște
scopul la care suntem chemați toți
cei care trăim pe pământ.



Dacă vă interesează mărturia mea
personală, pot spune că am conceput
întotdeauna munca mea de preot și
păstor de suflete ca o sarcină menită
să așeze pe fiecare persoană în fața
tuturor exigențelor vieții sale,
ajutând-o să descopere ceea ce
Dumnezeu, în mod concret, îi cere,
fără a pune nicio limitare acelei
independențe sfinte și acelei
responsabilități individuale
binecuvântate, care sunt
caracteristicile unei conștiințe
creștine. Acest mod de a acționa și
acest spirit se bazează pe respectul
față de transcendența adevărului
revelat și pe iubirea față de libertatea
creaturii umane. Aș putea adăuga că
se bazează și pe certitudinea faptului
că istoria nu este determinată, ci
deschisă unor posibilități multiple, și
pe care Dumnezeu nu a vrut să le
limiteze.

A-l urma pe Cristos nu înseamnă să
te refugiezi în biserică, să ridici din



umeri în fața dezvoltării societății,
înaintea succeselor sau aberațiilor
oamenilor și popoarelor. Credința
creștină, dimpotrivă, ne face să
vedem lumea ca pe o creație a
Domnului, să apreciem, așadar, tot
ceea ce este nobil și frumos, să
recunoaștem demnitatea fiecărei
persoane, făcută după chipul lui
Dumnezeu și să admirăm acel dar cu
totul special al libertății, prin care
suntem stăpânii propriilor noastre
fapte și putem –cu harul ceresc– să
ne construim destinul veșnic.

Ar însemna să micșorăm credința, să
o reducem la o ideologie
pământească, fluturând un steag
politico-religios pentru a condamna,
neștiind în numele cărei învestituri
divine, pe cei care nu gândesc la fel
în probleme care sunt, prin însăși
natura lor, susceptibile de a primi
soluții numeroase și diverse.



Aprofundarea sensului morții lui
Cristos

Digresiunea pe care tocmai am făcut-
o nu are alt scop decât să evidențieze
un adevăr central: să ne amintim că
viața creștină își găsește sensul în
Dumnezeu. Oamenii nu au fost creați
doar pentru a construi o lume cât
mai dreaptă posibil, pentru că –în
plus– am fost stabiliți pe Pământ
pentru a intra în comuniune cu
Dumnezeu însuși. Isus nu ne-a
promis confortul temporal nici slava
pământească, ci casa lui Dumnezeu
Tatăl, care ne așteaptă la capătul
drumului.

Liturgia Vinerii Mari include un imn
minunat: Crux fidelis. În acest imn
suntem invitați să cântăm și să
celebrăm lupta glorioasă a
Domnului, trofeul Crucii, strălucitul
triumf al lui Cristos:
Răscumpărătorul Universului, prin
jertfire, învinge. Dumnezeu, stăpânul



întregii creații, nu își afirmă
prezența prin forța armelor, nici
măcar cu puterea temporală alor săi,
ci cu măreția iubirii sale
nemărginite.

Domnul nu distruge libertatea
omului: El însuși ne-a făcut liberi. De
aceea nu vrea răspunsuri forțate,
vrea decizii care să vină din
intimitatea inimii. Și așteaptă de la
noi, creștinii, să trăim în așa fel încât
cei care au de-a face cu noi, mai
presus de propriile noastre mizerii,
erori și deficiențe, să observe ecoul
dramei iubirii de pe Calvar. Tot ceea
ce avem l-am primit de la Dumnezeu,
pentru a fi sare care să dea gust,
lumină care să aducă oamenilor
bucuroasa veste că El este un Tată
care iubește fără măsură. Creștinul
este sare și lumină a lumii nu pentru
că învinge sau triumfă, ci pentru că
dă mărturie despre iubirea lui
Dumnezeu; și nu va fi sare dacă nu
folosește pentru a săra; nu va fi



lumină dacă, cu exemplul și
învățătura sa, nu dă mărturie despre
Isus, dacă pierde ceea ce constituie
motivul vieții sale.

Este important să aprofundăm în
ceea ce ne descoperă moartea lui
Cristos, fără a rămâne la formele
exterioare sau la niște fraze
stereotipate. Trebuie să ne cufundăm
cu adevărat în scenele pe care le
retrăim în aceste zile: durerea lui
Isus, lacrimile Maicii Sale, fuga
ucenicilor, curajul femeilor sfinte,
îndrăzneala lui Iosif și a lui Nicodim,
care îi cer lui Pilat trupul Domnului.

Să ne apropiem, așadar, de Isus mort,
de acea Cruce care se înalță pe vârful
Golgotei. Dar să ne apropiem cu
sinceritate, știind să găsim acea
reculegere interioară care este un
semn al maturității creștine.
Evenimentele divine și umane ale
Patimilor vor pătrunde astfel în
suflet, ca un cuvânt pe care ni-l



adresează Dumnezeu, pentru a ne
dezvălui tainele inimii noastre și a ne
dezvălui ceea ce așteaptă El de la
viața noastră.

Cu mulți ani în urmă am văzut un
tablou care mi s-a întipărit profund
în suflet. Reprezenta Crucea lui
Cristos și, lângă ea, trei îngeri: unul
plângea nemângâiat; altul avea un
cui în mână, ca și cum ar fi vrut să se
convingă că este adevărat; al treilea a
fost cufundat în rugăciune. Un
program mereu actual pentru fiecare
dintre noi: plânge, crede și roagă-te.

Înaintea Crucii, durere pentru
păcatele noastre, pentru păcatele
lumii, care l-au dus pe Isus la moarte;
credință, pentru a pătrunde în acel
adevăr sublim care întrece orice
înțelegere și pentru a ne minuna
înaintea iubirii lui Dumnezeu; 
rugăciune, pentru ca viața și moartea
lui Cristos să fie modelul și
stimulentul vieții și dăruirii noastre.



Doar așa ne vom putea numi
biruitori: pentru că Cristos cel înviat
va birui în noi, iar moartea se va
transforma în viață.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

moartea-lui-cristos-viata-crestinului/
(28.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/moartea-lui-cristos-viata-crestinului/
https://opusdei.org/ro-ro/article/moartea-lui-cristos-viata-crestinului/

	Moartea lui Cristos, viața creștinului

