opusdei.org

Moartea lui Cristos,
viata crestinului

Omilia de Vinerea mare, rostita
de Sfantul Josemaria si inclusa
in cartea ,,Este Cristos care
trece”.

15.04.2025

Aceasta saptamana, pe care crestinii
o numesc in mod traditional sfanta,
ne ofera, inca o data, ocazia sa luam
in considerare —sa retraim-
momentele in care viata lui Isus a
fost consumata. Tot ceea ce diversele
manifestari ale evlaviei ne aduc in
memoria noastra in aceste zile cu



sigurantd se indreaptd citre Inviere,
care este temelia credintei noastre,
asa cum scrie Sfantul Paul. Sa nu
mergem insa prea repede pe acel
drum; sa nu uitam ceva foarte
simplu, care poate uneori ne scapa:
nu vom putea participa la Invierea
Domnului daca nu ne unim la
Patimile si Moartea Lui . Pentru a-1
insoti pe Cristos In slava sa, la
sfarsitul Saptamanii Mari, este
necesar ca mai Intai sa patrundem in
holocaustul lui si sa ne simtim una cu
EL, mort pe Calvar.

Daruirea generoasa a lui Cristos se
confrunta cu pacatul, acea realitate
greu de acceptat, dar de netagaduit:
mysterium iniquitatis, rautatea
inexplicabila a fapturii care se ridica,
din mandrie, impotriva lui
Dumnezeu. Istoria este la fel de
veche ca omenirea. Sa ne amintim
caderea primilor nostri parinti; apoi,
acel intreg lant de depravari care
marcheaza calea oamenilor si, in cele



din urma, razvratirile noastre
personale. Nu este usor sa ne gandim
la perversitatea pe care o presupune
pacatul si sa intelegem tot ceea ce ne
invata credinta. Trebuie sa tinem
cont, chiar si la nivel uman, de faptul
ca amploarea ofensei se masoara
dupa conditia celui ofensat, dupa
valoarea lui personald, dupa
demnitatea sa sociala, dupa calitatile
sale. Iar omul il ofenseaza pe
Dumnezeu: faptura isi neaga
Creatorul.

Dar Dumnezeu este Iubire. Abisul
rautatii, pe care pacatul il poarta cu
el, a fost mantuit printr-o Caritate
infinitd. Dumnezeu nu-i
abandoneaza pe oameni. Planurile
divine prevad ca, pentru a repara
greselile noastre, pentru a restabili
unitatea pierduta, jertfele Legii Vechi
nu sunt suficiente: era necesara
daruirea unui Om care sa fie
Dumnezeu. Ne putem imagina —ca sa
ne apropiem de acest mister de



nepatruns- ca Preasfanta Treime se
reuneste in consiliu, in continua sa
relatie intima de iubire imensa si, ca
urmare a acelei vesnice hotarari, Fiul
Unul Nascut al lui Dumnezeu Tatal 1si
asuma conditia noastra umana, ia
asupra sa mizeriile si durerile
noastre, pentru a sfarsi pironit pe
bucata de lemn.

Acest foc, aceasta dorinta de a
implini decretul mantuitor al lui
Dumnezeu Tatal, umple intreaga
viata a lui Cristos, inca de la nasterea
lui la Betleem. De-a lungul celor trei
ani In care ucenicii au trait cu El, l-au
auzit repetand neobosit ca hrana lui
este sa faca voia Celui care l-a trimis.
Pana cand, la mijlocul dupa-amiezii
primei Vineri Mari, imolarea sa a fost
savarsita. Aplecandu-si capul, si-a dat
duhul. Cu aceste cuvinte apostolul
Sfantul Ioan ne descrie moartea lui
Cristos: Isus, sub povara Crucii cu
toate greselile oamenilor, moare



datorita fortei si ticalosiel pacatelor
noastre.

Sa meditam la Domnul ranit din cap
pana in picioare din iubire pentru
noi. Cu o fraza apropiata de realitate,
desi nu spune totul, putem repeta cu
un autor din secolele trecute: Trupul
lui Isus este un altar al durerii. La
vederea lui Cristos, transformat in
carpa, intr-un trup inert coborat de
pe Cruce si incredintat Maicii sale;
privind la acest Isus devastat, s-ar
putea conclude ca aceasta scena este
cel mai clar semn de infrangere.
Unde sunt multimile care I-au urmat
si Impérdatia a cdrei sosire a anuntat-
0? Totusi, nu este o infrangere, este o
victorie: acum este mai aproape ca
oricand de momentul invierii, de
manifestarea gloriei pe care a
castigat-o prin ascultarea sa.

Moartea lui Cristos ne cheama la o
viata crestina deplina



Tocmai am retrait drama Calvarului,
pe care as indrazni sa o numesc
prima si primordiala Liturghie,
celebrata de Isus Cristos. Dumnezeu
Tatal il trimite pe Fiul Sau la moarte.
Isus, Fiu Unul nascut, imbratiseaza
lemnul pe care urma sa fie executat,
iar jertfa lui este acceptata de Tatal:
iar ca rod al Crucii, Duhul Sfant este
revarsat asupra omenirii.

in tragedia Patimii sunt desdvarsite
propria noastra viata si intreaga
istorie umana. Sdptdmana Mare nu
poate fi redusa la o simpld amintire,
intrucat este luarea in considerare a
misterului lui Isus Cristos, care
continud in sufletele noastre;
crestinul este obligat sa fie alter
Christus, ipse Christus, un alt Cristos,
insusi Cristos. Cu totii am fost
constituiti prin Botez ca preoti ai
propriei noastre existente, pentru a
oferi jertfe spirituale, pldacute lui
Dumnezeu prin Isus Cristos, pentru a
ne Indeplini fiecare actiune cu spirit



de ascultare fata de vointa lui
Dumnezeu, perpetuand astfel
misiunea lui Dumnezeu facut Om.

Prin contrast, aceasta realitate ne
face sa ne oprim asupra
nenorocirilor si greselilor noastre
personale. Aceasta consideratie nu
trebuie sa ne descurajeze si nici sa ne
plaseze in atitudinea sceptica a celui
care a renuntat la marile idealuri.
Pentru ca Domnul ne cheama asa
cum suntem, ca sa participam la
viata lui, ca sa ne straduim sa fim
sfinti. Sfintenia: de cate ori
pronuntdm acest cuvant ca si cum ar
fi un sunet gol! Pentru multi este
chiar un ideal de neatins, un subiect
de asceza, dar nu un scop concret, o
realitate vie. Primii crestini nu
gandeau astfel, deoarece au folosit
denumirea de sfinti pentru a se numi
pe ei Insisi, intr-un mod destul de
firesc si foarte frecvent: toti sfintii va
salutd, salutati-l pe fiecare sfant in
Cristos Isus.



Acum, situati inaintea acelui moment
de pe Calvar, cand Isus tocmai a
murit si inca nu s-a manifestat
triumful Sau, este un bun prilej
pentru a examina dorintele noastre
de viata crestind, de sfintenie; pentru
ca sa reactionam cu un act de
credinta in fata slabiciunilor noastre
si, increzandu-ne in puterea lui
Dumnezeu, sa ne hotdram sa punem
dragoste in lucrurile noastre de
fiecare zi. Experienta pacatului
trebuie sa ne conduca la durere, la o
decizie mai matura si mai profunda
de a fi credinciosi, de a ne identifica
cu adevarat cu Cristos, de a
persevera, indiferent de cat ne va
costa, In acea misiune preoteasca pe
care El a incredintat-o tuturor
ucenicilor Sai fara exceptie, si care
ne determina sa fim sare si lumina a
lumii.

Gandirea asupra mortii lui Cristos se
traduce intr-o invitatie de a ne situa
cu o sinceritate absoluta inaintea



activitatilor noastre zilnice, de a lua
in serios credinta pe care o
marturisim. Sdptdmana Mare,
asadar, nu poate fi o paranteza
sfanta in contextul unei vieti
motivate doar de interesele
omenesti: trebuie sa fie un prilej de a
patrunde in profunzimea Iubirii lui
Dumnezeu, pentru ca astfel sa
putem, prin cuvinte si fapte, sd o
aratam oamenilor.

Iar Domnul stabileste niste conditii.
Existd o afirmatie a lui, pastrata
pentru noi de Sfantul Luca, de care
nu putem sa prescindem: dacd cineva
vine la mine si nu-si urdaste tatdl,
mama, sotia, copiii, fratii si surorile,
ba chiar propria sa viatd, nu poate fi
discipolul meu. Acestia sunt termeni
duri. Cu sigurantd, nici ura, nici
detestarea nu exprima bine gandul
original a lui Isus. In orice caz,
cuvintele Domnului au fost dure,
odata ce nu se pot reduce la sensul
de a iubi mai putin, asa cum se



interpreteaza uneori cu blandete,
pentru a indulci expresia. Aceasta
expresie tdioasa este extraordinara,
nu pentru ca ar implica o atitudine
negativa sau nemiloasa, deoarece
Isus care vorbeste acum este acelasi
care ne porunceste sd-i iubim pe
ceilalti ca pe propriul nostru suflet si
care isi da viata pentru oameni:
aceasta fraza indica, pur si simplu, ca
inaintea lui Dumnezeu nu este loc
pentru jumatati de masurda. Cuvintele
lui Cristos ar putea fi traduse prin a
iubi mai mult, a iubi mai bine, sau mai
degrabd, prin a nu iubi cu o iubire
egoista si nici cu o iubire de scurta
durata: trebuie sd iubim cu Iubirea
lui Dumnezeu.

Despre asta este vorba. Sd ne oprim
la ultima dintre cererile lui Isus: et
animam suam. Viata, sufletul insusi,
este ceea ce cere Domnul. Daca
suntem fatuosi, dacd ne preocupam
doar de propriul confort, daca
concentram existenta altora si chiar



pe cea a lumii in noi ingine, nu avem
dreptul sa ne numim crestini, sa ne
considerdm discipoli ai lui Cristos.
Este necesar sa te daruiesti prin fapte
siin adevar, nu doar cu gura.
Dragostea pentru Dumnezeu ne
invitd sa purtam crucea, sa simtim
asupra noastra povara intregii
omeniri si sa indeplinim, in
circumstantele starii si muncii
fiecaruia, planurile clare si iubitoare
ale vointei Tatalui. In pasajul pe care
il comentam, Isus continua: cine nu-si
poarta crucea si nu vine dupd mine nu
poate fi discipolul meu.

Sa acceptam fara teama vointa lui
Dumnezeu, sa formulam fara ezitare
decizia de a ne construi intreaga
noastra viata in conformitate cu ceea
ce ne invata si cere credinta noastra.
Sa fim siguri ca vom intalni lupta,
suferinta si durere, dar daca avem cu
adevarat credinta, nu ne vom
considera niciodata nefericiti: chiar
si cu dureri si chiar cu calomnii, vom



fi fericiti cu o fericire care ne va
impinge sa-i iubim pe ceilalti, pentru
a-1 face partasi la bucuria noastra
supranaturala.

Crestinul inaintea Istoriei umane

A fi crestin nu este un titlu pentru
simpla satisfactie personala: are
nume -substanta- de misiune. Am
mentionat deja cd Domnul ii invita
pe toti crestinii sa fie sare si lumina a
lumii; tinand cont de acest mandat,
impreuna cu texte luate din Vechiul
Testament, Sfantul Petru scrie niste
cuvinte care marcheaza foarte clar
aceasta misiune: sunteti o
descendentd aleasd, o preotie
impdrdteascd, un neam sfant, poporul
luat in stdapanire de Dumnezeu, ca sd
vestiti faptele mdrete ale Celui care v-
a chemat din intuneric la minunata sa
lumind.

A fi crestin nu este ceva intdmplator,
este o realitate divina care patrunde
in adancul vietii noastre, dandu-ne o



viziune clara si o vointa hotarata de a
actiona asa cum doreste Dumnezeu.
invatidm astfel ca pelerinajul
crestinului In lume trebuie sa devina
un serviciu continuu realizat In
moduri foarte diverse, in functie de
imprejurarile personale, dar
intotdeauna din dragoste fata de
Dumnezeu si fatd de aproapele. A fi
crestin inseamna a actiona fara sa te
gandesti la obiectivele marunte ale
prestigiului sau ambitiei, sau la
scopuri care pot parea mai nobile,
precum filantropia sau compasiunea
in fata nenorocirilor altora:
inseamna sa te Indrepti catre scopul
ultim si radical al iubirii pe care Isus
Cristos a manifestat-o murind pentru
noi.

Uneori apar niste atitudini care sunt
rezultatul faptului cd nu stim cum sa
patrundem in misterul lui Isus. De
exemplu, mentalitatea celor care vad
crestinismul ca pe un ansamblu de
practici sau fapte de evlavie, fara a



percepe relatia acestuia cu situatiile
vietii cotidiene, cu urgenta de a se
ocupa de nevoile celorlati si de a se
stradui in a remedia nedreptatile.

As spune ca oricine are aceasta
mentalitate inca nu a inteles ce
inseamna ca Fiul lui Dumnezeu s-a
intrupat, ca a luat trup, suflet si voce
de om, ca a luat parte la soarta
noastra pana acolo incat a trecut si
prin experienta sfasietoare a mortii.
Poate, fara vointa, unii oameni il
considera pe Cristos ca fiind un
strdin in ambientul oamenilor.

Altil -in schimb- tind sa-si imagineze
ca, pentru a putea fi oameni, trebuie
sa suprimam anumite aspecte
centrale ale dogmei crestine si se
poarta ca si cum viata de rugaciune
si contactul continuu cu Dumnezeu
ar constitui o evadare din propriile
responsabilitati si o abandonare a
lumii. Acestia uita cad tocmai Isus ne-
a facut cunoscut pana la ce extrem



trebuie sa ajunga iubirea si slujirea.
Numai daca incercam sa intelegem
misterul iubirii lui Dumnezeu, a
acelei iubiri care ajunge pana la
moarte, ne vom putea darui in
intregime celorlalti, fara a ne lasa
biruiti de dificultate sau indiferenta.

Este credinta in Cristos, mort si
inviat, prezenta in fiecare moment al
vietii, cea care ne lumineaza
constiinta, iIndemnandu-ne sa luam
parte cu toate fortele la vicisitudinile
si problemele istoriei umane. in
aceasta istorie, care a inceput odata
cu crearea lumii si se va incheia
odata cu sfarsitul veacurilor,
crestinul nu este un om fara tara
(apatrid). Este un cetatean al cetatii
oamenilor, cu sufletul plin de dorinta
de Dumnezeu, a carui iubire incepe
sa o Intrezareasca deja in aceasta
etapa temporala si in care recunoaste
scopul la care suntem chemati toti
cei care traim pe pamant.



Dacd va intereseazad marturia mea
personala, pot spune ca am conceput
intotdeauna munca mea de preot si
pastor de suflete ca o sarcina menita
sa aseze pe fiecare persoana in fata
tuturor exigentelor vietii sale,
ajutand-o sa descopere ceea ce
Dumnezeu, in mod concret, ii cere,
fara a pune nicio limitare acelei
independente sfinte si acelei
responsabilitati individuale
binecuvantate, care sunt
caracteristicile unei constiinte
crestine. Acest mod de a actiona si
acest spirit se bazeaza pe respectul
fata de transcendenta adevarului
revelat si pe iubirea fata de libertatea
creaturii umane. As putea adauga ca
se bazeaza si pe certitudinea faptului
ca istoria nu este determinata, ci
deschisad unor posibilitati multiple, si
pe care Dumnezeu nu a vrut sa le
limiteze.

A-1 urma pe Cristos nu inseamna sa
te refugiezi in biserica, sa ridici din



umeri in fata dezvoltarii societatii,
inaintea succeselor sau aberatiilor
oamenilor si popoarelor. Credinta
crestind, dimpotriva, ne face sa
vedem lumea ca pe o creatie a
Domnului, sa apreciem, asadar, tot
ceea ce este nobil si frumos, sa
recunoastem demnitatea fiecarei
persoane, facuta dupa chipul lui
Dumnezeu si sa admiram acel dar cu
totul special al libertatii, prin care
suntem stapanii propriilor noastre
fapte si putem —cu harul ceresc- sa
ne construim destinul vesnic.

Ar insemna sa micsoram credinta, sa
o reducem la o ideologie
pamanteasca, fluturand un steag
politico-religios pentru a condamna,
nestiind In numele carei investituri
divine, pe cei care nu gandesc la fel
in probleme care sunt, prin insasi
natura lor, susceptibile de a primi
solutii numeroase si diverse.



Aprofundarea sensului mortii lui
Cristos

Digresiunea pe care tocmai am facut-
o nu are alt scop decat sa evidentieze
un adevdar central: s ne amintim ca
viata crestina isi gaseste sensul in
Dumnezeu. Oamenii nu au fost creati
doar pentru a construi o lume cat
mai dreapta posibil, pentru ca —-in
plus— am fost stabiliti pe Pamant
pentru a intra in comuniune cu
Dumnezeu insusi. Isus nu ne-a
promis confortul temporal nici slava
pamanteasca, ci casa lui Dumnezeu
Tatal, care ne asteapta la capatul
drumului.

Liturgia Vinerii Mari include un imn
minunat: Crux fidelis. In acest imn
suntem invitati s cantam si sa
celebram lupta glorioasa a
Domnului, trofeul Crucii, stralucitul
triumf al lui Cristos:
Rascumparatorul Universului, prin
jertfire, Invinge. Dumnezeu, stapanul



intregii creatii, nu isi afirma
prezenta prin forta armelor, nici
macar cu puterea temporala alor sai,
ci cu maretia iubirii sale
nemarginite.

Domnul nu distruge libertatea
omului: El insusi ne-a facut liberi. De
aceea nu vrea raspunsuri fortate,
vrea decizii care sa vina din
intimitatea inimii. Si asteapta de la
noi, crestinii, sa traim in asa fel incat
cei care au de-a face cu noi, mai
presus de propriile noastre mizerii,
erori si deficiente, sa observe ecoul
dramei iubirii de pe Calvar. Tot ceea
ce avem l-am primit de la Dumnezeu,
pentru a fi sare care sa dea gust,
lumina care sa aduca oamenilor
bucuroasa veste ca El este un Tata
care iubeste fara masura. Crestinul
este sare silumind a lumii nu pentru
ca invinge sau triumfa, ci pentru ca
da marturie despre iubirea lui
Dumnezeu; si nu va fi sare daca nu
foloseste pentru a sara; nu va fi



lumina daca, cu exemplul si
invatatura sa, nu da marturie despre
Isus, daca pierde ceea ce constituie
motivul vietii sale.

Este important sd aprofunddm in
ceea ce ne descopera moartea lui
Cristos, fara a ramane la formele
exterioare sau la niste fraze
stereotipate. Trebuie sd ne cufundam
cu adevarat in scenele pe care le
retraim in aceste zile: durerea lui
Isus, lacrimile Maicii Sale, fuga
ucenicilor, curajul femeilor sfinte,
indrazneala lui Iosif si a lui Nicodim,
care 1i cer lui Pilat trupul Domnului.

Sa ne apropiem, asadar, de Isus mort,
de acea Cruce care se inalta pe varful
Golgotei. Dar sa ne apropiem cu
sinceritate, stiind sa gasim acea
reculegere interioara care este un
semn al maturitatii crestine.
Evenimentele divine si umane ale
Patimilor vor patrunde astfel in
suflet, ca un cuvant pe care ni-1



adreseazd Dumnezeu, pentru a ne
dezvalui tainele inimii noastre si a ne
dezvalui ceea ce asteaptd El de la
viata noastra.

Cu multi ani in urma am vazut un
tablou care mi s-a intiparit profund
in suflet. Reprezenta Crucea lui
Cristos si, langa ea, trei ingeri: unul
plangea nemangaiat; altul avea un
cui in mana, ca si cum ar fi vrut sa se
convinga ca este adevdrat; al treilea a
fost cufundat in rugaciune. Un
program mereu actual pentru fiecare
dintre noi: plange, crede si roaga-te.

Inaintea Crucii, durere pentru
pacatele noastre, pentru pacatele
lumii, care l-au dus pe Isus la moarte;
credintd, pentru a patrunde in acel
adevar sublim care intrece orice
intelegere si pentru a ne minuna
inaintea iubirii lui Dumnezeu;
rugdciune, pentru ca viata si moartea
lui Cristos sa fie modelul si
stimulentul vietii si daruirii noastre.



Doar asa ne vom putea numi
biruitori: pentru ca Cristos cel inviat
va birui in noi, iar moartea se va
transforma in viata.

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/
moartea-lui-cristos-viata-crestinului/
(28.01.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/moartea-lui-cristos-viata-crestinului/
https://opusdei.org/ro-ro/article/moartea-lui-cristos-viata-crestinului/

	Moartea lui Cristos, viața creștinului

