
opusdei.org

Mesajul Papei
pentru Postul Mare
2016

În mesajul său, Papa Francisc îi
încurajează pe creștinii să
trăiască intens Postul Mare,
pentru a experimenta personal
milostivirea lui Dumnezeu.
„Credința noastră se traduce în
acte concrete și zilnice,
destinate să-l ajute pe
aproapele nostru în trup și în
spirit și după care vom fi
judecați”. Citește textul întreg.

09.02.2016



În mesajul său, Papa Francisc îi
încurajează pe creștinii să trăiască
intens Postul Mare, pentru a
experimenta personal milostivirea
lui Dumnezeu.

TEXTUL ÎNTREG

MESAJUL SFÂNTULUI PĂRINTELE
PAPA FRANCISC

PENTRU POSTUL MARE 2016

„Milă vreau și nu jertfe” (Mt 9,13).

Faptele de milostivire în drumul
jubiliar

1. Maria, icoană a unei Biserici care
evanghelizează pentru că este
evanghelizată

În bula de convocare a Jubileului am
adresat invitația pentru ca „Postul
Mare din acest an jubiliar să fie trăit
mai intens ca moment forte pentru a
celebra și a experimenta milostivirea
lui Dumnezeu” (Misericordiae vultus,



17). Cu chemarea la ascultarea
cuvântului lui Dumnezeu și la
inițiativa „24 de ore pentru Domnul”
am voit să subliniez primatul
ascultării rugătoare a cuvântului, în
special a celui profetic. De fapt,
milostivirea lui Dumnezeu este o
veste adusă lumii: dar fiecare creștin
este chemat să experimenteze
personal această veste. Pentru
aceasta în timpul Postului Mare voi
trimite misionarii milostivirii pentru
ca să fie pentru toți un semn concret
al apropierii și al iertării lui
Dumnezeu.

Pentru că a primit vestea bună
adresată ei de arhanghelul Gabriel,
Maria, în Magnificat, cântă profetic
milostivirea cu care Dumnezeu a
ales-o dinainte. Fecioara din Nazaret,
logodnică a lui Iosif, devine astfel
icoana perfectă a Bisericii care
evanghelizează pentru că a fost și
este încontinuu evanghelizată prin
lucrarea Duhului Sfânt, care a



fecundat sânul ei feciorelnic. De fapt,
în tradiția profetică milostivirea are
de-a face strict, deja la nivel
etimologic, chiar cu măruntaiele
materne (rahamim) și chiar cu o
bunătate generoasă, fidelă și
compătimitoare (hesed), care se
exercită în cadrul relațiilor conjugale
și parentale.

2. Alianța lui Dumnezeu cu oamenii:
o istorie de milostivire

Misterul milostivirii divine se
dezvăluie în cursul istoriei alianței
dintre Dumnezeu și poporul său
Israel. De fapt, Dumnezeu se arată
mereu bogat în milostivire, gata în
orice împrejurare să reverse asupra
poporului său o tandrețe și o
compasiune viscerale, mai ales în
momentele mai dramatice când
infidelitatea frânge legătura
Legământului și alianța cere să fie
ratificată în mod mai stabil în
dreptate și în adevăr. Suntem aici în



fața unei adevărate drame de iubire,
în care Dumnezeu joacă rolul de tată
și de soț trădat, în timp ce Israel
joacă rolul de fiu/fiică și de soție
infideli. Tocmai imaginile familiale –
ca în cazul lui Osea (cf. Os 1-2) –
exprimă până la ce punct Dumnezeu
vrea să se lege cu poporul său.

Această dramă de iubire ajunge la
apogeul său în Fiul făcut om. În el,
Dumnezeu revarsă milostivirea sa
fără limite până acolo încât face din
ea „milostivirea
întrupată” (Misericordiae vultus, 8).
De fapt, ca om, Isus din Nazaret este
fiu al lui Israel sub toate aspectele. Și
este fiu al lui Israel până acolo încât
întrupează acea ascultare perfectă de
Dumnezeu cerută oricărui evreu de
Shem?, și astăzi în inima alianței lui
Dumnezeu cu Israel: „Ascultă,
Israele! Domnul Dumnezeul nostru
este singurul Domn. Să-l iubești pe
Domnul Dumnezeul tău din toată
inima ta, din tot sufletul tău și din



toată puterea ta!” (Dt 6,4-5). Fiul lui
Dumnezeu este Mirele care face totul
pentru a câștiga iubirea Miresei sale,
de care îl leagă iubirea sa
necondiționată care devine vizibilă
în nunta eternă cu ea.

Aceasta este inima pulsantă a
kerygmei apostolice, în care
milostivirea divină are un loc central
și fundamental. Ea este „frumusețea
iubirii mântuitoare a lui Dumnezeu
manifestată în Isus Cristos mort și
înviat” (Exortația apostolică
Evangelii gaudium, 36), acea primă
vestire „pe care trebuie s-o ascultăm
mereu din nou în moduri diferite și
pe care trebuie s-o vestim mereu din
nou în timpul catehezei” (ibid., 164).
Așadar milostivirea „exprimă
comportamentul lui Dumnezeu față
de păcătos, oferindu-i o posibilitate
ulterioară de a se corecta, de a se
converti și de a crede” (Misericordiae
vultus, 21), restabilind tocmai așa
relația cu el. Și în Isus răstignit



Dumnezeu ajunge până acolo încât
vrea să ajungă la păcătos în
îndepărtarea sa cea mai extremă,
chiar acolo unde el s-a pierdut și s-a
îndepărtat de el. Și asta o face în
speranța de a putea astfel în sfârșit
să înduioșeze inima împietrită a
Miresei sale.

3. Faptele de milostenie

Milostivirea lui Dumnezeu
transformă inima omului și îl face să
experimenteze o iubire fidelă și
astfel îl face la rândul său capabil de
milostivire. Este o minune mereu
nouă că milostivirea divină se poate
iradia în viața fiecăruia dintre noi,
motivându-ne la iubirea față de
aproapele și însuflețind ceea ce
tradiția Bisericii numește faptele de
milostenie trupească și sufletească.
Ele ne amintesc că credința noastră
se traduce în acte concrete și zilnice,
destinate să-l ajute pe aproapele
nostru în trup și în spirit și după care



vom fi judecați: a-l hrăni, a-l vizita, a-
l mângâia, a-l educa. De aceea am
dorit „ca poporul creștin să reflecteze
în timpul Jubileului asupra faptelor
de milostenie trupească și
sufletească. Va fi un mod pentru a
trezi conștiința noastră adesea ațipită
în fața dramei sărăciei și pentru a
intra tot mai mult în inima
Evangheliei, unde săracii sunt
privilegiații milostivirii divine” (ibid.,
15). De fapt, în cel sărac carnea lui
Cristos „devine din nou vizibilă ca
trup martirizat, rănit, biciuit,
malnutrit, alungat… pentru a fi
recunoscut, atins și asistat cu grijă de
noi” (ibid.). Mister neauzit și
scandalos al prelungirii istoriei
suferinței Mielului nevinovat, tufiș
arzând de iubire în fața căruia ne
punem precum Moise numai
scoțându-ne sandalele (cf. Ex 3,5); și
mai mult atunci când săracul este
fratele sau sora în Cristos care suferă
din cauza credinței lor.



În fața acestei iubiri ca moartea (cf.
Ct 8,6), săracul cel mai mizerabil se
revelează a fi cel care nu acceptă să
se recunoască astfel. Crede că este
bogat, dar în realitate este cel mai
sărac dintre săraci. El este așa pentru
că este sclav al păcatului, care-l
determină să folosească bogăția și
puterea nu pentru a-l sluji pe
Dumnezeu și pe alții, ci pentru a
sufoca în el conștiința profundă că și
el nu este altceva decât un sărac
cerșetor. Și cu cât este mai mare
puterea și bogăția la dispoziția sa, cu
atât mai mare poate să devină
această orbire mincinoasă. Ea ajunge
până acolo încât nici măcar nu vrea
să-l vadă pe săracul Lazăr care
cerșește la ușa casei sale (cf. Lc
16,20-21), care este figură a lui
Cristos care în cei săraci cerșește
convertirea noastră. Lazăr este
posibilitatea convertirii pe care
Dumnezeu ne-o oferă și pe care
probabil n-o vedem. Și această orbire
este însoțită de un delir mândru de



atotputernicie, în care răsună în mod
sinistru acel demoniac „veți fi ca
Dumnezeu” (Gen 3,5) care este
rădăcina oricărui păcat. Acest delir
poate să asume și forme sociale și
politice, așa cum au arătat
totalitarismele din secolul al XX-lea și
cum arată astăzi ideologiile gândirii
unice și a tehnoștiinței, care pretind
să-l facă pe Dumnezeu irelevant și
să-l reducă pe om la masă de
instrumentalizat. Și pot să arate asta
actualmente și structurile de păcat
legate de un model fals de dezvoltare
întemeiat pe idolatria banului, care
face indiferente față de destinul
săracilor persoanele și societățile,
care închid ușile lor, refuzând chiar
să-i vadă.

Pentru toți, Postul Mare din acest An
Jubiliar este așadar un timp favorabil
pentru a putea ieși în sfârșit din
propria înstrăinare existențială
grație ascultării cuvântului și
faptelor de milostenie. Dacă prin cele



trupești atingem carnea lui Cristos în
frații și surorile care au nevoie să fie
hrăniți, îmbrăcați, găzduiți, vizitați,
cele sufletești – a sfătui, a învăța, a
ierta, a avertiza, a se ruga – ating mai
direct faptul că suntem păcătoși. De
aceea, faptele de milostenie trupești
și cele sufletești nu trebuie niciodată
despărțite. De fapt, tocmai atingând
în cel lipsit carnea lui Isus răstignit,
păcătosul poate să primească în dar
conștiința că el însuși este un sărac
cerșetor. Prin acest drum și cei
„mândri”, cei „puternici” și cei
„bogați” despre care vorbește
Magnificat au posibilitatea să-și dea
seama că sunt iubiți fără merit de Cel
Răstignit, mort și înviat și pentru ei.
Numai în această iubire este
răspunsul la acea sete de fericire și
de iubire infinite pe care omul se
înșală că poate să o potolească prin
idolii științei, puterii și averii. Dar
rămâne mereu pericolul ca, din
cauza unei închideri tot mai ermetice
față de Cristos care în cel sărac



continuă să bată la ușa inimii lor, cei
mândrii și cei puternici să ajungă să
se condamne de la sine să se
prăvălească în acel etern abis de
singurătate care este iadul. De aceea
iată că răsună din nou pentru ei, ca
pentru noi toți, cuvintele din inimă
ale lui Abraham: „Îi ai pe Moise și pe
profeți; să asculte de ei” (Lc 16,29).
Această ascultare activă ne va pregăti
în cel mai bun mod ca să sărbătorim
victoria definitivă asupra păcatului și
asupra morții a Mirelui de acum
înviat, care vrea să o purifice pe
logodnica sa, așteptând venirea sa.

Să nu pierdem acest timp al Postului
Mare favorabil pentru convertire! Să
cerem asta prin mijlocirea maternă a
Fecioarei Maria, care cea dintâi, în
fața măreției milostivirii divine
dăruite ei în mod gratuit, a
recunoscut propria micime (cf. Lc
1,48), recunoscându-se ca slujitoare
umilă a Domnului (cf. Lc 1,38).



Din Vatican, 4 octombrie 2015

Sărbătoarea sfântului Francisc de
Assisi

Traducere de pr. Mihai Pătraşcu
www.ercis.ro

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

mesajul-papei-pentru-postul-mare-2016/
(21.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/mesajul-papei-pentru-postul-mare-2016/
https://opusdei.org/ro-ro/article/mesajul-papei-pentru-postul-mare-2016/

	Mesajul Papei pentru Postul Mare 2016

