opusdei.org

Mesajul Papei
pentru Postul Mare
2016

In mesajul siu, Papa Francisc ii
incurajeaza pe crestinii sa
traiasca intens Postul Mare,
pentru a experimenta personal
milostivirea lui Dumnezeu.
,Credinta noastra se traduce in
acte concrete si zilnice,
destinate sa-1 ajute pe
aproapele nostru in trup si in
spirit si dupa care vom fi
judecati”. Citeste textul intreg.

09.02.2016



in mesajul sdu, Papa Francisc ii
incurajeaza pe crestinii sa traiasca
intens Postul Mare, pentru a
experimenta personal milostivirea
lui Dumnezeu.

TEXTUL INTREG

MESAJUL SFANTULUI PARINTELE
PAPA FRANCISC

PENTRU POSTUL MARE 2016
»,Mila vreau si nu jertfe” (Mt 9,13).

Faptele de milostivire in drumul
jubiliar

1. Maria, icoana a unei Biserici care
evanghelizeaza pentru ca este
evanghelizata

In bula de convocare a Jubileului am
adresat invitatia pentru ca ,,Postul
Mare din acest an jubiliar sa fie trait
mai intens ca moment forte pentru a
celebra si a experimenta milostivirea
lui Dumnezeu” (Misericordiae vultus,



17). Cu chemarea la ascultarea
cuvantului lui Dumnezeu si la
initiativa ,,24 de ore pentru Domnul”
am voit sa subliniez primatul
ascultarii rugatoare a cuvantului, in
special a celui profetic. De fapt,
milostivirea lui Dumnezeu este o
veste adusa lumii: dar fiecare crestin
este chemat sa experimenteze
personal aceasta veste. Pentru
aceasta In timpul Postului Mare voi
trimite misionarii milostivirii pentru
ca sa fie pentru toti un semn concret
al apropierii si al iertarii lui
Dumnezeu.

Pentru ca a primit vestea buna
adresata ei de arhanghelul Gabriel,
Maria, in Magnificat, cAnta profetic
milostivirea cu care Dumnezeu a
ales-o dinainte. Fecioara din Nazaret,
logodnica a lui Iosif, devine astfel
icoana perfecta a Bisericii care
evanghelizeaza pentru ca a fost si
este incontinuu evanghelizata prin
lucrarea Duhului Sfant, care a



fecundat sanul ei feciorelnic. De fapt,
in traditia profetica milostivirea are
de-a face strict, deja la nivel
etimologic, chiar cu maruntaiele
materne (rahamim) si chiar cu o
bunatate generoasa, fidela si
compatimitoare (hesed), care se
exercitd in cadrul relatiilor conjugale
si parentale.

2. Alianta lui Dumnezeu cu oamenii:
0 istorie de milostivire

Misterul milostivirii divine se
dezvaluie in cursul istoriei aliantei
dintre Dumnezeu si poporul sau
Israel. De fapt, Dumnezeu se arata
mereu bogat in milostivire, gata in
orice Imprejurare sa reverse asupra
poporului sdu o tandrete si o
compasiune viscerale, mai ales in
momentele mai dramatice cand
infidelitatea frange legatura
Legamantului si alianta cere sa fie
ratificata in mod mai stabil in
dreptate siin adevar. Suntem aici in



fata unei adevarate drame de iubire,
in care Dumnezeu joaca rolul de tata
si de sot tradat, in timp ce Israel
joaca rolul de fiu/fiica si de sotie
infideli. Tocmai imaginile familiale —
ca in cazul lui Osea (cf. Os 1-2) -
exprimd pana la ce punct Dumnezeu
vrea sa se lege cu poporul sau.

Aceasta drama de iubire ajunge la
apogeul sau in Fiul ficut om. In el,
Dumnezeu revarsad milostivirea sa
fara limite pana acolo incat face din
ea ,milostivirea

intrupata” (Misericordiae vultus, 8).
De fapt, ca om, Isus din Nazaret este
fiu al lui Israel sub toate aspectele. Si
este fiu al lui Israel pana acolo incat
intrupeaza acea ascultare perfecta de
Dumnezeu ceruta oricarui evreu de
Shem?, si astazi In inima aliantei lui
Dumnezeu cu Israel: ,Asculta,
Israele! Domnul Dumnezeul nostru
este singurul Domn. Sa-1 iubesti pe
Domnul Dumnezeul tau din toata
inima ta, din tot sufletul tau si din



toata puterea ta!” (Dt 6,4-5). Fiul lui
Dumnezeu este Mirele care face totul
pentru a castiga iubirea Miresei sale,
de care 1l leaga iubirea sa
neconditionata care devine vizibila
in nunta eterna cu ea.

Aceasta este inima pulsanta a
kerygmei apostolice, in care
milostivirea divina are un loc central
si fundamental. Ea este ,frumusetea
iubirii mantuitoare a lui Dumnezeu
manifestata in Isus Cristos mort si
inviat” (Exortatia apostolica
Evangelii gaudium, 36), acea prima
vestire ,,pe care trebuie s-0 ascultam
mereu din nou in moduri diferite si
pe care trebuie s-o0 vestim mereu din
nou in timpul catehezei” (ibid., 164).
Asadar milostivirea ,exprima
comportamentul lui Dumnezeu fata
de pacatos, oferindu-i o posibilitate
ulterioara de a se corecta, de a se
converti si de a crede” (Misericordiae
vultus, 21), restabilind tocmai asa
relatia cu el. Si in Isus rastignit



Dumnezeu ajunge pana acolo incat
vrea sa ajunga la pacatos in
indepéartarea sa cea mai extrema,
chiar acolo unde el s-a pierdut si s-a
indepartat de el. Si asta o face in
speranta de a putea astfel in sfarsit
sa induioseze inima impietrita a
Miresei sale.

3. Faptele de milostenie

Milostivirea lui Dumnezeu
transforma inima omului si il face sa
experimenteze o iubire fidela si
astfel il face la randul sédu capabil de
milostivire. Este o minune mereu
noua ca milostivirea divina se poate
iradia in viata fiecaruia dintre noi,
motivandu-ne la iubirea fata de
aproapele si insufletind ceea ce
traditia Bisericii numeste faptele de
milostenie trupeasca si sufleteasca.
Ele ne amintesc ca credinta noastra
se traduce in acte concrete si zilnice,
destinate sa-l ajute pe aproapele
nostru in trup si in spirit si dupa care



vom fi judecati: a-1 hrani, a-] vizita, a-
1 mangaia, a-1 educa. De aceea am
dorit ,,ca poporul crestin sa reflecteze
in timpul Jubileului asupra faptelor
de milostenie trupeasca si
sufleteasca. Va fi un mod pentru a
trezi constiinta noastra adesea atipita
in fata dramei saraciei si pentru a
intra tot mai mult in inima
Evangheliei, unde saracii sunt
privilegiatii milostivirii divine” (ibid.,
15). De fapt, in cel sarac carnea lui
Cristos ,,devine din nou vizibila ca
trup martirizat, ranit, biciuit,
malnutrit, alungat... pentru a fi
recunoscut, atins si asistat cu grija de
noi” (ibid.). Mister neauzit si
scandalos al prelungirii istoriei
suferintei Mielului nevinovat, tufis
arzand de iubire in fata caruia ne
punem precum Moise numai
scotandu-ne sandalele (cf. Ex 3,5); si
mai mult atunci cand saracul este
fratele sau sora in Cristos care sufera
din cauza credintei lor.



in fata acestei iubiri ca moartea (cf.
Ct 8,6), saracul cel mai mizerabil se
reveleaza a fi cel care nu accepta sa
se recunoasca astfel. Crede ca este
bogat, dar in realitate este cel mai
sarac dintre saraci. El este asa pentru
ca este sclav al pacatului, care-1
determina sa foloseasca bogatia si
puterea nu pentru a-l sluji pe
Dumnezeu si pe altii, ci pentru a
sufoca in el constiinta profunda ca si
el nu este altceva decat un sarac
cersetor. Si cu cat este mai mare
puterea si bogatia la dispozitia sa, cu
atat mai mare poate sa devina
aceasta orbire mincinoasa. Ea ajunge
pana acolo incat nici macar nu vrea
sa-1 vada pe saracul Lazar care
cerseste la usa casei sale (cf. Lc
16,20-21), care este figura a lui
Cristos care In cei saraci cerseste
convertirea noastra. Lazar este
posibilitatea convertirii pe care
Dumnezeu ne-o ofera si pe care
probabil n-o vedem. Si aceasta orbire
este Insotitda de un delir mandru de



atotputernicie, in care rasuna in mod
sinistru acel demoniac ,veti fi ca
Dumnezeu” (Gen 3,5) care este
radacina oricarui pacat. Acest delir
poate sa asume si forme sociale si
politice, asa cum au aratat
totalitarismele din secolul al XX-lea si
cum arata astazi ideologiile gandirii
unice si a tehnostiintei, care pretind
sa-1 faca pe Dumnezeu irelevant si
sa-1 reduca pe om la masa de
instrumentalizat. Si pot sa arate asta
actualmente si structurile de pacat
legate de un model fals de dezvoltare
intemeiat pe idolatria banului, care
face indiferente fata de destinul
saracilor persoanele si societatile,
care inchid usile lor, refuzand chiar
sa-1 vada.

Pentru toti, Postul Mare din acest An
Jubiliar este asadar un timp favorabil
pentru a putea iesi in sfarsit din
propria instrainare existentiala
gratie ascultarii cuvantului si
faptelor de milostenie. Dacéa prin cele



trupesti atingem carnea lui Cristos in
fratii si surorile care au nevoie sa fie
hraniti, imbracati, gazduiti, vizitati,
cele sufletesti — a sfatui, a invata, a
ierta, a avertiza, a se ruga — ating mai
direct faptul ca suntem pacatosi. De
aceea, faptele de milostenie trupesti
si cele sufletesti nu trebuie niciodata
despartite. De fapt, tocmai atingdnd
in cel lipsit carnea lui Isus rastignit,
pacatosul poate sa primeasca in dar
constiinta ca el insusi este un sarac
cersetor. Prin acest drum si cei
»~mandri”, cei ,puternici” si cei
,bogati” despre care vorbeste
Magnificat au posibilitatea sa-si dea
seama ca sunt iubiti fara merit de Cel
Rastignit, mort si Inviat si pentru ei.
Numai in aceasta iubire este
raspunsul la acea sete de fericire si
de iubire infinite pe care omul se
insala ca poate sa o potoleasca prin
idolii stiintei, puterii si averii. Dar
ramane mereu pericolul ca, din
cauza unei inchideri tot mai ermetice
fata de Cristos care In cel sarac



continua sa bata la usa inimii lor, cei
mandrii si cei puternici sa ajunga sa
se condamne de la sine sa se
pravaleasca in acel etern abis de
singuratate care este iadul. De aceea
iatd ca rasuna din nou pentru ei, ca
pentru noi toti, cuvintele din inima
ale lui Abraham: , i ai pe Moise si pe
profeti; sa asculte de ei” (Lc 16,29).
Aceasta ascultare activa ne va pregati
in cel mai bun mod ca sa sarbatorim
victoria definitiva asupra pacatului si
asupra mortii a Mirelui de acum
inviat, care vrea sa o purifice pe
logodnica sa, asteptand venirea sa.

Sa nu pierdem acest timp al Postului
Mare favorabil pentru convertire! Sa
cerem asta prin mijlocirea materna a
Fecioarei Maria, care cea dintéi, in
fata maretiei milostivirii divine
daruite ei in mod gratuit, a
recunoscut propria micime (cf. Lc
1,48), recunoscandu-se ca slujitoare
umilda a Domnului (cf. Lc 1,38).



Din Vatican, 4 octombrie 2015

Sarbatoarea sfantului Francisc de
Assisi

Traducere de pr. Mihai Patragcu
WWW.ercis.ro

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/
mesajul-papei-pentru-postul-mare-2016/
(21.01.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/mesajul-papei-pentru-postul-mare-2016/
https://opusdei.org/ro-ro/article/mesajul-papei-pentru-postul-mare-2016/

	Mesajul Papei pentru Postul Mare 2016

