
opusdei.org

„Merită osteneala!
”(V): În puritatea sa
originală, în
noutatea sa
strălucitoare

Domnul nostru a promis că
Duhul Sfânt va însoți Biserica
pentru ca ea să fie fidelă, adică
atentă să transmită ceea ce a
primit într-un dialog
permanent cu fiecare epocă.
Este chiar modul în care a
avansat Opus Dei de-a lungul
istoriei.



21.02.2023

profe„Dar v-am spus toate acestea
pentru ca, atunci când va veni ceasul
lor, să vă aduceți aminte de ele, căci
eu v-am spus” (In 16,4). Aceste
cuvinte, pronunțate de Isus cu
prilejul Cinei celei de Taină, sunt
ferm proiectate spre viitor; ele ne fac
să le citim astăzi în rugăciunea sa
sacerdotală ca și cum ne-ar fi
adresate, ca un fel de testament,
mereu viu. O mare parte din ceea ce
Domnul încredințează discipolilor
săi, în aceste ultime momente, se
referă la trimiterea Duhului Sfânt:
„Însă, când va veni El, Duhul
adevărului vă va călăuzi în tot
adevărul, căci nu va vorbi de la sine,
ci vă va spune ceea ce va auzi și vă
va vesti lucrurile care vor veni” (In
16,13). Această tensiune pentru viitor
trebuie să ne facă să ne întrebăm în
orice moment: „Ce așteaptă Domnul



de la noi, creștinii, astăzi?” Este
întrebarea pe care prelatul Opus Dei
și-a pus-o la câteva luni după ce a
primit această sarcină de la Domnul.
Iar el a răspuns: „Să mergem în
întâmpinarea preocupărilor și
nevoilor oamenilor, pentru a duce
tuturor Evanghelia în puritatea sa
originală și, în același timp, în
noutatea sa glorioasă” [1].

Dumnezeu continuă se ofere
umanității

Patima, moartea și învierea lui Isus,
care constituie inima revelării lui
Dumnezeu umanității, a avut loc
într-un spațiu și într-un moment
istoric precis. Nu este vorba despre
un eveniment trecut în istorie, cum
este cazul pentru tot restul; misterul
pascal continuă să-și aducă rodul
astăzi. Într-adevăr, Euharistia, care
este forma sacramentală a acestor
evenimente, nu este numai o
amintire, ci un memorial, în sensul



biblic al expresiei; ea face prezent
acest mister în toate timpurile; este
un dar, tradiție: iubirea milostivă a
Tatălui pentru lume. Deși ea
reprezintă un moment istoric
concret, Euharistia ne arată că
valoarea Paștelui trece peste
barierele timpului, pentru a se insera
în viața noastră de astăzi. Nu este
valabil doar pentru această inimă a
manifestării lui Dumnezeu, ci, într-o
anume manieră, pentru toate
învățăturile lui Isus; ea ne
încredințează sarcina de a răspândi,
tradere, această Veste Bună în orice
moment al istoriei (cf. Mt 28,19-20).

Această misiune, prin care „Biserica,
în doctrina sa, viața sa, cultul său,
perpetuează și transmite întregii
generații tot ceea ce este, tot ceea ce
crede” [2], implică în mod necesar
progresul. Această noțiune de
progres este considerat deseori, în
mod greșit, ca opusul celei de
tradiție. În realitate, tradiție și



progres exprimă o mișcare
armonioasă: transmisia, tradiția și
progresul indică amândouă o
deschidere în istorie. Este exact ceea
ce face Biserica atunci când
avansează dându-și viața bărbaților
și femeilor de orice vârstă.
Protagonistul acestei tradiții, a
acestui dar, este Duhul Sfânt, care
eternizează în istorie, cuvintele lui
Isus; este, de asemenea, protagonistul
progresului, mai ales de-a lungul
vieții fiecărui sfânt, a tuturor
sfinților care „pun în lumină și fac
cunoscute aspecte mereu noi ale
mesajului evanghelic” [3].

Prospețimea originilor

Acest fel de a fi al Bisericii se
reproduce în fiecare dintre realitățile
trăite, care compun unicul Corp al lui
Cristos. Acesta este și felul de a fi al
Opus Dei, „vechi și nou în același
timp, ca Evanghelia” [4]. În Lucrare,
ca și în Biserică, tradiție și progres



formează un întreg armonios, totul
ca sfințenie și apostolat. Sfințenia,
într-adevăr, se exprimă în credința
în Duhul primit de la Dumnezeu, iar
apostolatul se dezvoltă în mijlocul
unei lumi inevitabil schimbătoare.
Această armonie este rodul Duhului
Sfânt, care ne împinge, în același
timp, să valorificăm învățăturile
primite și să ne reînnoim
entuziasmul spre a deschide noi căi,
ca să purtăm Evanghelia în sufletele
omenirii timpurilor noastre.

Când ceea ce se transmite este o
viață, un spirit, un fel de a fi;
credința trece, inevitabil, prin
deschidere la istorie. Ceea ce biserica
încredințează fiecărei epoci, nu sunt
obiecte, lucruri inanimate, ci o formă
vie, „forma Christi” care este chemată
să transforme fiecare cultură, din
interior. Cel care proclamă
Evanghelia, fără să încerce să
înțeleagă situația istorică a
interlocutorului său, nici situația



istorică a societății în care evoluează,
dar se va preocupa numai să predea
o doctrină abstractă, ca și cum ea ar
fi fixată odată pentru totdeauna, nu
va transmite fidel mesajul lui Isus
Cristos.

În traditio evangelii, transmiterea
Evangheliei, fidelitatea seamănă
continuității unui fluviu viu ce curge
și ne pune în contact cu prospețimea
originilor. Benedict al XVI-lea a
explicat cum Duhul Sfânt asigură
„legătura dintre experiența credinței
apostolice, trăită în comunitatea
originală a discipolilor și experiența
actuală a lui Cristos în Biserica sa
[…]. Tradiția, urmează el, nu este o
transmisie de lucruri ori cuvinte, o
colecție de lucruri moarte. Tradiția
este fluviul viu care ne leagă de
origini, fluviul viu în care originile
sunt mereu prezente” [5].

Opus Dei transmite lumii un spirit,
un mod de viață creștină, o



înțelegere a profundei relații filiale
cu Dumnezeu, care își găsește
originea în botez. Acest spirit, ca
Tradiția Bisericii din care face parte,
nu poate și nici nu trebuie să fie
codificat și specificat în toate
aspectele sale. În plus, traducerea
practică a acestui spirit astăzi nu va
rămâne valabil neapărat, căci nu este
atât o „practică” ce se transmite în
timp, cât un spirit filial, grație cărui
noi trăim în Cristos, un spirit capabil
să dea viață fiecărei situații pe care
istoria o prezintă. „De fiecare dată
când încercăm să revenim la sursă și
să regăsim prospețimea originală a
Evangheliei, a scris Papa Francisc, se
ivesc noi căi, metode creative, alte
forme de exprimare, semne mai
elocvente, cuvinte încărcate cu un
sens nou pentru lumea de astăzi” [6].



Un aggiornamento în viața
personală

Isus le-a încredințat tuturor
discipolilor să meargă spre toți
oamenii, spre toate popoarele,
cunoscându-le cultura și contextul.
Pentru a exprima această provocare,
se folosește deseori cuvântul italian 
aggiornamento, care semnifică
literalmente a se reînnoi, a aduce la
zi. A fost utilizat, de exemplu, de
sfântul Ioan al XXIII-lea și succesorii
săi pentru a desemna misiunea
Conciliului Vatican II. În sine,
termenul exprimă grija de a păstra
relevanța, de a fi în faza cu ceea ce
oamenii înțeleg sau trăiesc. Cu toate
acestea, unii au sărăcit sensul,
preconizând că Biserica trebuie să
„să fie la curent”, în sensul de a se
plia pur și simplu circumstanțelor
epocii, ca cel care își „ajustează”
mesajul cerințelor noutăților diverse
și variate, pentru a sfârși prin a
pierde însuși mesajul.



Sfântul Josemaría nu a întârziat să se
înscrie contra înțelegerii celui de-al
doilea sens al termenului. În mai
multe reprize, el a avertizat că nu
Biserica trebuie să se adapteze
timpului, ci că fiecare epocă trebuie
să descopere mesajul mântuitor al lui
Isus Cristos: „Aggiornamento trebuie
să se facă, înainte de toate, în viața
personală, în maniera de a respecta
această veche noutate, care este
Evanghelia” [7]. El adăuga, în plus, că
o persoană care trăiește spiritul Opus
Dei, în măsura în care trăiește în
lume și se integrează deplin în fluxul
societății, trebuie să fie în mod
natural la zi, aggiornato, și deci să-și
actualizeze misiunea.

Acest dinamism al fidelității, a
explicat prelatul Opus Dei, se
produce înainte de toate ca o
„actualizare naturală”: cea a unei
persoane care incarnează spiritul
transmis de sfântul Josemaría. „Mai
ales în domeniul apostolatului



personal – care este esențial în
Lucrare – și în cel al orientării
profesiunilor, al instituțiilor și al
structurilor umane cu un simț
creștin, încercăm noi să acționăm cu
inițiativă creativă, în scopul stabilirii
relațiilor de prietenie sinceră cu
numeroase persoane și să aducem
lumina Evangheliei în societate” [8].

Oamenii care caută să incarneze
spiritul Opus Dei sunt în general
predispuși, prin chiar vocația lor, la
această „continuitate creatoare”.
Totuși, această dispoziție nu este
automată; pentru a fi creativi este
necesar „să cunoaștem în
profunzime epoca în care trăim,
impulsurile care o traversează,
potențialitățile care o caracterizează,
cât și limitele și nedreptățile grave,
uneori, care o afectează” [9]. Dacă
ideea de „adaptare” sugerează o serie
de forțe împingând din exterior,
cerând să fie modelate noilor
exigențe ale epocii, expresii ca



„fidelitate dinamică” sau
„continuitate creativă” au în vedere
mai degrabă o activitate din interior,
o viață interioară vibrantă, prin care
fiecare gândește și acționează cu
creativitate, într-un dialog constant
cu realitatea înconjurătoare.

Creativitatea este strâns legată de
„profesionalism” în sensul propriu al
termenului; stimulează inteligența – 
intus legere, citirea în interior – cu
care se pătrunde în lucruri, fără a
rămâne la suprafață. Creativitatea
este rodul iubirii de lume și de
oameni, pentru că implică efortul
căutării noilor căi, fără a ceda
ușurinței repetării literale a
realizărilor, mereu mai puțin
exigentă cu sine și mai puțin
eficientă pentru ceilalți. Creativitatea
este, în fine, rodul unei rugăciuni
sincere; numai privindu-L pe Isus,
centrul istoriei, putem găsi noi chei
pentru a intra în inima
contemporanilor noștri.



Discipolul va face lucruri mai
mari

Studiind modul în care doctrina
creștină se desfășoară în timp,
sfântul John Henry Newman a
realizat că ansamblul predicării lui
Isus conținea, ca o sămânță, tot ceea
ce creștinismul va deveni în cursul
istoriei [10]. Se înțelege astfel cum,
după cum o sămânță germinează și
înflorește în funcție de calitatea
solului, de condițiile climatice și
circumstanțele înconjurătoare,
creștinismul a dat naștere, în cursul
istoriei la fenomene aparent inedite
care, în realitate, nu sunt absolut noi,
căci ele erau conținute în sămânță.
Este clar, totuși, că aceste fructe cu
parfumul și culorile lor au avut
nevoie de un moment bun și de
condiții favorabile pentru a deveni
posibile.

Credința primilor discipoli în
prezența reală a trupului lui Cristos



în Euharistie, de exemplu, a
constituit sămânța care va purta
fructul mult timp după, sub forma
cultului euharistic în afara sfintei
liturghii, de construirea de biserici,
sau de adorația noastră în fața
tabernacolelor. În orice caz, totul nu
s-a putut maturiza decât atunci când,
în secolul al IV-lea, creștinii au
început să dispună de condițiile
necesare pentru a dezvolta cultul
euharistic. Orice noutate este în
germen chiar de la început, când
fructul era încă invizibil.

Același lucru se întâmplă cu spiritul
Lucrării. În mod cert, sfântul
Josemaría a primit esența carismei,
miezul a ceea ce va transmite de-a
lungul timpului, dar el nu putea
prevedea tot ce s-ar naște din acest
mesaj; încă în viață fiind, a
experimentat într-adevăr această
realitate în mai multe reprize, apoi
este logic să fie astfel de-a lungul
secolelor. Cu ocazia șederii sale la



legația din Honduras în 1937, el se
exprima astfel într-o rugăciune, cu
voce: „Prin mila lui Dumnezeu, eu
sunt prima verigă, iar voi sunteți
primele verigi ale unui lanț care se
va continua fără sfârșit de-a lungul
secolelor. Eu nu sunt singur; există
suflete acum, iar mulți alții vor veni
în viitor, gata să sufere cu mine, să
gândească cu mine, să împartă cu
mine viața pe care Dumnezeu a
depus-o în acest corp al Lucrării, care
tocmai s-a născut” [11].

Mons. Fernando Ocáriz, cu prilejul
uneia dintre călătoriile sale, ca
Părinte al acestei familii, a subliniat
la Madrid că fiecare nouă etapă a
Opus Dei „este o bună ocazie pentru
fiecare dintre noi să avem în vedere
să reîncepem, să simțim Lucrarea în
mâinile noastre cu mai multă
gratitudine și mai multă
responsabilitate” [12]. Acest dinamism
de viață era deja anunțat de Isus
discipolilor săi în rugăciunea sa



sacerdotală cu prilejul ultimei sale
Cine: „Adevăr, adevăr vă spun, cine
crede în Mine va face și el lucrurile
pe care le fac Eu și va face și mai
mari decât acestea, căci mă duc la
Tatăl” (In 14,12). Noutatea
continuității prin care arborele
crește și devine mai puternic este, în
definitiv, rezultatul identificării lui
Isus Cristos și a docilității Spiritului
său. În planul lui Dumnezeu pentru
umanitate, Fiul și Duhul Sfânt ne
arată de ce adevărul și istoria nu se
opun unul altuia: Fiul, Adevăr în
persoană, este cel spre care arată
istoria și de la care întreaga istorie își
ia sensul; Iar Duhul, care ghidează
Biserica pe calea sa terestră, este cel
care ne va conduce la întregul
adevăr.

[1] Mons. Fernando Ocáriz, Mesaj, 7
iulie 2017.



[2] Conciliul Vatican II, Dei Verbum, nr.
8.

[3] Benedict XVI, Discursuri, 19 dec.
2009.

[4] Sfântul Josemaría, Convorbiri, nr.
24.

[5] Benedict XVI, Audiență generală, 26
apr. 2006.

[6] Papa Francisc, Evangelii gaudium,
nr. 11.

[7] Sfântul Josemaría, Convorbiri, nr.
72.

[8] Mons. Fernando Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 19 mar. 2022, nr. 10.

[9] Mons. Fernando Ocáriz, Mesaj, 7
iulie 2017.

[10] Sfântul J. R. Newman, Eseu despre
dezvoltarea doctrinei creștine.



[11] Sfântul Josemaría, Crecer para
adentro, p. 85.

[12] Mons. Fernando Ocáriz, Călătorie
pastorală la Madrid, VI-VII 2017.

Giuseppe Tanzella-Nitti

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-
osteneala-v-in-puritatea-sa-originala-in-
noutatea-sa-stralucitoare/ (05.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-osteneala-v-in-puritatea-sa-originala-in-noutatea-sa-stralucitoare/
https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-osteneala-v-in-puritatea-sa-originala-in-noutatea-sa-stralucitoare/
https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-osteneala-v-in-puritatea-sa-originala-in-noutatea-sa-stralucitoare/

	„Merită osteneala! ”(V): În puritatea sa originală, în noutatea sa strălucitoare
	Dumnezeu continuă se ofere umanității
	Prospețimea originilor
	Un aggiornamento în viața personală
	Discipolul va face lucruri mai mari


