
opusdei.org

„Merită
osteneala!” (IV): Din
generație în
generație

De-a lungul timpului și a
generațiilor, familia Opus Dei
este chemată să fie credincioasă
harurilor pe care Dumnezeu le-
a făcut lumii în 2 octombrie
1928, o carismă „la fel de veche
precum Evanghelia și tot la fel
de nouă ca Evanghelia”.

21.02.2023



„Domnul destramă planurile
neamurilor, el zădărnicește
gândurile popoarelor” (Ps 33,10).
Acest verset al psalmistului ne poate
părea cam dur, dacă ne gândim la
proiectele noastre personale. Totuși,
dacă suntem atenți, psalmistul se
referă la ceea ce este construit fără
Dumnezeu, la ceea ce este construit
„pe nisip” (cf. Mt 7,26). De aceea
psalmistul urmează: „Dar planul
Domnului rămâne în veci și
gândurile inimii sale din generație în
generație” (Ps 33,11). Sfânta
Scriptură ne amintește în multe
feluri slăbiciunea pur umană, oricât
de puternică ar părea, față de
enorma soliditate a tot ceea ce
Dumnezeu inițiază în istorie, în ciuda
aparentei fragilități. Iar Opus Dei
este, cu siguranță, unul dintre aceste
proiecte ale inimii lui Dumnezeu,
care de-a lungul timpului se
desfășoară din generație în
generație.



Cu prospețimea lui 2
octombrie 1928

Dacă ar trebui să rezumăm într-o
singură frază marele „proiect” al
inimii lui Dumnezeu care este Opus
Dei, am putea-o face, probabil, cu
aceste cuvinte ale lui Isus, care au
rezonat în inima sfântului Josemaría
în 7 august 1931: „Iar eu, când voi fi
înălțat de la pământ, îi voi atrage pe
toți mine” (In 12,32). În realitate,
acest proiect al Domnului este mult
mai vechi decât Lucrarea; este vorba
despre un plan în curs, de mai mult
de două mii de ani, care explică
rațiunea de a fi a vieții întregii
Biserici; un proiect unde sunt
chemați bărbați și femei de orice
rasă, limbă, epocă și condiție pentru
a forma un singur popor. Totuși, în 2
octombrie 1928, Dumnezeu a vrut să-
i dea un nou impuls acestui proiect,
creând o nouă familie în inima
Bisericii sale. Așa a rezumat sfântul
Josemaría intuiția acestui moment:



„Pentru că, în toate părțile lumii, să
se găsească creștini cu o dedicare
personală și liberă, care să fie și ei
alți Cristoși” [1].

Lucrarea este foarte tânără în raport
cu Biserica și a atâtor instituții, care
au văzut ziua în cursul istoriei. Cu
toate acestea, la apropierea primului
său centenar, și atunci când noi
percepem evoluția circumstanțelor
istorice în raport cu momentul
fondării, este logic să ne întrebăm
cum putem rămâne fideli acestei
carisme divine. „Centenarul va fi un
timp de reflecție asupra identității
noastre, istoriei noastre, misiunii
noastre” [2], a scris prelatul Opus Dei.
Ideea de a desfășura, sub protecția
Bisericii, această grijă de a rămâne
mereu mai fideli ne umple de pace.
Duhul Sfânt a știut să facă din
Biserica sa un popor credincios în
mijlocul atâtor vicisitudini ale
istoriei, încurajându-l pe cale să nu-și
piardă prospețimea și fecunditatea



sa. Pentru acest motiv, din
profunzimea Bisericii vom putea
transmite generațiilor viitoare Opus
Dei, „aceeași forță și aceeași
prospețime a spiritului, pe care
Părintele nostru le avea în 2
octombrie 1928” [3]. Să contribuim la
această continuitate fidelă face parte
în aceeași măsură din drumul
nostru.

Ca să fim o armată, să avem
grijă de familie

Sfântul Josemaría folosea des
cuvintele „familie și armată” pentru
a descrie caracterul intim al noii
realități pe care Dumnezeu i-a cerut
să o fondeze. Această continuitate
fidelă are deci multe de văzut cu
actualizarea acestei descrieri, cu
menținerea celor doi plămâni bine
oxigenați. Să ne amintim că Lucrarea
a fost voită de Dumnezeu ca o
familie, ne va ajuta, mai întâi, să
păstrăm în minte că legăturile care



ne unesc nu sunt fructul liberei
noastre alegeri, ci acceptarea unui
dar primit, după cum noi nu ne-am
ales părinții sau frații și surorile.
Greutatea pe care o pot avea
afinitățile de caracter, de vârstă ori
de orice altă natură este secundară;
nu este determinant când este vorba
să ne oferim afecțiunea. De aceea D.
Javier, al doilea succesor al sfântului
Josemaría, repeta deseori: „Să vă
iubiți unii pe alții”. Este o invitație de
a redescoperi viața fraților și
surorilor noastre, neexcluzând pe
nimeni din prietenia noastră.

Acest caracter familial al Opus Dei
are, chiar de la început, două
caracteristice fundamentale pe care
le-am putea rezuma astfel: suntem
un cămin și avem un aer de familie.
Căminul este spațiul care permite
intimitatea și creșterea într-un climat
agreabil de apreciere reciprocă. Se
înțelege deci importanța continuării
fidele a muncii Administrației



centrelor Opus Dei, „apostolatul
apostolatelor”, cum o numea sfântul
Josemaría, și necesitatea angajării
fiecăruia pentru a întemeia un
cămin.

În același timp, ca în toate casele,
găsim un aer propriu de familie,
recunoscut pretutindeni, dar care
prezintă și toate varietățile extensiei
teritoriale ale Lucrării. Acest aer este
marcat de caracterul laic – noi
suntem creștini în mijlocul lumii,
egali cu ceilalți – prin eleganța celor
care valorifică buna educație pentru
a-l trăi împreună, și prin propria
noastră istorie. Obiceiurile și
tradițiile vieții familiale, care ne
leagă de originile noastre, ne ajută să
știm că facem parte din ceva care ne
transcende; ele ne dau o cheie pentru
a ne situa corect în lume; nu ca
indivizi izolați, ci, desigur, ca niște
membrii ai unei familii. În afară de
aceasta, centrele Opus Dei au fost
mereu case deschise tuturor celor



care doresc să participe la activitățile
lor; „ele trebuie să fie locuri în care
oamenii să găsească o iubire sinceră
și să învețe să fie adevărați prieteni” 
[4].

Pe de altă parte, amintindu-ne că
Opus Dei este o armată înseamnă să
ne înțelegem viața în aceeași termeni
ca pe cea a lui Isus. Pentru că „nu
este posibil să separi viața interioară
și apostolat, după cum nu este posibil
să separi la Cristos ființa sa de
Dumnezeu făcut om și funcția sa de
Mântuitor” [5], nici noi, ceilalți
creștini nu putem înțelege
apostolatul ca pe o simplă activitate
exterioară, ci ca pe ceva constructiv:
„Noi nu facem apostolat, noi suntem
apostoli” [6]. În acest sens, Papa
Francisc a subliniat că „noua
evanghelizare trebuie să implice o
nouă proeminență a fiecărui botezat.
Această convingere devine un apel
adresat fiecărui creștin, pentru ca
nimeni să nu-și amâne pe mai târziu



angajamentul în evanghelizare,
deoarece dacă cineva a făcut
experiența iubirii lui Dumnezeu care
îl mântuiește, nu are nevoie de mult
timp de pregătire pentru a merge s-o
proclame” [7]. Lucrarea a fost și este o
armată pentru că există pentru a
aduce tuturor oamenilor fericirea de
a trăi cu Dumnezeu.

De la uimire la iubire

Primul capitol din Forja adună
numeroase reflecții ale sfântului
Josemaría despre vocație. Capitolul
se intitulează „Uimire” pentru că o
chemare a lui Dumnezeu, când este
autentică, implică o lărgire uimitoare
a orizonturilor, o revelare foarte
personală a iubirii lui Dumnezeu
pentru fiecare dintre noi. Centrul
luminos al acestei uimiri nu poate fi
altul decât Isus, care este Cel care
cheamă și căruia îi răspundem.
Totuși, noi toți am experimentat
maniera în care Cristos folosește



atracția creștinilor pentru a se face
cunoscut; Biserica participă la
frumusețea sa (cf. Ef 5,27). De aceea,
chemarea lui Cristos pentru a-L
urma în Opus Dei este însoțită de
perspectiva uimitoare a vieții acestei
familii; într-un fel sau altul, toți am
simțit că locul nostru este să trăim
alături de Dumnezeu.

Dacă ne gândim la vocația noastră
pentru Opus Dei prin analogie cu
experiența iubirii umane, putem găsi
câteva piste pentru drumul nostru.
În iubirea dintre soți, scurgerea
timpului permite trecerea de la
dragoste la prima vedere la iubire.
Este vorba despre un progres – nu de
o involuție –, în care un anumit
entuziasm poate scădea, în care
slăbiciunile persoanei iubite apar în
fața ochilor noștri. Cu siguranță,
această ancorare, acest contact cu
realitatea permite formarea
adevăratei iubiri; o iubire pentru
care suntem capabili să ne oferim



cuiva care nu este perfect, cu
convingerea că el dă un sens vieții
noastre. În acest progres, cei doi
găsesc din ce în ce mai multe motive
să se iubească, iar viața lor comună
va dobândi o soliditate pe care nu o
avea la început. Dacă, în schimb, ei
vor continua fără entuziasm,
deziluzionați, iubirea lor va regresa;
trecerea necesară de la dragostea la
prima vedere la iubirea propriu-zisă
nu va avea loc. De fapt, lâncezeala
este o boală a voinței, care pare
incapabilă să se miște odată ce
entuziasmul a trecut; dezamăgirea,
pe de altă parte, este un defect al
inteligenței, incapabilă să își asume
în mod adecvat imperfecțiunea
proprie și a celorlalți. Sunt așadar
doi dușmani ce trebuie demascați
pentru a putea trăi în iubire toată
viața.

Vom înțelege, mai întâi, uimirea
pentru Lucrare, ca drum de unire cu
Isus este un semn de vocație ce nu



poate fi ignorat în munca de
discernământ. Atunci vom ști să
apreciem aspectele pozitive ale
trecerii de la această uimire inițială
la o considerare mai senină a
realității, la o uimire mai profundă,
mai matură, depășind situațiile
ideale care ne-ar face incapabili să
iubim. În sfârșit, vom ajunge să ne
putem citi viața în cea a fraților și
surorilor noastre „care ne-au
precedat pe cale și ne-au lăsat o
prețioasă mărturie a faptului că
merită osteneala” [8].

Să mărim moștenirea

Este specific unei familii să lase
moștenire, adesea materială,
generației următoare. De fapt, de-a
lungul istoriei, faptul de a
dezmoșteni un copil a fost considerat
unul dintre cele mai teribile pedepse,
pe care un părinte i le poate aplica.
În același timp, dorința de a crește
moștenirea primită, pentru a o



transmite, îmbunătățită, generațiilor
succesive, este, de asemenea,
caracteristică familiei. De-a lungul
anilor, bărbații și femeile care se
alătură Opus Dei primesc o moștenire
sporită de la cei care i-au precedat.
Astfel, duhului pe care Dumnezeu i l-
a dăruit sfântului Josemaría,
moștenire fundamentală de care
Lucrarea nu se poate desface, i se
adaugă în același timp anumite
moduri de a ne trăi spiritul, specifice
fiecărui moment, dar și anumite
lucrări de apostolat colectiv, fructul
mărinimiei celor care ne-au
precedat. Sarcina fiecărei generații
va fi să transmită spiritul Lucrării
viu și proaspăt, adaptând acele
concretizări accidentale, roadele a
fiecărei epoci, și reînnoind elanul
necesar prin diferite lucrări
apostolice colective.

Sarcina creșterii moștenirii Opus Dei
cere, în primul rând, un important
efort personal pentru a ne forma în



spiritul Lucrării și a aprofunda
mereu mai mult viața sfântului
Josemaría, foarte conștienți că el ne-a
transmis o carismă divină. Acestea
sunt operele lui Dumnezeu, care face
fecundă istoria și nu evenimentele
umane, oricât de strălucitoare ar
părea ele la prima vedere. Pentru
acest motiv, va fi din ce în ce mai
important să aprofundăm
înțelegerea a ceea ce a vrut
Dumnezeu în 2 octombrie 1928.

În al doilea rând, trebuie să
rămânem atașați în mod vital la o
convingere a sfântului Josemaría,
care ne va ajuta să „fim Opus Dei” în
propriile noastre coordonate spațio-
temporale: modernitatea radicală a
Evangheliei și al spiritului Lucrării,
în respectul diferitelor culturi, prima
dând viață celei de-a doua. Din acest
mod, care este cu adevărat nou,
Evanghelia, citită în lumina carismei
Opus Dei, va lumina umbrele
anumitor manifestații culturale



aparent moderne, care dau naștere
confuziei și minciunii păcatului. De
aceea trebuie să se facă distincția cu
înțelepciune și delicatețe între ceea
ce reprezintă spiritul și ceea ce este o
concretizare care se poate schimba și
care, de altfel, s-a schimbat în
decursul timpului. În acest domeniu,
Papa îi încurajează pe toți creștinii să
nu se refugieze în „așa s-a făcut
mereu acest lucru”, deoarece o
asemenea atitudine „ucide libertatea,
ucide bucuria, ucide fidelitatea
Duhului Sfânt, care merge mereu
înainte, care face ca Biserica să
meargă înainte” [9].

Sfântul Josemaría a rezumat eterna
noutate a spiritului Lucrării într-o
frază contondentă: „Opus Dei este în
același timp veche și nouă, ca
Evanghelia” [10]. Conștiința senină a
acestei modernități ne conduce către
un apostolat liber și responsabil, care
se adaptează fiecărei persoane „ca o
mânușă mâinii” spre a putea



transmite Evanghelia în lumea
noastră. „Isus Cristos iubește, în
special, pe cei care caută să aibă
viața pe care El a vrut-o și a predicat-
o”, a scris el într-o zi. „Iar Opus Dei,
fără norme accidentale rigide, pentru
a nu împiedica cu dispoziții învechite
adaptabilitatea Lucrării la timpuri,
realizând unire, pace și caritate,
creează o organizație de catolici
instruiți și consecvenți pentru
acțiunea socială și publică” [11].

În sfârșit, creșterea moștenirii Opus
Dei mai cere – Dumnezeu și Lucrarea
se bazează aici – pe creativitate,
pentru a revitaliza operele apostolice
existente, când este oportun, și
pentru a stimula numeroase noutăți
de natură foarte diversă. Fidelitatea
instituțională ne va determina
uneori să ne străduim să menținem
lucrări pe care alții le-au început ,
dându-le vigoarea pe care fiecare
epocă o cere. Îmbunătățirea a ceea ce
au început alții este un semn de



maturitate pentru cei care fac parte
dintr-o instituție care merge înainte
în timp.

O paternitate care continuă

Deși unele voci în dezbaterea
culturală au postulat „moartea
tatălui” ca o condiție prealabilă a
emancipării ființei umane, Urmările
acestei propuneri pot fi văzute și
judecate de oricine și ies la iveală de
la sine; oamenii sunt mai singuri și
mai vulnerabili. Ceea ce era menit să
ducă la libertate a condus la o mai
mare sclavie. Într-o familie, tatăl nu
este, de fapt, un obstacol la libertate,
ci o condiție necesară pentru ca
familia să existe ea însăși, să-și
îndeplinească misia: să ne permită să
iubim, să ne ofere un loc pentru a
crește sănătos.

În Opus Dei, paternitatea
încredințată Părintelui nostru
continuă în persoana succesorilor
săi. Această paternitate ne amintește



că noi suntem copiii iubiți ai Tatălui
din ceruri; ea animă iubirea noastră
pentru Dumnezeu și pentru ceilalți,
ne susține în fidelitatea la chemarea
lui Dumnezeu și la patrimoniul
familial - spiritul Lucrării - cărora ne
incumbă tuturor responsabilitatea de
a avea grijă. Că revine la Prelatul
Opus Dei, cu sfaturile sale care îl
ajută în sarcina sa de conducere, de a
discerne ceea ce aparține spiritului
Lucrării și ceea ce este modificabil 
[12], nu răspunde criteriilor de
organizare instituțională, ci naturii
familiale a Opus Dei în Biserică.
Paternitatea în Lucrare este deci o
dovadă suplimentară a milostivirii
lui Dumnezeu față de noi; este o
manifestare pe care „cerul s-a
angajat pentru ca Lucrarea să se
realizeze” [13].

„Eu mă gândesc la Lucrare și rămân
uimit” [14]. Aceste cuvinte ale
sfântului Josemaría nu reflectă
emoția trecătoare a unei iubiri



adolescentine, incapabilă să
perceapă dificultățile și care
anulează capacitatea ameliorării. Ele
reflectă, mai degrabă, iubirea vie a
celui care lasă harul lui Dumnezeu să
acționeze în inima sa, an de an. De o
astfel de inimă avem nevoie, pentru
a fi verigi ale acestui lanț ale istoriei,
care a început în 1928.

[1] Cf. A. Vázquez de Prada, 
Fondatorul Opus Dei, I.

[2] Mons. F. Ocáriz, Mesaj, 10 iunie
2021.

[3] Mons. F. Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 19 mar. 2022, nr. 12.

[4] Mons. F. Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 1 nov. 2019, nr. 6.

[5] Sfântul Josemaría, Este Cristos care
trece, nr. 122.



[6] Mons. F. Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 14 feb. 2017, nr. 9.

[7] Papa Francisc, Exh. ap. Evangelii
gaudium, nr. 120.

[8] Mons. F. Ocáriz, 
Scrisoarepastorală, 19 mar. 2022, nr.
5.

[9] Papa Francisc, Omilie, 8 mai 2017.

[10] Sfântul Josemaría, Convorbiri, nr.
24.

[11] Sfântul Josemaría, Instrucția
pentru Lucrarea de Sfântul Gabriel,
nr. 14.

[12] Mons. F. Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 19 mar. 2022, nr. 11.

[13] Sfântul Josemaría, Instrucție, 19
mar. 1934, nr. 47.

[14] Mons. J. Echevarría, Scrisoare
pastorală, august 2014.



Nicolás Álvarez de las Asturias

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-
osteneala-iv-din-generatie-in-generatie/

(04.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-osteneala-iv-din-generatie-in-generatie/
https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-osteneala-iv-din-generatie-in-generatie/

	„Merită osteneala!” (IV): Din generație în generație
	Cu prospețimea lui 2 octombrie 1928
	Ca să fim o armată, să avem grijă de familie
	Să mărim moștenirea


