
opusdei.org

„Merită
osteneala!” (III): Să
transformăm timpul
în aliatul nostru

Pe măsură ce trăim derularea
timpului, ne dăm seama că este
posibil să fim fideli și suntem
atunci din ce în ce mai fericiți.
Dar, în zilele noastre
provocarea constă în bună
parte să-l căutăm mereu pe
Dumnezeu și să ne formăm
afectivitatea.

21.02.2023



Este suficient, adesea, să citim câteva
pagini din viața lui Isus pentru a
simți alături de El bucuria și
oboseala evanghelizării. Ca de
exemplu acea zi în care a înmulțit
pâinile și peștii pentru a hrăni mii de
persoane. Mai târziu, noaptea, el se
apropie de barca discipolilor,
mergând pe apă; și, în sfârșit, când
vor ajunge la Genezaret, El va
vindeca toți bolnavii (cf. Mt
14,13-36). Pentru cei ce l-au urmat pe
Cristos, acele zile trebuie să fi fost de
neuitat. Iubirea sa și puterea sa au
umplut inimile oamenilor simpli, ale
celor care s-au lăsat interpelați de
noutatea pe care o aveau sub ochi.
Dar noi am mai citit și că nu era
cazul tuturor. Chiar în acele zile, unii
dintre șefii religioși, aparent
preocupați de fidelitatea față de
Dumnezeu,sub rezerva respectului
față de tradițiile lor, observarea
miilor de precepte exterioare, l-au
întrebat pe Isus: „De ce discipolii tăi
încalcă vechile tradiții?” (Mt 15,2).



Contrastul între simplu și alambicat
este formidabil. Scribii Îl acuză pe
Isus și pe discipolii săi că sunt infideli
și neglijenți în raport cu Dumnezeu.
Dar Domnul folosește această ocazie
pentru a le arăta unde se află inima
unei vieți autentic fidele.

Credința bazată pe convertiri
succesive

O viață cu adevărat rodnică, care va
merita aprecierea lui Dumnezeu
când va veni la timpul său: „servitor
bun și credincios”, nu constă nici
doar în cuvinte, nici în simpla
îndeplinire a preceptelor exterioare,
căci și unul și celălalt pot exista fără
ca inima să fie cu adevărat
credincioasă. Isus reia cuvintele
puternice ale profetului Isaia ca să
exprime aceasta: „Voi ați anulat
cuvântul lui Dumnezeu în numele
tradiției voastre! Ipocriților! Isaia a
profetiza bine despre voi când a
spus: „Acest popor mă cinstește cu



buzele, însă inima lor este departe de
mine”. „În zadar mă cinstesc
propunând învățături care sunt
porunci ale oamenilor” (Mt 15,6-9).
Când se trăiește astfel, explică
Benedict al XVI-lea, „religia își pierde
adevăratul sens, care este să trăim în
ascultarea lui Dumnezeu pentru a
face voința Sa […] deci să trăim bine,
într-o adevărată libertate; iar ea se
reduce la practicarea obiceiurilor
secundare, care satisfac mai degrabă
nevoia umană de a se simți
confortabil cu Dumnezeu” [1].

Mai mulți dintre acești doctori ai
legii, care trăiesc acum cu pietate
exterioară și această tendință de
identificare a dezechilibrelor
celorlalți, gustaseră, desigur, în
tinerețea lor experiența adevăratului
Dumnezeu. Cu siguranță, în acea
epocă îndepărtată, răspunseseră cu
generozitate, cu o adevărată
disponibilitate, invitației plină de
prospețime să-și împartă viața cu



Dumnezeu. Ne-am gândit poate la
acest lucru de multe ori, citind
fragmente de acest tip. Dar ce s-a
întâmplat cu această primă iubire?
Desigur, nu se poate spune că acești
scribi erau credincioși numai pentru
că nu-și abandonaseră profesia de
șefi religioși. Dar atunci, ce este
credința?

Când sfântul Josemaría se gândește
la tipul de relație care unește un
creștin cu Biserica, precizează că nu
este vorba de un simplu „a rămâne”.
Nu este vorba doar de a fi înscris în
registrele actelor de botez, de a asista
la unele ceremonii, sau de a fi pur și
simplu repertoriat ca membru:
„Creștinismul nu este o cale comodă,
nu este suficient să fii în Biserică și să
lași să treacă anii. În viața noastră, în
viața creștinilor, prima convertire
este importantă - acest moment unic
de care fiecare își amintește, în care
se descoperă clar tot ce ne cere
Domnul; dar și mai important și mai



dificile se dovedesc convertirile
următoare. Adevărata credință nu
are nimic pasiv: ea nu înseamnă „a
nu fi afară”, ci presupune o atitudine
trăită,vie, deschisă noutăților
timpului, făcută din „convertiri
succesive” [2]. Pentru a construi o
viață credincioasă trebuie să păstrăm
bine prezent în suflet faptul că
suntem ființe temporale, biografice:
ne realizăm în timp.

Falsa securitate a imediatului

Dorința de a înțelege în profunzime
realitatea timpului a reținut atenția
gânditorilor și artiștilor, din
Antichitate până în zilele noastre. În
cinema, de exemplu, multe
întâmplări experimentează timpul:
ele se joacă cu posibilitatea de a-l
pune în pauză, de a-l face să
avanseze ori să dea înapoi, sau chiar
să-l elimine. Duritatea face parte din
misterul vieții umane. „Sufletul meu
s-a înflăcărat de dorința de a



cunoaște această enigmă dintre cele
mai complexe” [3], mărturisește
sfântul Augustin. Acest raport în
timp capătă o semnificație
particulară astăzi, într-o cultură din
ce în ce mai obișnuită cu rapiditatea.
Față de posibilitatea de a trăi „aici și
acum” atâtea aspecte ale existenței
noastre, de la comunicare la obținere
a bunurilor sau de emoții, tot ceea ce
cere timp pentru a aduce roade, să-și
desfășoare frumusețea sa, să crească,
devin ciudate și inaccesibile. Iar
credința este una dinte aceste
experiențe.

„Timp” poate fi sinonim cu
oportunitate, dezvoltare, viață…, dar
și cu încetinire, efemer, plictis. Cum
putem vedea în timp un aliat sau mai
degrabă un dușman? Cum putem
vedea timpul ca pe un canal dorit de
Dumnezeu pentru ca o viață fericită,
plină de fecunditate, de companie și
de pace să poată crește în noi?
Credința, care nu este o emoție



imediată sau o recompensă
instantanee, este mereu însoțită de o
oarecare incertitudine, de o oarecare
imprecizie; ea este mereu în
devenire. Iar acest lucru este bun,
deoarece ne cere o atitudine de
atenție constantă; acest lucru ne face
să fim mereu creativi în iubire.

Pentru că este un bine, care se naște
între două persoane, credința este
mereu supusă tentației de a vrea
înlocuirea acestei „incertitudini
pozitive”, care are nevoie de timp,
printr-o falsă securitate făcută,
construită de noi înșine, în care
cealaltă persoană este lăsată de-o
parte. Putem fi tentați să eliminăm
mintal cealaltă persoană, să o
înlocuim printr-o securitate
imediată, construită propriei noastre
măsuri. Și este ceea ce se întâmplă
uneori poporului din Israel, în relația
cu Dumnezeu: Biblia arată granița
dintre fidelitatea față de adevăratul
Dumnezeu și idolatria, credința în



ceea ce putem construi și controla cu
propriile noastre mâini.

Scena poporului iubit al lui
Dumnezeu care construiește un
obiect de metal pentru a-l adora este
foarte impresionantă. „Și tot poporul
și-a scos cerceii de aur din urechi și i-
au adus lui Aron. El i-a luat din
mâinile lor, i-a turnat într-un tipar și
a făcut un vițel turnat. Și ei au zis:
„Acesta este Dumnezeul tău, Israel,
care te-a scos din țara Egiptului” (Ex
32,3-4). Cine i-a putut duce la o
asemenea confuzie? Cine îi făcuse să
creadă că au fost abandonați de cel
care îi salvase totuși și îi însoțise în
această călătorie? Răspunsul este dat
în paginile Sfintei Scripturi: Au făcut-
o pentru că „Moise întârzie să
coboare de pe munte” (Ex 32,1). Ei au
fost trădați de propria lor grabă ca să
grăbească planul lui Dumnezeu; ei au
fost împinși de nevoia de a avea la
îndemână o asigurare măsurabilă,
cuantificabilă, în loc să se



abandoneze securității credinței.
Așadar, ce deosebește idolatria de
credință? Noi îi adorăm pe falșii
dumnezei când ne lăsăm tentați de
căutarea securității; nu de o
securitate bazată pe dragostea altei
persoane, pe dăruirea celuilalt, ci pe
o securitate bazată pe afirmarea
sinelui; pe asigurarea că noi putem
controla totul. Aceste idolatrii au
cunoscut multe variante de-a lungul
secolelor care ne separă de acest
episod al vițelului de aur. Și astăzi,
ele iau diverse forme: persoane spre
care ne îndreptăm așteptările pe care
singur Dumnezeu le poate realiza;
cariera noastră personală, ca mijloc
de a ne atrage aplauze; un hobby
care ne privează de timpul pe care îl
datorăm apropiaților noștri; sau
chiar aspecte ale pietății noastre care
odinioară ne conduceau către
adevăratul Dumnezeu.

În momentele dificile, când
interiorul nostru se agită și când



vrem să scăpăm amețelii timpului,
când vrem să spunem că noi contăm,
că nu suntem insignifianți, putem fi
tentați să ne construim dumnezei din
metal. Fidelitatea înseamnă atunci
demascarea acestor securități din
carton și să ne punem încrederea în
Dumnezeu. „Credința este baza
fidelității, nu o zadarnică încredere
în capacitățile noastre umane, ci
credința în Dumnezeu, care este
fundamentul speranței” [4].

Afecțiunea ne ajută să
cunoaștem adevărul

„Fidelitatea îmbrățișează toate
dimensiunile vieții noastre, deoarece
ea implică întreaga persoană:
inteligența, voința, sentimentele,
relațiile și memoria” [5]. De aceea Isus
cere pentru Dumnezeu nu numai
cuvinte, nu numai împlinirea
anumitor precepte exterioare, dar și
inima: „Îndurare vreau, nu jertfă”
spune el într-altă ocazie, citându-l pe



profetul Osea (cf. Mt 9,13). Astfel, la
întrebarea unui fariseu despre cea
mai mare poruncă, el răspunde tot
cu cuvintele Scripturii: „Să-l iubești
pe Domnul Dumnezeul tău, din toată
inima ta, din tot sufletul tău și din tot
cugetul tău. Aceasta este cea mai
mare și cea dintâi poruncă” (Mt
22,37-38).

În cateheza sa despre Duhul Sfânt,
sfântul Ioan Paul al II-lea a explicat
cum a treia persoană a Trinității
„pătrunde și ne mobilizează întreaga
noastră ființă: inteligență, voință,
afectivitate, corporalitate pentru ca
noul nostru „om nou” să poată
impregna spațiul și timpul de
noutatea Evangheliei” [6]. Domnul,
pentru că ne dorește cu ardoare
fericirea, nu vrea ca noi să fin
fracturați în interior; el insistă să
avem o relație transparentă cu el,
integrându-ne din ce în ce
inteligența, dorințele, emoțiile sau
deciziile noastre mici sau mari…



totul în constantă maturizare în
timp. Această dezvoltare armonioasă
a facultăților noastre este
fundamentală pentru a construi
relații pline de fidelitate.

„Eu mai vreau ca voi să aveți
afecțiune, spunea sfântul Josemaría
referitor la acest subiect, deoarece
dacă o persoană nu pune inimă în
ceea ce face, este dezagreabilă și
deformată spiritual” [7]. La sfârșitul a
numeroase reuniuni, fondatorul
Opus Dei binecuvânta „ afecțiunile”
sentimentele celor ce veneau să-l
asculte, căci noi trebuie să punem
inimă în ceea ce facem. „Isus, ca om
adevărat trăia lucrurile cu o
încărcătură emotivă. De aceea
respingerea Ierusalimului îl durea
(cf. Mt 23,37), iar această situație îi
provoca lacrimi (cf. Lc 19,41). El
empatiza cu suferința persoanelor
(cf. Mc 6,34). Văzându-i plângând pe
ceilalți, el era emoționat și tulburat
(cf. In 11,33) și el însuși a plâns



moartea unui prieten (cf In 11,35).
Aceste manifestări ale sensibilității
sale arăta până la ce nivel inima sa
umană era deschisă celorlalți” [8].

Afectivitatea este un spațiu de
formare, de credință, de învățare; ea
ne spune lucruri adevărate despre
noi înșine și despre relațiile noastre.
Să integrăm acest aspect în răspunsul
nostru dat lui Dumnezeu este
esențial pentru a putea lua decizii
care ne angajează viața în timp. În
acest domeniu, noi trebuie să evităm
două extreme: pe cea ce neagă
valoarea afectelor, alegând să le
treacă sub tăcere și să le facă ca și
cum ele nu ar exista; sau pe cea a
celor care simulează afectivitatea
singura instanță de decizie. În cele
două cazuri, rezultatul este o
fragilitate care duce în general fie la
rigiditatea celui care se atașează de
un idol, fie la dezorientarea celor
care schimbă continuu direcția,
lăsându-se dus de percepția cea mai



apropiată. Niciunul dintre cele două
cazuri nu creează un teren fertil
pentru o fidelitate bucuroasă.

Dacă nu învățăm să ne legăm
emoțiile de realitatea care ne
înconjoară, dar și de a noastră,
atunci va apărea teama de viitor,
teama de marile decizii, fragilitatea
de cuvântul „vreau” pe care l-am
spus într-o zi. Pe de altă parte, o
formare emoțională care apelează în
egală măsură la inteligență face
posibilă o viață stabilă, în care noi
profităm de lucrurile bune și le
rezolvăm pe cele mai puțin bune cu
calm.

Să ne trezim vocația către
iubire

Cu prilejul unei alte zile epuizante,
Isus se odihnește lângă o fântână.
Acolo îl întâlnește o femeie care nu
aparține poporului evreu. Domnul
cunoaște inima samaritenei; știe că



are o inimă derutată, că a suferit
mult, că inima sa este plină de răni.
Și tocmai pentru că îi cunoaște forul
său interior, profunda dorință de
fericire care o animă, aspirația sa la
o pace veritabilă, el îi merge direct la
suflet: „Bine ai spus «Nu am bărbat»
pentru că ai avut cinci bărbați iar cel
pe care îl ai acum nu este bărbatul
tău; în privința asta ai spus
adevărul” (In 4,17-18), i-a spus el.
Samariteana s-a resemnat poate la
ideea că fidelitatea nu este posibilă;
poate gândea chiar că noi nu suntem
făcuți pentru lucruri așa de mari.

Poate că și noi am trăit în propria
noastră viață experiențe similare sau
persoanele pe care le iubim. Dar
acesta nu este un obstacol pentru a
reîncepe o viață de fidelitate
sinonimă cu fericirea. Isus ne
vorbește ca acestei femei care, deși
ea nu știe, este foarte aproape să
devină un discipol, să-și rescrie viața:
„ dar cine va bea din apa pe care i-o



voi da eu nu va înseta niciodată și
apa pe care i-o voi da eu va deveni în
el izvor de apă care țâșnește spre
viața veșnică” (In 4,14). În fața unei
femei rănite și fără mare speranță,
Isus „i-a adresat un cuvânt după
dorința sa, a unei iubiri adevărate,
pentru a o elibera de tot ceea ce îi
întuneca viața și să o conducă la
bucuria deplină a Evangheliei” [9].
Cristos este de acord cu vocația
profundă la iubire a samaritenei, se
ocupă de ea și o invită la o nouă
convertire; este „chemarea iubirii lui
Dumnezeu adresată iubirii noastre,
într-o relație în care fidelitatea
divină precedă întotdeauna” [10].

[1] Benedict al XVI-lea, Angelus, 2 sept.
2012.

[2] Sfântul Josemaría, Este Cristos care
trece, nr. 57.



[3] Sfântul Augustin, Confesiunii,
cartea XI, capitol XXII.

[4] Mons. F. Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 19 mar. 2022, nr. 7.

[5] Ibid., nr. 1.

[6] Sfântul Ioan Paul al II-lea, Audiență
generală 21 oct. 1998.

[7] Sfântul Josemaría, note luate cu
prilejul unei reuniuni de familie, 2
oct. 1972.

[8] Papa Francisc, Amoris lætitia, nr.
144.

[9] Papa Francisc, Ibid., nr. 294.

[10] Mons.. F. Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 19 mar. 2022, nr. 2.

Andrés Cárdenas Matute



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-
osteneala-iii-sa-ne-facem-un-aliat-din-

timp/ (16.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-osteneala-iii-sa-ne-facem-un-aliat-din-timp/
https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-osteneala-iii-sa-ne-facem-un-aliat-din-timp/
https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-osteneala-iii-sa-ne-facem-un-aliat-din-timp/

	„Merită osteneala!” (III): Să transformăm timpul în aliatul nostru
	Credința bazată pe convertiri succesive
	Afecțiunea ne ajută să cunoaștem adevărul
	Să ne trezim vocația către iubire


