opusdei.org

,Merita
osteneala!” (II):
Binecuvantat sa fie
cel care isi pune
increderea in

Domnul
Sfanta Scriptura nu ne da
raspunsuri teoretice despre

fidelitate ci ne spune cine este
fidel.

16.01.2023

In modul folosirii unui aparat pentru
a asculta muzica, am gasit poate



cuvantul ,hi-fi”. ,High-fidelity”,
inalta fidelitate, este garantia ca
sunetul reprodus este foarte aproape
de original. Obiectivul, atat pentru
muzician cat si pentru auditor, este
sa asigure cel mai bun contact cu
sunetul initial, prima inregistrare,
fara sa-1 altereze. Este fidelitatea
inteleasa ca exactitate, ca si
capacitatea de a pastra ceva intact.

Totusi, in cultura vechiului Orient
Mijlociu, unde a avut loc revelarea
lui Dumnezeu poporului lui Israel,
intelegerea fidelitatii este ceva diferit
de aceasta intrebuintare. Fidelitatea
nu este asociata cu precizia, ci
accentul este pus pe alte aspecte cum
este soliditatea, stabilitatea sau
permanenta in timp; credibilitatea,
loialitatea si veridicitatea. Pe
deasupra, in limbajul biblic,
fidelitatea este strans legata de
mizericordia paterna a lui
Dumnezeu, un domeniu putin



rezonabil sa vorbesti despre
exactitudine.

Nu ca ceilalti zei

Daca vom cauta in Sfanta Scriptura o
definitie completa a fidelitatii, n-o
vom gési. In schimb, daca vom
deschide cartile sfinte pentru a afla
cine este fidel, atat Vechiul cat si
Noul Testament ne dau un raspuns
clar: Dumnezeu este fidel (cf, Dt 32,4;
1Cor 1,9; 1Tes 5,24, printre altele). Ce
inseamna ca Dumnezeu este fidel?
De ce fidelitatea este o caracteristica
a Domnului atat de des afirmata?

Pe de-o parte, Dumnezeul lui Israel
este fidel in opozitie cu zeil
popoarelor vecine. ,Dumnezeu este
fundamentul sperantei; dar nu
oricare dumnezeu” . Miturile
pagane arata zei care se comporta
intr-o maniera inconstanta si
capricioasd; uneori sunt buni, alteori
sunt rai, nu se stie niciodata cum vor



reactiona. Este irational sa ai
incredere in ei. In Egipt si in
Mesopotamia, de exemplu, zeii erau
deseori reprezentati sub forma de
tauri, de lei, de vulturi, de dragoni
sau de alte animale. Prin urmare,
cultul adus acestor divinitati era
impregnat de atitudini care se
aseamana cu cele pe care noi le avem
fata de un animal amenintator:
satisfacerea foamei, potolirea
maniei, ori pur si simplu sa nu-i
intrerupem tihna.

Nu este cazul in Israel. Legea
mozaica, intr-adevar, interzice
reprezentarea Domnului prin figuri
de orice natura ar fi (cf. Ex 20,4; Lev
19,4). Dumnezeul lui Israel accepta
sacrificiile si ofrandele, dar nu o face
pentru ca are nevoie sau pentru ca ar
depinde de starea lui de spirit (cf. Ps
50,7-15; Dan 14,1-27). Faptul ca
Domnul este fidel, contrar falsilor
dumnezei, inseamna ca El nu este
capricios ori inconstant, ca noi



putem intr-o oarecare masura
prevedea cum va actiona. In acelasi
timp, aceasta fidelitate nu inseamna
ca Domnul urmeaza un model de
comportare uniform sau ca modul
sau de a interveni in istorie este
repetitiv. Dumnezeu este liber,
transcendent si suveran, ,El este
activitate purd, frumusete totala,
maretie totala” ”, deci fidelitatea sa
fata de aliantd nu exclude noutatea
(cf. Is 43,16-19).

Ea ne poate surprinde sau sa ne
deconcerteze. Dumnezeu spune prin
gura profetului Isaia: ,,Caci gandurile
voastre nu sunt gandurile mele, iar
caile mele nu sunt caile voastre,
oracolul Domnului. Cat de indltate
sunt cerurile fata de pamant, la fel de
indltate sunt caile mele fata de caile
voastre” (cf. Is 55,8-9). Dumnezeu isi
salveaza mereu poporul, dar nu
mereu In acelasi mod. De aceea ,el
poate mereu, cu noutatea sa, sa ne
reinnoiasca viata si comunitatea



noastra si, chiar daca propunerea
crestinad traverseaza perioade de
obscuritate si slabiciuni ecleziale, ea
nu imbétraneste niciodatd” ©.

in afard de aceastd diferentd, o
deviatie frecventa in relatia omului
cu Dumnezeu este aceea de a vrea sa-
L controleze ori sa-L foloseasca dupa
cheful lui. De aceea ghicitul si
practicile similare erau interzise cu
severitate in Israel (cf. Lev 19,26 si
31). Ca Dumnezeu este fidel
cuvantului sdu nu inseamna ca
modul sau de a se comporta este
mereu identic si deci previzibil si
controlabil de catre oameni. Putem fi
siguri ca El nu va inceta niciodata sa
ne iubeasca, chiar daca deseori nu
stim cum. Intotdeauna logica sa o
depaseste pe a noastra. Deseori ne da
mai mult decat ne-a promis, sau
poate indeplini o profetie intr-un
mod neobisnuit. ,Fidelitatea nu are
nimic steril ori static; ea este
creativa” .



Biblia afirma ca Domnul este fidel in
opozitie cu falsii zei ai popoarelor
vecine; dar, in realitate, textul sacru
o afirma mai ales in opozitie cu fiinta
umana: ,,Totusi, cel care este gloria
lui Israel nu se dezminte, nici nu se
repetd; nefiind om, nu are de ce sa se
caiasca” (1 Sam 15,29). Contrar
experientei noastre umane, Domnul
spune Intotdeauna adevarul, nu
revine asupra promisiunilor sale:
,2Dumnezeu nu este om ca sa minta,
nici fiu de om ca sa-i para rau. A spus
el si nu a facut? A fagaduit si nu a
implinit?” (Num 23,19). Singur
Dumnezeu este absolut puternic si
demn de incredere, pe cine ne putem
baza cu certitudinea de a nu fi
deceptionati. De aceea Benedict al
XVI-lea poate spune: ,,Iin timp ce totul
trece si se schimba, Cuvantul
Domnului nu trece. Daca
evenimentele vietii ne fac sa ne
simtim pierduti si ca toata
certitudinea pare sa se prabuseasca,
avem o busola pentru a ne orienta,



avem o ancora pentru a nu merge in
deriva” ®,

Cartea Exodului ne povesteste ca
dupa pacatul vitelului de aur,
Dumnezeu a reluat alianta cu
poporul sdu pe muntele Sinai. Apoi,
inainte de a-i da lui Moise tablele
Legii pentru a doua oara, Dumnezeu
a trecut pe dinaintea lui spunandu-i:
,2Domnul, Domnul este un Dumnezeu
plin de indurare si milostiv, incet la
manie, plin de bunatate si

adevar” (Ex 34,6). Aceste cuvinte
sunt adesea considerate ca o a doua
revelatie a numelui lui Dumnezeu,
dupa cea care avusese loc cu catva
timp inainte, tot cu Moise. Aceasta
descriere a lui Dumnezeu este
repetata, cu usoare variatii, in sapte
alte pasaje din diverse carti al
Vechiului Testament . De aceea
spune sfantul Josemaria: ,Daca
parcurgeti Sfanta Scriptura veti
descoperi prezenta constanta a
milostivirii lui Dumnezeu [...]. Ce



sentiment de siguranta trebuie sa
produca in noi compasiunea
Domnului!” 7,

Totusi, Israel stie ca Domnul lui este
milos si fidel nu numai pentru ca i-a
spus-o lui Moise pe Sinai, dar mai
ales pentru ca poporul a constatat-o
in propria sa istorie, in propria sa
carne. Dumnezeu a manifestat
aceasta caracteristica a fidelitatii sale
nu doar declarand-o, ci aratand-o
prin lucrarile sale. Fidelitatea lui
Dumnezeu este experienta mantuirii
pe care Israel a trait-o de-a lungul
timpului. ,Doamne, tu esti
Dumnezeul meu; pe tine vreau sa te
laud. Preamaresc numele tau, caci ai
facut lucruri minunate, planuite de
demult, neschimbatoare si
adevarate” (Is 25,1). Lucrarile lui
Dumnezeu exprima fidelitatea sa;
Israel marturiseste, In multe reprize,
ca milostivirea sa nu dispare in fata
infidelitatii oamenilor. ,Da, Domnul
este bun, indurarea lui tine pe vecie



si fidelitatea lui, din generatie in
generatie” (Ps 99,5) canta psalmistul.
Iar intr-un alt pasaj: ,,Ai ai spus:
indurarea s-a intemeiat pentru
totdeauna, ai stabilit in ceruri
fidelitatea ta!” (Ps 89,3).

Sfanta Fecioara Maria, in Magnificat,
exprima aceasta maniera de a fi a lui
Dumnezeu, atat de clara pentru
oricine se apropie de istoria sfanta.
Mama lui Isus il laudd pe Dumnezeu
pentru ca a observat umilinta ei si ca
a facut lucruri mari pentru ea, ,,L-a
sprijinit pe Israel, slujitorul sau,
amintindu-si de indurarea sa, dupa
cum a promis parintilor nostri, lui
Abraham si urmasilor lui, in veci” (Lc
1,54-55). Sfantul Ioan Paul al II-lea a
spus ca ,,in Magnificat, cantec
veritabil teologic pentru ca reveleaza
experienta pe care Maria o traieste in
fata lui Dumnezeu, Dumnezeu este
nu doar Atotputernic, pentru care
nimic nu este imposibil, dupa cum o
declarase Gabriel (cf. Lc 1,37), dar si



Milostiv, capabil de tandrete si

fidelitate fata de orice fiinta umana”
[8]

Isus este implinirea
promisiunilor

Fidelitatea este un atribut
determinant al lui Dumnezeu in
relatia sa cu umanitatea, in special
cu poporul sdu in privinta aliantei.
Pentru a descrie forta acestei aliante,
profetii au recurs la un oarecare
numar de imagini. Una dintre ele
este cea a mariajului, pe care o gasim
dezvoltata mai ales in cartile lui
Osea, Ieremia si Ezechiel. Aceasta
imagine pune in evidenta
milostivirea Domnului, care este gata
sa ierte si sa restabileasca alianta, in
ciuda infidelitatilor repetate ale lui
Israel. O alta imagine este cea a
paternitdtii si a maternitdtii. Cartea
lui Isaia o foloseste in mai multe
randuri, intr-un mod pregnant,
pentru a sublinia cd Dumnezeu nu-si



va abandona niciodata poporul sau:
slerusalimul spunea: «Domnul m-a
parasit, Domnul m-a uitat». Uitd oare
o femeie pe cel pe care il aldpteaza
fara sa aiba mila de fiul sdnului ei?
Chiar daca ea ar uita, eu nu te voi
uita” (Is 49,15).

Isus reia toata aceasta mostenire de
fidelitate si milostivire, incarnata in
Vechiul Testament, pentru a revela
continuitatea in persoana sa a acestei
opere divine. Astfel, de exemplu, il
reia oracolul in care Isaia ne
aminteste ca Dumnezeu nu uita de
noi niciodata: ,Ierusalime,
Ierusalime, care omori profetii si-i
bati cu pietre pe cei trimisi la tine! De
cate ori am vrut sa-i adun pe copiii
tai asa cum gaina isi aduna puii sub
aripi, si n-ai voit!” (Mt 23,37).

Isus-Cristos este indurerat de
razvratirea oamenilor, de duritatea
inimilor lor, in fata insistentei,
fidelitatii si iubirii lui Dumnezeu.



Inspirdndu-se tot dintr-un fragment
al profetului Isaia, care afirma ca
Israel este via Domnului (cf. Is 5,7),
Isus rezuma istoria fidelitatii lui
Dumnezeu fata de infidelitatea
oamenilor, povestind parabola
viticultorilor ucigasi (cf. Mt 12,2-12).

Atunci, dupa refuzul succesiv de a-i
da rodul ce ii este datorat diferitilor
servitori, proprietarul viei hotaraste
sa-1 trimita pe fiul sau, ca ultima
solutie. Dar viticultorii il ucid. La fel,
venirea lui Isus, Fiul unic al lui
Dumnezeu, si moartea sa pe cruce,
sunt deplina manifestare a fidelitatii
si a milostivirii Dumnezeului lui
Israel; dupa ce L-a trimis sd moara
pentru noi, Dumnezeu nu poate face
nimic mai maret (cf. Evr 1,1-2).

In cursul predicarii lor, apostolii
erau constienti de legatura dintre
misterul pascal al lui Cristos —
patima, moartea si invierea sa — si
fidelitatea lui Dumnezeu fata de



fostele sale promisiuni. Cartea
Apocalipsei ne spune ca Isus este
»~Amin, martor fidel si adevarat” (Ap
3,14). In a doua scrisoare a sfantului
Paul catre Corinteni, gasim declaratia
cea mai explicita In aceasta privinta:
,Credincios este Dumnezeu, cuvantul
nostru fata de voi nu este «da si nu».
Caci Fiul lui Dumnezeu, Isus Cristos,
care a fost predicat printre voi, prin
noi - de mine, de Silvan si de Timotei
—nu este «da si nu», ci in El este
numai «da»” (2 Cor 1,18-20). Iar
aceasta convingere este proprie
credintei Bisericii, care a proclamat
constant ca Isus este Infaptuirea
fidela a tot ceea ce a promis (cf. 1 Cor
15,3-4).

Daca noi nu suntem fideli, el
este mereu fidel

Referitor la cei care nu au crezut in
Cristos in timpul sederii lui pe
pamant, sfantul Paul se exprima
astfel, punand accentul pe maretia



Domnului: ,,Si ce daca unii au fost
infideli? Oare infidelitatea unora
anuleaza fidelitatea lui Dumnezeu?
Nicidecum!” (Rom 3,3-4). In
Dumnezeu ne putem pune toata
increderea. ,,Unii se incred in carele
de lupta si altii in caii lor; insad noi
suntem puternici in numele
Domnului Dumnezeului nostru” (Ps
20,8), spune psalmistul exprimandu-
si increderea in Domnul mai degraba
decat in strategiile umane de lupta.
,Cine este Dumnezeu, in afara de
Domnul? Sau cine este o stanca in
afara de Dumnezeul nostru?” (2 Sam
22,32), spune Sfanta Scriptura in ceea
ce numim Imnul lui David. Numai
Dumnezeu poate fi considerat stanca
pe care ne putem sprijini fara teama
si cauta protectia. Aplicarea
termenului ,,Stdnca” lui Dumnezeu
este atat de frecventa in Vechiul
Testament ' incat se spune pur si
simplu ,,Stdnca” si se intelege ca
vorbim despre El



Insistand pe fidelitatea lui Dumnezeu
si opunand-o inconstantei umane,
Sfanta Scriptura nu pare sa lase mult
loc fidelitatii umane. Dar mai
degraba decat o viziune pesimista a
fortei umane, ea este o afirmatie
realistd si profunda a slabiciunii
noastre fata de puterea sa. Este de
asemenea mai usor sa intelegi
aceasta dura previziune transmisa de
Ieremia: , Blestemat este barbatul
care-si pune increderea in om si-si
pune taria intr-un muritor si inima
lui se indeparteaza de Domnul. Este
ca un ienupar in Arabah, nu vede
cand vine binele; sta intr-un loc uscat
din pustiu, in pdmant sarac si de
nelocuit. Binecuvantat este barbatul
care se Increde in Domnul; iar
Domnul este cauza increderii sale. El
este ca pomul plantat langa apa,
care-si intinde radacinile pe mal; nu
se teme cand vine arsita, frunzele lui
sunt verzi, in anul secetos nu se
ingrijoreaza si nu inceteaza sa faca
fructe” (Ier 17,5-8).



Ceea ce este important de inteles este
ca fiintele umane nu pot fi fidele, in
sensul in care este Dumnezeu.
Raspunsul uman la fidelitatea lui
Dumnezeu nu este o conduita
ireprosabila, fara fisura, ci
increderea (cf Gen 15,6; Evr 11,1).
Intr-adevar, la evrei, acelasi cuvant
este folosit pentru a spune ca
Dumnezeu este fidel dar si pentru a
spune ca un om crede in El, Noul
Testament ii numeste fideli pe cei
care cred in Isus Cristos si il urmeaza
(cf. Fap 10,45). Ceea ce Domnul
asteapta de la noi nu este ca noi sa
fim tari si puternici ca El, ceea ce ar
fi imposibil, ci ca noi sa ne punem
toata increderea in El, cum a facut-o
Maria si cum au facut-o sfintii, ,,caci
fidel este cel care a promis” (Evr
10,23). Si, mai ales, Domnul vrea sa
ne recunoastem pacatele si sd cerem
iertare. ,Daca spunem ca nu avem
pacate, ne inselam pe noi insine, iar
adevarul nu este in noi”, spune in
prima sa scrisoare sfantul Ioan.



,Dacad ne marturisim pacatele, El este
fidel si drept ca sa ne ierte pacatele si
sa ne curete de orice nedreptate” (1
In 1,8-9). Chiar daca suntem pacatosi,
Domnul nu ne lasa niciodata singuri.
,Daca noua ne lipseste credinta, El
ramane fidel cuvantului sau, caci El
nu se poate respinge pe Sine” (2 Tes
2,13).

,Fidelitatea noastra nu este decat un
raspuns la fidelitatea lui Dumnezeu.
Dumnezeu care este fidel cuvantului
sau, care este fidel promisiunii sale”
19 Tn acelasi sens, prelatul Opus Dei
a comentat: ,,Credinta in fidelitatea
divina da forta sperantei noastre,
chiar daca slabiciunea noastra
personala ne conduce uneori sa nu
fim total fideli, In micile lucruri si
poate, in unele ocazii, in cele mari.
Fidelitatea consta deci in a urma, cu
harul lui Dumnezeu, calea fiului
risipitor” ", Important este sa
revenim mereu la Cel care isi tine



cuvantul, sa revenim la increderea in
Stanca ce ne asteapta mereu.

" Benedict al XVI-lea, Enc. Spe Salvi,
nr. 31.

? sfantul Josemaria, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 190.

B papa Francisc, Exhort. ap.
Evangelii gaudium, nr. 11.

I Benedict al XVI-lea, Omilie, 12 sep.
2009.

5 Benedict al XVI-lea, Angelus, 12
dec. 2010.

6] cf, Num 14,17-18; Dt 7,9-10; Ps
86,15; 145, 8: 11 2,13; Nah 1,3.

"I sfantul Josemaria, E Cristos care
trece, nr. 7.



8] Sfantul Ioan Paul al II-lea,
Audienta, 6 nov. 1996.

®1Cf. de exemplu Dt 32,4;1S2,2;2 S
22,2; Ps 19,15; 28,1; 71,3; Is 1,10; Hab
1,12 printre altii.

19 papa Francisc, Omilie, 15 apr.
2020.

M Mons. Fernando Océariz, Scrisoare
pastorald, 19 mar. 2022.

Juan Carlos Ossanddn

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-
osteneala-ii-binecuvantat-sa-fie-cel-
care-isi-pune-increderea-in-domnul/
(06.01.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-osteneala-ii-binecuvantat-sa-fie-cel-care-isi-pune-increderea-in-domnul/
https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-osteneala-ii-binecuvantat-sa-fie-cel-care-isi-pune-increderea-in-domnul/
https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-osteneala-ii-binecuvantat-sa-fie-cel-care-isi-pune-increderea-in-domnul/

	„Merită osteneala!” (II): Binecuvântat să fie cel care își pune încrederea în Domnul
	Nu ca ceilalți zei
	Isus este împlinirea promisiunilor
	Dacă noi nu suntem fideli, el este mereu fidel


