
opusdei.org

„Merită
osteneala!” (II):
Binecuvântat să fie
cel care își pune
încrederea în
Domnul

Sfânta Scriptură nu ne dă
răspunsuri teoretice despre
fidelitate ci ne spune cine este
fidel.

16.01.2023

În modul folosirii unui aparat pentru
a asculta muzică, am găsit poate



cuvântul „hi-fi”. „High-fidelity”,
înaltă fidelitate, este garanția că
sunetul reprodus este foarte aproape
de original. Obiectivul, atât pentru
muzician cât și pentru auditor, este
să asigure cel mai bun contact cu
sunetul inițial, prima înregistrare,
fără să-l altereze. Este fidelitatea
înțeleasă ca exactitate, ca și
capacitatea de a păstra ceva intact.

Totuși, în cultura vechiului Orient
Mijlociu, unde a avut loc revelarea
lui Dumnezeu poporului lui Israel,
înțelegerea fidelității este ceva diferit
de această întrebuințare. Fidelitatea
nu este asociată cu precizia, ci
accentul este pus pe alte aspecte cum
este soliditatea, stabilitatea sau
permanența în timp; credibilitatea,
loialitatea și veridicitatea. Pe
deasupra, în limbajul biblic,
fidelitatea este strâns legată de
mizericordia paternă a lui
Dumnezeu, un domeniu puțin



rezonabil să vorbești despre
exactitudine.

Nu ca ceilalți zei

Dacă vom căuta în Sfânta Scriptură o
definiție completă a fidelității, n-o
vom găsi. În schimb, dacă vom
deschide cărțile sfinte pentru a afla
cine este fidel, atât Vechiul cât și
Noul Testament ne dau un răspuns
clar: Dumnezeu este fidel (cf, Dt 32,4;
1Cor 1,9; 1Tes 5,24, printre altele). Ce
înseamnă că Dumnezeu este fidel?
De ce fidelitatea este o caracteristică
a Domnului atât de des afirmată?

Pe de-o parte, Dumnezeul lui Israel
este fidel în opoziție cu zeii
popoarelor vecine. „Dumnezeu este
fundamentul speranței; dar nu
oricare dumnezeu” [1]. Miturile
păgâne arată zei care se comportă
într-o manieră inconstantă și
capricioasă; uneori sunt buni, alteori
sunt răi, nu se știe niciodată cum vor



reacționa. Este irațional să ai
încredere în ei. În Egipt și în
Mesopotamia, de exemplu, zeii erau
deseori reprezentați sub formă de
tauri, de lei, de vulturi, de dragoni
sau de alte animale. Prin urmare,
cultul adus acestor divinități era
impregnat de atitudini care se
aseamănă cu cele pe care noi le avem
față de un animal amenințător:
satisfacerea foamei, potolirea
mâniei, ori pur și simplu să nu-i
întrerupem tihna.

Nu este cazul în Israel. Legea
mozaică, într-adevăr, interzice
reprezentarea Domnului prin figuri
de orice natură ar fi (cf. Ex 20,4; Lev
19,4). Dumnezeul lui Israel acceptă
sacrificiile și ofrandele, dar nu o face
pentru că are nevoie sau pentru că ar
depinde de starea lui de spirit (cf. Ps
50,7-15; Dan 14,1-27). Faptul că
Domnul este fidel, contrar falșilor
dumnezei, înseamnă că El nu este
capricios ori inconstant, că noi



putem într-o oarecare măsură
prevedea cum va acționa. În același
timp, această fidelitate nu înseamnă
că Domnul urmează un model de
comportare uniform sau că modul
său de a interveni în istorie este
repetitiv. Dumnezeu este liber,
transcendent și suveran, „El este
activitate pură, frumusețe totală,
măreție totală” [2], deci fidelitatea sa
față de alianță nu exclude noutatea
(cf. Is 43,16-19).

Ea ne poate surprinde sau să ne
deconcerteze. Dumnezeu spune prin
gura profetului Isaia: „Căci gândurile
voastre nu sunt gândurile mele, iar
căile mele nu sunt căile voastre,
oracolul Domnului. Cât de înălțate
sunt cerurile față de pământ, la fel de
înălțate sunt căile mele față de căile
voastre” (cf. Is 55,8-9). Dumnezeu își
salvează mereu poporul, dar nu
mereu în același mod. De aceea „el
poate mereu, cu noutatea sa, să ne
reînnoiască viața și comunitatea



noastră și, chiar dacă propunerea
creștină traversează perioade de
obscuritate și slăbiciuni ecleziale, ea
nu îmbătrânește niciodată” [3].

În afară de această diferență, o
deviație frecventă în relația omului
cu Dumnezeu este aceea de a vrea să-
L controleze ori să-L folosească după
cheful lui. De aceea ghicitul și
practicile similare erau interzise cu
severitate în Israel (cf. Lev 19,26 și
31). Că Dumnezeu este fidel
cuvântului său nu înseamnă că
modul său de a se comporta este
mereu identic și deci previzibil și
controlabil de către oameni. Putem fi
siguri că El nu va înceta niciodată să
ne iubească, chiar dacă deseori nu
știm cum. Întotdeauna logica sa o
depășește pe a noastră. Deseori ne dă
mai mult decât ne-a promis, sau
poate îndeplini o profeție într-un
mod neobișnuit. „Fidelitatea nu are
nimic steril ori static; ea este
creativă” [4].



Biblia afirmă că Domnul este fidel în
opoziție cu falșii zei ai popoarelor
vecine; dar, în realitate, textul sacru
o afirmă mai ales în opoziție cu ființa
umană: „Totuși, cel care este gloria
lui Israel nu se dezminte, nici nu se
repetă; nefiind om, nu are de ce să se
căiască” (1 Sam 15,29). Contrar
experienței noastre umane, Domnul
spune întotdeauna adevărul, nu
revine asupra promisiunilor sale:
„Dumnezeu nu este om ca să mintă,
nici fiu de om ca să-i pară rău. A spus
el și nu a făcut? A făgăduit și nu a
împlinit?” (Num 23,19). Singur
Dumnezeu este absolut puternic și
demn de încredere, pe cine ne putem
baza cu certitudinea de a nu fi
decepționați. De aceea Benedict al
XVI-lea poate spune: „În timp ce totul
trece și se schimbă, Cuvântul
Domnului nu trece. Dacă
evenimentele vieții ne fac să ne
simțim pierduți și că toată
certitudinea pare să se prăbușească,
avem o busolă pentru a ne orienta,



avem o ancoră pentru a nu merge în
derivă” [5].

Cartea Exodului ne povestește că
după păcatul vițelului de aur,
Dumnezeu a reluat alianța cu
poporul său pe muntele Sinai. Apoi,
înainte de a-i da lui Moise tablele
Legii pentru a doua oară, Dumnezeu
a trecut pe dinaintea lui spunându-i:
„Domnul, Domnul este un Dumnezeu
plin de îndurare și milostiv, încet la
mânie, plin de bunătate și
adevăr” (Ex 34,6). Aceste cuvinte
sunt adesea considerate ca o a doua
revelație a numelui lui Dumnezeu,
după cea care avusese loc cu câtva
timp înainte, tot cu Moise. Această
descriere a lui Dumnezeu este
repetată, cu ușoare variații, în șapte
alte pasaje din diverse cărți al
Vechiului Testament [6]. De aceea
spune sfântul Josemaría: „Dacă
parcurgeți Sfânta Scriptură veți
descoperi prezența constantă a
milostivirii lui Dumnezeu […]. Ce



sentiment de siguranță trebuie să
producă în noi compasiunea
Domnului!” [7].

Totuși, Israel știe că Domnul lui este
milos și fidel nu numai pentru că i-a
spus-o lui Moise pe Sinai, dar mai
ales pentru că poporul a constatat-o
în propria sa istorie, în propria sa
carne. Dumnezeu a manifestat
această caracteristică a fidelității sale
nu doar declarând-o, ci arătând-o
prin lucrările sale. Fidelitatea lui
Dumnezeu este experiența mântuirii
pe care Israel a trăit-o de-a lungul
timpului. „Doamne, tu ești
Dumnezeul meu; pe tine vreau să te
laud. Preamăresc numele tău, căci ai
făcut lucruri minunate, plănuite de
demult, neschimbătoare și
adevărate” (Is 25,1). Lucrările lui
Dumnezeu exprimă fidelitatea sa;
Israel mărturisește, în multe reprize,
că milostivirea sa nu dispare în fața
infidelității oamenilor. „Da, Domnul
este bun, îndurarea lui ține pe vecie



și fidelitatea lui, din generație în
generație” (Ps 99,5) cântă psalmistul.
Iar într-un alt pasaj: „Ai ai spus:
Îndurarea s-a întemeiat pentru
totdeauna, ai stabilit în ceruri
fidelitatea ta!” (Ps 89,3).

Sfânta Fecioară Maria, în Magnificat,
exprimă această manieră de a fi a lui
Dumnezeu, atât de clară pentru
oricine se apropie de istoria sfântă.
Mama lui Isus Îl laudă pe Dumnezeu
pentru că a observat umilința ei și că
a făcut lucruri mari pentru ea, „L-a
sprijinit pe Israel, slujitorul său,
amintindu-și de îndurarea sa, după
cum a promis părinților noștri, lui
Abraham și urmașilor lui, în veci” (Lc
1,54-55). Sfântul Ioan Paul al II-lea a
spus că „în Magnificat, cântec
veritabil teologic pentru că revelează
experiența pe care Maria o trăiește în
fața lui Dumnezeu, Dumnezeu este
nu doar Atotputernic, pentru care
nimic nu este imposibil, după cum o
declarase Gabriel (cf. Lc 1,37), dar și 



Milostiv, capabil de tandrețe și
fidelitate față de orice ființă umană” 
[8].

Isus este împlinirea
promisiunilor

Fidelitatea este un atribut
determinant al lui Dumnezeu în
relația sa cu umanitatea, în special
cu poporul său în privința alianței.
Pentru a descrie forța acestei alianțe,
profeții au recurs la un oarecare
număr de imagini. Una dintre ele
este cea a mariajului, pe care o găsim
dezvoltată mai ales în cărțile lui
Osea, Ieremia și Ezechiel. Această
imagine pune în evidență
milostivirea Domnului, care este gata
să ierte și să restabilească alianța, în
ciuda infidelităților repetate ale lui
Israel. O altă imagine este cea a 
paternității și a maternității. Cartea
lui Isaia o folosește în mai multe
rânduri, într-un mod pregnant,
pentru a sublinia că Dumnezeu nu-și



va abandona niciodată poporul său:
„Ierusalimul spunea: «Domnul m-a
părăsit, Domnul m-a uitat». Uită oare
o femeie pe cel pe care îl alăptează
fără să aibă milă de fiul sânului ei?
Chiar dacă ea ar uita, eu nu te voi
uita” (Is 49,15).

Isus reia toată această moștenire de
fidelitate și milostivire, incarnată în
Vechiul Testament, pentru a revela
continuitatea în persoana sa a acestei
opere divine. Astfel, de exemplu, îl
reia oracolul în care Isaia ne
amintește că Dumnezeu nu uită de
noi niciodată: „Ierusalime,
Ierusalime, care omori profeții și-i
bați cu pietre pe cei trimiși la tine! De
câte ori am vrut să-i adun pe copiii
tăi așa cum găina își adună puii sub
aripi, și n-ai voit!” (Mt 23,37).

Isus-Cristos este îndurerat de
răzvrătirea oamenilor, de duritatea
inimilor lor, în fața insistenței,
fidelității și iubirii lui Dumnezeu.



Inspirându-se tot dintr-un fragment
al profetului Isaia, care afirmă că
Israel este via Domnului (cf. Is 5,7),
Isus rezumă istoria fidelității lui
Dumnezeu față de infidelitatea
oamenilor, povestind parabola
viticultorilor ucigași (cf. Mt 12,2-12).

Atunci, după refuzul succesiv de a-i
da rodul ce îi este datorat diferiților
servitori, proprietarul viei hotărăște
să-l trimită pe fiul său, ca ultimă
soluție. Dar viticultorii îl ucid. La fel,
venirea lui Isus, Fiul unic al lui
Dumnezeu, și moartea sa pe cruce,
sunt deplina manifestare a fidelității
și a milostivirii Dumnezeului lui
Israel; după ce L-a trimis să moară
pentru noi, Dumnezeu nu poate face
nimic mai măreț (cf. Evr 1,1-2).

În cursul predicării lor, apostolii
erau conștienți de legătura dintre
misterul pascal al lui Cristos –
patima, moartea și învierea sa – și
fidelitatea lui Dumnezeu față de



fostele sale promisiuni. Cartea
Apocalipsei ne spune că Isus este
„Amin, martor fidel și adevărat” (Ap
3,14). În a doua scrisoare a sfântului
Paul către Corinteni, găsim declarația
cea mai explicită în această privință:
„Credincios este Dumnezeu, cuvântul
nostru față de voi nu este «da și nu».
Căci Fiul lui Dumnezeu, Isus Cristos,
care a fost predicat printre voi, prin
noi – de mine, de Silvan și de Timotei
– nu este «da și nu», ci în El este
numai «da»” (2 Cor 1,18-20). Iar
această convingere este proprie
credinței Bisericii, care a proclamat
constant că Isus este înfăptuirea
fidelă a tot ceea ce a promis (cf. 1 Cor
15,3-4).

Dacă noi nu suntem fideli, el
este mereu fidel

Referitor la cei care nu au crezut în
Cristos în timpul șederii lui pe
pământ, sfântul Paul se exprimă
astfel, punând accentul pe măreția



Domnului: „Și ce dacă unii au fost
infideli? Oare infidelitatea unora
anulează fidelitatea lui Dumnezeu?
Nicidecum!” (Rom 3,3-4). În
Dumnezeu ne putem pune toată
încrederea. „Unii se încred în carele
de luptă și alții în caii lor; însă noi
suntem puternici în numele
Domnului Dumnezeului nostru” (Ps
20,8), spune psalmistul exprimându-
și încrederea în Domnul mai degrabă
decât în strategiile umane de luptă.
„Cine este Dumnezeu, în afară de
Domnul? Sau cine este o stâncă în
afară de Dumnezeul nostru?” (2 Sam
22,32), spune Sfânta Scriptură în ceea
ce numim Imnul lui David. Numai
Dumnezeu poate fi considerat stânca
pe care ne putem sprijini fără teamă
și căuta protecția. Aplicarea
termenului „Stâncă” lui Dumnezeu
este atât de frecventă în Vechiul
Testament [9] încât se spune pur și
simplu „Stânca” și se înțelege că
vorbim despre El.



Insistând pe fidelitatea lui Dumnezeu
și opunând-o inconstanței umane,
Sfânta Scriptură nu pare să lase mult
loc fidelității umane. Dar mai
degrabă decât o viziune pesimistă a
forței umane, ea este o afirmație
realistă și profundă a slăbiciunii
noastre față de puterea sa. Este de
asemenea mai ușor să înțelegi
această dură previziune transmisă de
Ieremia: „Blestemat este bărbatul
care-și pune încrederea în om și-și
pune tăria într-un muritor și inima
lui se îndepărtează de Domnul. Este
ca un ienupăr în Arabah, nu vede
când vine binele; stă într-un loc uscat
din pustiu, în pământ sărac și de
nelocuit. Binecuvântat este bărbatul
care se încrede în Domnul; iar
Domnul este cauza încrederii sale. El
este ca pomul plantat lângă apă,
care-și întinde rădăcinile pe mal; nu
se teme când vine arșița, frunzele lui
sunt verzi, în anul secetos nu se
îngrijorează și nu încetează să facă
fructe” (Ier 17,5-8).



Ceea ce este important de înțeles este
că ființele umane nu pot fi fidele, în
sensul în care este Dumnezeu.
Răspunsul uman la fidelitatea lui
Dumnezeu nu este o conduită
ireproșabilă, fără fisură, ci
încrederea (cf Gen 15,6; Evr 11,1).
Într-adevăr, la evrei, același cuvânt
este folosit pentru a spune că
Dumnezeu este fidel dar și pentru a
spune că un om crede în El, Noul
Testament îi numește fideli pe cei
care cred în Isus Cristos și îl urmează
(cf. Fap 10,45). Ceea ce Domnul
așteaptă de la noi nu este ca noi să
fim tari și puternici ca El, ceea ce ar
fi imposibil, ci ca noi să ne punem
toată încrederea în El, cum a făcut-o
Maria și cum au făcut-o sfinții, „căci
fidel este cel care a promis” (Evr
10,23). Și, mai ales, Domnul vrea să
ne recunoaștem păcatele și să cerem
iertare. „Dacă spunem că nu avem
păcate, ne înșelăm pe noi înșine, iar
adevărul nu este în noi”, spune în
prima sa scrisoare sfântul Ioan.



„Dacă ne mărturisim păcatele, El este
fidel și drept ca să ne ierte păcatele și
să ne curețe de orice nedreptate” (1
In 1,8-9). Chiar dacă suntem păcătoși,
Domnul nu ne lasă niciodată singuri.
„Dacă nouă ne lipsește credința, El
rămâne fidel cuvântului său, căci El
nu se poate respinge pe Sine” (2 Tes
2,13).

„Fidelitatea noastră nu este decât un
răspuns la fidelitatea lui Dumnezeu.
Dumnezeu care este fidel cuvântului
său, care este fidel promisiunii sale” 
[10]. În același sens, prelatul Opus Dei
a comentat: „Credința în fidelitatea
divină dă forță speranței noastre,
chiar dacă slăbiciunea noastră
personală ne conduce uneori să nu
fim total fideli, în micile lucruri și
poate, în unele ocazii, în cele mari.
Fidelitatea constă deci în a urma, cu
harul lui Dumnezeu, calea fiului
risipitor” [11]. Important este să
revenim mereu la Cel care își ține



cuvântul, să revenim la încrederea în
Stânca ce ne așteaptă mereu.

[1] Benedict al XVI-lea, Enc. Spe Salvi,
nr. 31.

[2] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 190.

[3] Papa Francisc, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, nr. 11.

[4] Benedict al XVI-lea, Omilie, 12 sep.
2009.

[5] Benedict al XVI-lea, Angelus, 12
dec. 2010.

[6] Cf. Num 14,17-18; Dt 7,9-10; Ps
86,15; 145, 8: Il 2,13; Nah 1,3.

[7] Sfântul Josemaría, E Cristos care
trece, nr. 7.



[8] Sfântul Ioan Paul al II-lea,
Audiență, 6 nov. 1996.

[9] Cf. de exemplu Dt 32,4; 1 S 2,2; 2 S
22,2; Ps 19,15; 28,1; 71,3; Is 1,10; Hab
1,12 printre alții.

[10] Papa Francisc, Omilie, 15 apr.
2020.

[11] Mons. Fernando Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 19 mar. 2022.

Juan Carlos Ossandón

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-

osteneala-ii-binecuvantat-sa-fie-cel-
care-isi-pune-increderea-in-domnul/

(06.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-osteneala-ii-binecuvantat-sa-fie-cel-care-isi-pune-increderea-in-domnul/
https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-osteneala-ii-binecuvantat-sa-fie-cel-care-isi-pune-increderea-in-domnul/
https://opusdei.org/ro-ro/article/merita-osteneala-ii-binecuvantat-sa-fie-cel-care-isi-pune-increderea-in-domnul/

	„Merită osteneala!” (II): Binecuvântat să fie cel care își pune încrederea în Domnul
	Nu ca ceilalți zei
	Isus este împlinirea promisiunilor
	Dacă noi nu suntem fideli, el este mereu fidel


