
opusdei.org

Mesajul Papei
Francisc pentru
Postul Mare 2017

Papa Francisc se oprește asupra
parabolei omului bogat şi a
săracului Lazăr pentru a arăta
că Postul Mare este „un timp
propice pentru a deschide
poarta pentru orice nevoiaş şi a
recunoaşte în el sau în ea faţa
lui Cristos”.

07.02.2017

Iubiţi fraţi şi surori,



Postul Mare este un nou început, un
drum care conduce spre o ţintă
sigură: Paştele sau Învierea, victoria
lui Cristos asupra morţii. Şi tot acest
timp ne adresează o invitaţie
puternică la convertire: creştinul este
chemat să se întoarcă la Dumnezeu
"din toată inima", pentru a nu se
mulţumi cu o viaţă mediocră, ci să
crească în prietenia cu Domnul. Isus
este prietenul fidel care nu ne
părăseşte niciodată, pentru că, şi
atunci când păcătuim, aşteaptă cu
răbdare întoarcerea noastră la el şi,
cu această aşteptare, manifestă
voinţa sa de iertare (cf. Omilia la
sfânta Liturghie, 8 ianuarie 2016).

Postul Mare este momentul favorabil
pentru a intensifica viaţa spiritului
prin sfintele mijloace pe care
Biserica ni le oferă: postul,
rugăciunea şi pomana. La baza a
toate este cuvântul lui Dumnezeu, pe
care în acest timp suntem invitaţi să-l
ascultăm şi să-l medităm cu o mai



mare asiduitate. Îndeosebi, aici aş
vrea să mă opresc asupra parabolei
omului bogat şi a săracului Lazăr (cf. 
Lc 16,19-31). Să ne lăsăm inspiraţi de
această pagină atât de semnificativă,
care ne oferă cheia pentru a înţelege
cum să acţionăm pentru a ajunge la
adevărata fericire şi la viaţa veşnică,
îndemnându-ne la o convertire
sinceră.

1. Celălalt este un dar

Parabola începe prezentând cele
două personaje principale, dar
săracul e cel care este descris în
manieră mai detaliată: el se află într-
o condiţie disperată şi nu are puterea
de a se ridica, zace la poarta
bogatului şi mănâncă firimiturile
care cad de la masa lui, are răni pe
tot trupul şi câinii vin să le lingă (cf.
v. 20-21). Aşadar tabloul este sumbru,
iar omul este degradat şi umilit.

Scena este şi mai dramatică dacă se
ia în considerare că săracul se



numeşte "Lazăr": un nume încărcat
de promisiuni, care literalmente
înseamnă "Dumnezeu ajută". De
aceea, acest personaj nu este anonim,
are trăsături foarte precise şi se
prezintă ca un individ la care trebuie
asociată o istorie personală. În timp
ce pentru bogat el este ca invizibil,
pentru noi devine cunoscut şi
aproape familial, devine o faţă; şi, ca
atare, un dar, o bogăţie inestimabilă,
o fiinţă voită, iubită, amintită de
Dumnezeu, chiar dacă condiţia sa
concretă este aceea a unui refuz
uman (cf. Omilie la sfânta Liturghie, 8
ianuarie 2016).

Lazăr ne învaţă că celălalt este un
dar. Relaţia corectă cu persoanele
constă în a le recunoaşte valoarea cu
recunoştinţă. Şi săracul la poarta
bogatului nu este un obstacol
deranjant, ci un apel să ne convertim
şi să ne schimbăm viaţa. Prima
invitaţie pe care ne-o adresează
această parabolă este aceea de a



deschide poarta inimii noastre
pentru celălalt, pentru că fiecare
persoană este un dar, fie vecinul
nostru, fie săracul necunoscut. Postul
Mare este un timp propice pentru a
deschide poarta pentru orice nevoiaş
şi a recunoaşte în el sau în ea faţa lui
Cristos. Fiecare dintre noi întâlneşte
astfel de oameni pe drumul său.
Fiecare viaţă care ne vine în
întâmpinare este un dar şi merită
primire, respect, iubire. Cuvântul lui
Dumnezeu ne ajută să deschidem
ochii pentru a primi viaţa şi a o iubi,
mai ales când este slab. Dar pentru a
putea face aceasta este necesar să
luăm în serios şi ceea ce ne revelează
evanghelia cu privire la omul bogat.

2. Păcatul ne orbeşte

Parabola este nemiloasă în a
evidenţia contradicţiile în care se
află bogatul (v. 19). Acest personaj,
contrar săracului Lazăr, nu are un
nume, este calificat numai ca "bogat".



Opulenţa sa se manifestă în hainele
pe care le poartă, de un lux exagerat.
De fapt, purpura era foarte scumpă,
mai mult decât argintul şi decât
aurul, şi de aceea era rezervată
divinităţilor (cf. Ier 10,9) şi regilor (cf.
Jud 8,26). Mătasea fină era o lână
specială care contribuia să dea
ţinutei un caracter aproape sacru.
Aşadar, bogăţia acestui om este
excesivă şi pentru că este etalată în
fiecare zi, în mod obişnuit: "Petrecea
în fiecare zi cu mare fast" (v. 19). În
el se întrevede în mod dramatic
corupţia păcatului, care se realizează
în trei momente succesive: iubirea
faţă de bani, vanitatea şi mândria (cf.
Omilie la sfânta Liturghie, 20
septembrie 2013).

Spune apostolul Paul că "rădăcina
tuturor relelor este iubirea de
bani" (1Tim 6,10). Ea este motivul
principal al corupţiei şi sursă de
invidii, certuri şi suspiciuni. Banul
poate ajunge să ne domine, aşa încât



să devină un idol tiranic (cf.
Exortaţia apostolică Evangelii
gaudium, 55). În loc să fie un
instrument în slujba noastră pentru
a face binele şi a exercita
solidaritatea faţă de alţii, banul ne
poate aservi pe noi şi lumea întreagă
la o logică egoistă care nu lasă spaţiu
iubirii şi împiedică pacea.

Parabola ne arată după aceea că
lăcomia bogatului îl face vanitos.
Personalitatea sa se realizează în
aparenţe, în a arăta celorlalţi ceea ce
el îşi poate permite. Însă aparenţa
maschează golul interior. Viaţa sa
este prizonieră a exteriorităţii, a
dimensiunii celei mai superficiale şi
efemere a existenţei (cf. ibid., 62).

Treapta cea mai joasă a acestei
degradări morale este mândria.
Omul bogat se îmbracă de parcă ar fi
un rege, simulează ţinuta unui
dumnezeu, uitând că este pur şi
simplu un muritor. Pentru omul



corupt de iubirea faţă de bogăţii nu
există altceva decât propriul "eu" şi
pentru aceasta persoanele care-l
înconjoară nu intră în privirea sa.
Rodul alipirii de bani este, aşadar, un
soi de orbire: bogatul nu vede
săracul înfometat, rănit şi prosternat
în umilirea sa.

Privind acest personaj, se înţelege
pentru ce evanghelia este aşa de
clară în a condamna iubirea faţă de
bani: "Nimeni nu poate sluji la doi
stăpâni; căci sau îl va urî pe unul şi îl
va iubi pe celălalt, sau va ţine la
unul, iar pe celălalt îl va dispreţui.
Nu puteţi sluji lui Dumnezeu şi
mamonei" (Mt 6,24).

3. Cuvântul este un dar

Evanghelia bogatului şi a săracului
Lazăr ne ajută să ne pregătească bine
pentru Paştele care se apropie.
Liturgia din Miercurea Cenuşii ne
invită să trăim o experienţă
asemănătoare cu aceea pe care o



trăieşte bogatul în manieră foarte
dramatică. Preotul, impunând
cenuşa pe cap, repetă cuvintele:
"Adu-ţi aminte că pământ eşti şi în
pământ te vei întoarce". De fapt,
bogatul şi săracul mor amândoi şi
partea principală a parabolei se
desfăşoară în lumea de dincolo. Cele
două personaje descoperă pe
neaşteptate că "n-am adus nimic în
lume şi nimic nu putem lua din
ea" (1Tim 6,7).

Şi privirea noastră se deschide spre
lumea de dincolo, unde bogatul are
un dialog lung cu Abraham, pe care-l
numeşte "părinte" (cf. Lc 16,24.27),
demonstrând că face parte din
poporul lui Dumnezeu. Acest
amănunt face viaţa sa şi mai
contradictorie, deoarece până acum
nu s-a spus nimic despre relaţia sa cu
Dumnezeu. De fapt, în viaţa sa nu era
loc pentru Dumnezeu, unicul său
dumnezeu fiind el însuşi.



Numai printre chinurile din lumea
de dincolo bogatul îl recunoaşte pe
Lazăr şi ar vrea ca săracul să aline
suferinţele sale cu un pic de apă.
Gesturile cerute de la Lazăr sunt
asemănătoare cu acelea pe care ar fi
putut să le facă bogatul şi pe care nu
le-a făcut niciodată. Totuşi, Abraham
îi explică: "Ai primit cele bune în
timpul vieţii, iar Lazăr, cele rele;
acum însă el este aici fericit, tu însă
suferi" (v. 25). În lumea de dincolo se
restabileşte o anumită egalitate şi
relele vieţii sunt echilibrate de bine.

Parabola se prelungeşte şi astfel
prezintă un mesaj pentru toţi
creştinii. De fapt, bogatul, care are
fraţi ce încă sunt în viaţă, îi cere lui
Abraham să-l trimită pe Lazăr la ei
pentru a-i avertiza; însă Abraham
răspunde: "Îi au pe Moise şi pe
profeţi: să asculte de ei" (v. 29). Şi în
faţa obiecţiei bogatului, adaugă:
"Dacă nu ascultă de Moise şi profeţi,



chiar dacă ar învia cineva din morţi,
nu se vor convinge" (v. 31).

În acest mod reiese adevărata
problemă a bogatului: rădăcina
relelor sale este faptul de "a nu da
ascultare cuvântului lui Dumnezeu";
acest lucru l-a dus să nu-l mai
iubească pe Dumnezeu şi apoi să-l
dispreţuiască pe aproapele. Cuvântul
lui Dumnezeu este o forţă vie,
capabil să trezească convertirea în
inima oamenilor şi să orienteze din
nou persoana spre Dumnezeu. A
închide inima în faţa darului lui
Dumnezeu care vorbeşte are drept
consecinţă închiderea inimii în faţa
darului fratelui.

Iubiți frați și surori, Postul Mare este
timpul favorabil pentru a ne reînnoi
în întâlnirea cu Cristos viu în
cuvântul său, în sacramente şi în
aproapele. Domnul - care în cele
patruzeci de zile petrecute în pustiu



a învins înşelăciunile ispititorului -
ne indică drumul de urmat.

Duhul Sfânt să ne conducă să
parcurgem un adevărat drum de
convertire, pentru a redescoperi
darul cuvântului lui Dumnezeu, să
fim purificaţi de păcatul care ne
orbeşte şi să-l slujim pe Cristos
prezent în fraţii nevoiaşi.

Îi încurajez pe toţi credincioşii să
exprime această reînnoire spirituală
participând şi la iniţiativele din
Postul Mare pe care multe organisme
ecleziale, în diferite părţi ale lumii, le
promovează pentru a face să crească
cultura întâlnirii în unica familie
umană.

Să ne rugăm unii pentru alţii pentru
ca, părtaşi de victoria lui Cristos, să
ştim să deschidem porţile noastre
pentru cel slab şi pentru cel sărac.
Atunci vom putea trăi şi mărturisi în
plinătate bucuria Paştelui.



Vatican, 18 de octombrie 2016

Sărbătoarea Sfântul Luca,
Evanghelist.

Francisco

Traducere de pr. Mihai Pătrașcu 
www.ercis.ro

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/
mensajul-papei-francisc-postul-

mare-2017/ (02.02.2026)

https://www.ercis.ro
https://opusdei.org/ro-ro/article/mensajul-papei-francisc-postul-mare-2017/
https://opusdei.org/ro-ro/article/mensajul-papei-francisc-postul-mare-2017/
https://opusdei.org/ro-ro/article/mensajul-papei-francisc-postul-mare-2017/

	Mesajul Papei Francisc pentru Postul Mare 2017

