
opusdei.org

Noi Mediterane (I):
„Acea primă
rugăciune ca fiu al
lui Dumnezeu”

Sensul filiaţiei divine schimbă
totul, aşa cum a schimbat şi
viaţa Sfântului Josemaría,
atunci când a descoperit în mod
nesperat această „Mare
Mediterană”.

31.07.2017

„Sunt momente, fiice şi fii ai mei,
când înaintăm tot mai mult pe
«drumurile contemplației» în



mijlocul lumii” (1). Prin aceste
cuvinte Prelatul Opus Dei marchează
una dintre priorităţile momentului
actual. Apostolatul creştinilor este,
astăzi ca şi întotdeauna, „o
superabundenţă a vieţii noastre
interioare” (2). Pe de o parte, pentru
că înseamnă să comunicăm exact
acea Viaţă; pe de altă parte, pentru
dacă vrem să propunem lumii
credinţa este necesar să o înţelegem
şi să o trăim în profunzime. Este
vorba, în definitiv, aşa cum ne-a
indicat-o Sfântul Josemaría, de a „ne
adânci în profunzimile Iubirii lui
Dumnezeu, pentru a putea astfel,
prin cuvânt şi prin fapte, să o arătăm
oamenilor” (3).

Acest drum „spre interior” are o
particularitate. Nu tranzitează dintr-
un loc cunoscut către un altul,
necunoscut: el înseamnă, mai
degrabă, aprofundarea a ceea ce este
deja cunoscut, în ceea ce pare
evident, pentru că a fost auzit de mai



multe ori. Este descoperit atunci ceva
care, în realitate, se ştia, dar care
acum este observat cu o forţă şi cu o
profunzime nouă. Sfântul Josemaría
se referă la acea experienţă vorbind
despre diferite „Mediterane”, care s-
au deschis treptat în faţa ochilor săi
într-un mod neaşteptat. Explică
aceasta, de exemplu, în Forja:

„În viaţa interioară, ca şi în iubirea
umană, este nevoie să fi perseverent.
Într-adevăr, trebuie să meditezi de
multe ori asupra aceloraşi
argumente, insistând până descoperi
o nouă Mediterană.

– Şi, oare, cum nu am mai văzut
înainte asta, aşa de clar?, te-ai putea
întreba surprins. – Simplu, pentru că
uneori suntem precum pietrele, care
lasă să treacă apa, fără să absoarbă
nici o picătură.

– De aceea, este nevoie să revenim la
considerarea aceluiaşi lucru, căci nu
e chiar acelaşi lucru!, ca să ne



pătrundem de binecuvântările lui
Dumnezeu” (4).

„A medita asupra aceluiași lucru”
pentru a încerca să ne deschidem
către întreaga lui bogăţie şi să
descoperim astfel „că nu este chiar
acelaşi lucru”! Acesta este drumul
către contemplare spre care suntem
chemaţi. Este vorba de a brăzda o
mare care, pentru prima dată, nu are
nimic nou, pentru că formează deja
parte din peisajul nostru cotidian.
Romanii numeau Mediterana Mare
Nostrum: era vorba de marea
cunoscută, de marea cu care
convieţuiau. Sfântul Josemaría
vorbeşte despre descoperirea
Mediteranei pentru că, atâta vreme
cât mergem către largul mărilor pe
care credem că le cunoaştem bine, ni
se deschid în faţa ochilor orizonturi
largi, nebănuite. Putem spune, astfel,
Domnului, cu cuvintele Sfintei
Ecaterina de la Siena : „eşti precum o
mare profundă, în care cu cât caut



mai mult, cu atât găsesc mai mult şi
în care cu cât găsesc mai mult, cu
atât caut mai mult” (5).

Aceste descoperiri vin din cauza
luminilor pe care Dumnezeu ni le dă,
atunci când şi cum vrea El. Cu toate
acestea, modul nostru de a considera
lucrurile pe îndelete ne pune în
situaţia de a primi aceste lumini de la
Domnul. „Şi precum cel care mai
întâi care stătea în beznă şi a văzut
imediat soarele care îi lumina chipul
şi vede cu claritate ceea ce până
atunci nu văzuse, în aşa fel cel care
primeşte Duhul Sfânt rămâne cu
sufletul iluminat” (6). În următoarele
editoriale vom revizui câteva dintre
aceste Mediterane, pe care Sfântul
Josemaría le-a descoperit în viaţa sa
interioară, pentru a ne adânci
împreună cu el „în profunzimea
Iubirii lui Dumnezeu”.

Abba Pater!



Una dintre convingerile cele mai
înrădăcinate la primii creştini era
aceea că puteau să se adreseze lui
Dumnezeu ca fii preaiubiţi. Isus
însuşi i-a învăţat: „Voi rugaţi-vă aşa:
„Tatăl nostru care eşti în
ceruri…” (Mt 6, 9). El s-a prezentat în
faţa iudeilor ca Fiul iubit al Tatălui şi
i-a învăţat pe discipolii săi să se
comporte la fel. Apostolii l-au auzit
adresându-se lui Dumnezeu în felul
în care o făceau copiii evrei
adresându-se părinţilor lor. Şi, atunci
când L-au primit pe Duhul Sfânt, ei
înşişi au început să utilizeze acea
formulă. Era vorba de ceva în mod
radical nou, în privința pietății lui
Israel, dar Sfântul Paul îl considera
ca pe ceva obişnuit şi cunoscut
tuturor: „aţi primit Duhul înfierii
prin care strigăm: Abba, Tată! Însuşi
Duhul dă mărturie duhului nostru că
suntem fii ai lui Dumnezeu” (Rm 8,
15-16). Era o convingere care îi
umplea de încredere şi le dădea o
îndrăzneală neaşteptată: „dacă



suntem fii, suntem şi moştenitori:
moştenitori ai lui Dumnezeu, co-
moştenitori ai lui Cristos” (Rm 8, 17).
Isus nu este doar Unul născut al
Tatălui, ci şi Primul născut al multor
fraţi (conf. Rm 8, 29; Col 1, 15). Viaţa
cea nouă trăită de Cristos se prezenta
în faţa ochilor acelor primi creştini
ca o viaţă de fii preaiubiţi ai lui
Dumnezeu. Acesta nu era un adevăr
teoretic sau abstract, ci ceva real,
care îi umplea de o bucurie
debordantă. O adevărată mostră a
acestui lucru este strigătul care i-a
scăpat apostolului Sfânt Ioan în
prima sa scrisoare: „Priviţi ce iubire
a avut Tatăl pentru noi, numindu-ne
fii ai lui Dumnezeu, aşa cum şi
suntem!” (1 In 3, 1).

Paternitatea lui Dumnezeu, iubirea
sa singulară şi blândă pentru fiecare
dintre noi este ceva ce creştinii
învăţăm de mici copii. Şi, totuşi,
suntem chemaţi să descoperim asta
într-un mod personal şi viu, care să



ajungă să transforme relaţia noastră
cu Dumnezeu. Făcând aceasta, se
deschide în faţa ochilor noştri o
Mediterană de pace şi încredere, un
orizont imens în care putem să ne
adâncim de-a lungul întregii noastre
vieţi. Pentru Sfântul Josemaría a fost
o găselniţă nesperată, deschiderea
bruscă a unei panorame care era, în
realitate, ascunsă în ceva ce cunoştea
bine. Era în toamnă anului 1931; şi-o
amintea mulţi ani după aceea: „V-aş
putea spune până când, chiar și clipa,
chiar și locul unde s-a petrecut acea
primă rugăciune ca fiu al lui
Dumnezeu. Am învăţat să-l chem pe
Tatăl, prin „Tatăl nostru”, de când
eram copil; dar faptul de a simţi, de a
vedea, de a admira acea dorință a lui
Dumnezeu de a deveni fiii săi… s-a
petrecut pe stradă şi într-un tramvai
– o oră, o oră şi jumătate, nu mai ştiu
–; Abba, Pater!, trebuia să strig” (7).

În lunile următoare, Sfântul
Josemaría a revenit în mod repetat



asupra acestui punct. În perioada de
reculegere pe care a făcut-o un an
mai târziu, de exemplu, nota el: „Ziua
întâi. Dumnezeu este Tatăl meu. – Şi
nu mă dezic de această
consideraţie” (8). Îmi petrec ziua
întreagă luând în considerare
Paternitatea lui Dumnezeu! Deşi, la
început, o considerare atât de extinsă
în timp ne poate surprinde, de fapt,
ea semnalează profunzimea cu care
a pătruns în el experienţa filiaţiei
divine. De asemenea, prima noastră
atitudine, în timpul rugăciunii şi în
general, atunci când ne adresăm lui
Dumnezeu, trebuie să constea dintr-o
mărturisire de abandon şi de
mulţumire. Dar, pentru ca adresarea
noastră către Dumnezeu să
dobândească această formă, este de
dorit să descoperim, personal, încă o
dată, că El a dorit să fie Tatăl nostru.

În primul rând, pentru a descoperi
paternitatea lui Dumnezeu este
necesar ca de mai multe ori să



refacem autentica sa imagine. Cine
este El pentru mine? Într-un fel
conştient sau inconştient sunt
oameni care se gândesc la
Dumnezeu, ca pe Cineva care
impune legi şi anunţă pedepse
pentru cei care nu le îndeplinesc;
Cineva care speră să i se respecte
voinţa şi se înfurie în faţa
nesupunerii; într-un cuvânt, un
Stăpân faţă de care noi nu am putea
fi decât în mod involuntar supuşi. În
alte cazuri – li se întâmplă şi unor
creştini -, Dumnezeu este perceput în
mod fundamental ca un motiv
pentru care trebuie să te comporţi
bine. Oamenii se gândesc la El ca o
cauza pentru care fiecare se mişcă
spre locul unde realmente nu vrea,
dar trebuie să meargă. Totuşi,
Dumnezeu nu este un tiranic
Dominator, nici un Judecător de
greşeli rigid şi implacabil: este Tatăl
nostru. Ne vorbeşte despre păcatele
noastre, despre greşelile noastre,
despre lipsa noastră de generozitate:



dar face aceasta pentru a ne elibera
de ele, pentru a ne promite Prietenia
şi Iubirea lui” (9).

Dificultatea de a observa că
„Dumnezeu este Iubire” (1 In 4, 8) se
datorează, câteodată şi crizei pe care
o traversează paternitatea în diverse
ţări. Poate că am verificat asta în
timp ce vorbim cu prietenii sau
colegii : tatăl lor nu le lasă amintiri
plăcute şi un Dumnezeu care este
Tată nu li se pare în mod deosebit
agreabil. Propunându-le credinţa,
este bine să-i ajutăm să vadă cum
durerea lor, din această cauză, le
dovedeşte până unde pot purta în
suflet paternitatea : o paternitate
care îi precedă şi care îi cheamă. Pe
de altă parte, un prieten, un preot îi
pot ajuta prin apropierea lor ca să
descopere iubire pentru „Tatăl, de la
care îşi trage numele orice familie în
cer şi pe pământ” (Ef 3, 14) şi să
încerce să simtă acea tandrețe şi din
„vocaţia de a păzi” (10) care tresaltă



din fiecare şi care ne deschide
drumul către tată sau către mamă
care ei înşişi sunt acum deja sau care
ar vrea să fie într-o bună zi. Astfel, ei
por să ajungă să descopere în esenţa
sufletului lor autenticul chip al lui
Dumnezeu şi modul în care noi, fiii
săi, suntem chemaţi să trăim, ştiindu-
ne priviţi de către El, cu o infinită
iubire. Într-adevăr, un tată nu-şi
iubeşte fiul pentru ceea ce face ,
pentru rezultatele lui, ci pur şi
simplu, pentru că este fiul său . În
acelaşi timp, îl lasă pe lume şi
încearcă să scoată din el ce este mai
bun, dar mereu plecând de la cât de
mult acesta valorează în ochii săi.

Ne poate sluji să luăm în
consideraţie, în special, în
momentele de înfrângere sau atunci
când distanţa dintre viaţa noastră şi 
modelele pe care ni le prezintă lumea
în care trăim ne determină să avem o
consideraţie scăzută despre noi
înşine. Poate că ar trebui să ne



amintim mai des că „aceasta este
„statura” noastră, aceasta este
identitatea noastră spirituală:
suntem fiii iubiţi ai lui Dumnezeu,
mereu (…). A nu ne accepta, a trăi
nemulţumiţi şi a gândi negativ
înseamnă a nu ne recunoaşte
identitatea cea mai autentică : este ca
şi cum m-aş întoarce cu spatele,
atunci când Dumnezeu ar vrea să-şi
fixeze ochii la mine; înseamnă să
vrei să împiedici ca visul său să se
îndeplinească în mine. Dumnezeu ne
iubeşte aşa cum suntem şi nu este
păcat, defect sau greşeală care să-l
facă să-şi schimbe ideea” (11).

A ne da seama că Dumnezeu este
Tatăl se potriveşte cu a ne lăsa priviți
de El, ca nişte fii foarte iubiţi . În acest
fel, vom înţelege că meritul nostru nu
depinde de ceea ce avem – talentele
noastre – sau de ceea ce facem –
reuşitele noastre –, ci de Iubirea care
ne-a creat, care ne-a visat pe noi şi
ne-a întemeiat „înaintea de crearea



lumii” (Ef 1, 4). În faţa ideii reci
despre Dumnezeu, pe care lumea
contemporană şi-o face, câteodată,
Papa Benedict al XVI-lea a dorit să
amintească de la începutul
pontificatului său că „nu suntem
produsul întâmplător şi fără sens al
evoluţiei. Fiecare dintre noi este
fructul unui gând de-al lui
Dumnezeu. Fiecare dintre noi este
dorit, fiecare este iubit, fiecare este
necesar” (12). Cu adevărat această
idee are consecințe în viaţa noastră
cotidiană ?

Speranţa plină de încredere a fiilor
lui Dumnezeu

Sfântul Josemaría le amintea, în mod
frecvent, credincioşilor din Opus Dei
că „baza vieţii noastre spirituale este
sensul filiaţiei noastre divine” (13).
Compara aceasta cu „firul care
uneşte perlele unui lung şi minunat
colier. Filiaţia divină este firul şi în el
se cuplează toate virtuţile, pentru că



sunt virtuţile ale unui fiu al lui
Dumnezeu” (14). De aceea este
crucial să-i cerem lui Dumnezeu să
ne deschidă această Mediterană, care
susţine şi dă formă întregii noastre
vieţi spirituale.

Firul filiaţiei divine se traduce printr-
o „atitudine cotidiană de abandon
plin de speranţă” (15), o atitudine
care este specifică fiilor, în special
atunci când sunt de vârstă mică. De
aceea, în viaţa şi în scrierile Sfântului
Josemaría, filiaţia divină mergea mai
degrabă unită cu copilăria spirituală.
Într-adevăr, oare, cât de tare îl
interesează succesivele căderi pe
copilul care învaţă să meargă pe
bicicletă ? Nu înseamnă nimic, atâta
timp cât îl vede pe tatăl său în
apropiere, încurajându-l să încerce
din nou. În aceasta constă abandonul
său plin de speranţă: „Tata spune că
eu pot … haide!”.



A ne şti fii ai lui Dumnezeu înseamnă
şi siguranța pe care ne sprijinim
pentru a duce la bun sfârşit misiunea
pe care Domnul ne-a încredinţat-o.
Ne vom simţi precum acel fiu căruia
tatăl său îi spune : „Fiule, du-te azi să
lucrezi în viţa de vie (Mt 21, 28).
Poate că ne va asalta, mai întâi,
nesiguranţa sau mii de alte
întâmplări de orice fel. Dar, imediat,
vom înţelege că Tatăl nostru este cel
care ne cere asta, demonstrându-ne o
încredere imensă. Ca şi Cristos, vom
învăţa să ne abandonăm în mâinile
Tatălui şi să-i spunem din adâncul
inimii noastre : „Să nu fie ceea ce
vreau eu, ci ceea ce tu vrei” (Mc 14,
36). Sfântul Josemaría ne-a învăţat
prin viaţa sa să ne comportăm în
acest fel, ca și Cristos : „De-a lungul
anilor, am încercat să mă sprijin,
fără încetare, pe această grozavă
realitate. Rugăciunea mea, în orice
împrejurare, a fost aceeaşi, cu tonuri
diferite. I-am spus : Doamne, Tu m-ai
adus aici; Tu mi-ai încredinţat



aceasta sau aceea, iar eu am
încredere în Tine. Ştiu că eşti Tatăl
meu şi am văzut mereu că cei mici
erau absolut siguri de părinţii
lor” (16).

Desigur, nu putem nega faptul că vor
fi dificultăţi. Dar ne vom confrunta
cu ele datorită conştiinţei cu care,
orice s-ar întâmpla, acest Tată
atotputernic ne însoţeşte, este de
partea noastră şi veghează asupra
noastră. El va îndeplini ceea ce noi
ne propunem, pentru că la urma
urmei este opera sa; o va face, poate,
într-un mod diferit, dar mai rodnic.
„Atunci când te abandonezi
adevărului din Domnul, vei învăţa să
te mulţumeşti cu ceea ce urmează şi
să nu-ţi pierzi seninătatea, dacă
sarcinile – în ciuda faptului că ai
depus tot efortul şi mijloacele
necesare – nu se dovedesc a fi pe
gustul tău… Pentru că au „ieşit” aşa
cum îi place lui Dumnezeu să
iasă” (17).



A cultiva „sensul filiaţiei divine”

Sfântul Josemaría, – trebuie să
subliniem acest lucru – nu semnala
ca fiind bază a spiritului Opus Dei 
filiaţia divină , ci sensul filiaţiei
divine. Nu e suficient să fi fiu al lui
Dumnezeu, ci trebuie să ne știm fii ai
lui Dumnezeu, în aşa fel încât viaţa
noastră să dobândească acel sens. Să
ai această siguranţă în inimă este
baza cea mai solidă; adevărul filiaţiei
noastre divine se transformă atunci
în ceva operativ, cu repercusiuni
concrete în viaţa noastră.

Pentru a cultiva un asemenea sens
este bine să aprofundezi acea
realitate cu mintea şi cu inima. Cu 
mintea, mai întâi, meditând în
rugăciunea ta la pasajele din
Scriptura care vorbesc despre
paternitatea lui Dumnezeu, despre
filiaţia noastră, despre viaţa fiilor lui
Dumnezeu. Această meditaţie poate
primi lumina din multe texte de-ale



Sfântului Josemaría referitoare la
condiţia noastră de fii ai lui
Dumnezeu (18) sau din reflecțiile ale
altor sfinţi şi scriitori creştini (19).

Cu inima , putem aprofunda condiţia
noastră de fii ai lui Dumnezeu,
adresându-ne Tatălui cu încredere,
abandonându-ne Iubirii sale,
actualizând, cu sau fără cuvinte,
atitudinea noastră filială şi încercând
să păstrăm prezentă mereu Iubirea
pe care El ne-o poartă. Un mod de a
face asta este să ne adresăm Lui, prin
scurte invocaţii şi rugăciuni. Sfântul
Josemaría sugera: „Cheamă-l Părinte
de multe ori pe zi şi spune-i – în
singurătate şi în inima ta – că îl
iubeşti, că îl adori: că simţi pentru el
mândria şi puterea de a fi fiu al
său” (20). De asemenea, putem să
utilizăm şi vreo scurtă rugăciune
care să ne ajute să înfruntăm ziua cu
siguranţa de a ne simţi fii ai lui
Dumnezeu sau să o terminăm, cu
mulțumire, cu căinţă şi cu speranţă.



Papa Francisc le propunea astfel
tinerilor : „Doamne, îți mulţumesc
pentru că mă iubeşti; sunt sigur că
mă iubeşti; lasă-mă să mă
îndrăgostesc de viaţa mea”. Nu de
defectele mele, pe care trebuie să le
corectez, ci de viaţă, care este un
mare dar : este timpul pentru a iubi
şi a fi iubit” (21).

A reveni acasă la Părinte

Familia a fost descrisă ca fiind „locul
la care se revine”, acolo unde ne
aflăm regăsirea şi odihna. Aşa este,
în special, pentru că acesta este
„sanctuarul iubirii şi al vieţii” (22),
aşa cum îi plăcea Sfântului Ioan Paul
al II-lea să spună. Acolo regăsim
Iubirea care dă sens şi valoare vieții
noastre, pentru că ea se află la
originea însăşi a vieții.

La fel, a ne simţi fii ai lui Dumnezeu
ne permite să ne întoarcem la El, cu
încredere, atunci când suntem
obosiţi, când am fost trataţi cu



răutate şi când ne simţim răniţi…
sau, de asemenea, atunci când l-am
ofensat. Întoarcerea la Părinte este
alt mod de a trăi cu această atitudine
de „abandon plin de speranţă”. Este
bine să medităm deseori la parabola
tatălui care avea doi fii, amintită de
Sfântul Luca (Conf. Lc 15, 11-32) :
„Dumnezeu ne aşteaptă, precum
tatăl din parabolă, cu braţele
deschise, deşi nu merităm asta. Nu
contează ce datorii avem. Ca şi în
cazul fiului risipitor, este nevoie doar
să ne deschidem inima, să ne fie dor
de casa Tatălui nostru, să ne
minunăm şi să ne bucurăm în faţa
darului pe care Dumnezeu ni-l face
de a ne putea chema şi de a fi, în
ciuda atâtor lipsuri de comunicare
din partea noastră, fii ai săi, cu
adevărat” (23).

Acel fiu, poate că de abia s-a gândit la
durerea pe care i-a cauzat-o
Părintelui său: mai ales îi era dor de
cât de bine se comportau cu el,



atunci când era în casa paternă
(conf. Lc 15, 17-19). Se îndreaptă într-
acolo cu ideea de a nu fi decât încă
un slujitor printre alţii. Totuşi, tatăl
său îl primeşte – iese să-l caute, i se
prinde de gât şi îl umple de sărutări!
– amintindu-i identitatea sa cea mai
profundă: el este fiul său . De îndată îi
preia hainele, încălţămintea, inelul…
– semnele filiaţiei sale –, pe care nici
măcar răul său comportament nu
putea să le şteargă. „La urma
urmelor era vorba despre propriul
său fiu şi o asemenea relaţie nu
putea să fie îndepărtată şi nici
distrusă de nici un fel de
comportament” (24).

Deşi câteodată am putea să-l vedem
pe Dumnezeu ca pe un Stăpân, ai
cărui slujitori suntem sau ca pe un
Judecător rece, El rămâne fidel
Iubirii sale de Părinte. Posibilitatea
de a ne apropia de El, după ce am
căzut, este întotdeauna o ocazie
minunată de a-l descoperi. În acelaşi



timp, asta ne revelă propria noastră
identitate. Nu este vorba doar ca El
să fi decis să ne iubească, pentru că
așa îi vine, ci că în mod clar suntem –
prin har – fii ai lui Dumnezeu . 
Suntem fii ai lui Dumnezeu şi nimic
şi nimeni nu ne va putea fura
niciodată această demnitate. Nici
măcar noi înşine. De aceea, în faţa
realităţii slăbiciunii noastre şi a
păcatului – conştient şi voluntar – să
nu ne lăsăm invadaţi de disperare.
Aşa cum semnala Sfântul Josemaría
„această concluzie nu este ultimul
cuvânt. Ultimul cuvânt îl spune
Dumnezeu şi este cuvântul iubirii
sale cea salvatoare şi plină de
milostenie şi, prin urmare, este
cuvântul filiaţiei noastre divine” (25).

Ocupaţi cu iubirea

Sensul filiaţiei divine schimbă totul,
aşa cum i s-a schimbat viaţa
Sfântului Josemaría atunci când a
descoperit în mod neaşteptat acea



Mediterană. Ce diferită este viaţa
interioară, atunci când, în loc să o
fundamentăm pe reuşitele noastre
sau pe ideile noastre de a o
îmbunătăţi, o bazăm pe Iubirea care
ne precedă şi ne aşteaptă! Dacă
cineva acordă prioritate pentru ceea
ce el însuşi face, viaţa sa spirituală se
mişcă, aproape în exclusivitate, în
jurul stării sale personale. Pe termen
lung, acest mod de a trăi nu numai că
conţine riscul de a fi lipsiţi de iubirea
lui Dumnezeu, uitată într-un colţ al
sufletului, ci şi de a cădea în
dezamăgire, pentru că este vorba
despre o luptă în care acel om se află
singur în fața înfrângerii.

Atunci când, în schimb, ne
concentrăm pe ceea ce Dumnezeu
face , ne lăsăm iubiţi în fiecare zi de
către El, primindu-i zilnic Mântuirea,
lupta dobândind altă tărie. Dacă
ieşim învingători, ni se va deschide,
cu o mare naturaleţe, calea
mulţumirilor şi a laudelor; dacă



suntem învinşi, atitudinea noastră
faţă de Dumnezeu va consta din a
reveni, plini de încredere, la Tatăl,
cerând iertare şi lăsându-ne
îmbrăţişaţi de El. Se înţelege astfel că
„filiaţia divină nu este o virtute
particulară, care are propriile sale
acte, ci condiţia permanentă a celui
care deține virtuţile. De aceea, nu se
acționează ca fiu al lui Dumnezeu
prin anumite acţiuni: întreaga
noastră activitate, exercitarea
virtuţilor noastre, poate şi trebuie să
fie exerciţiul filiaţiei divine” (26).

Nu există înfrângere pentru cel care
doreşte să primească zilnic Iubirea
lui Dumnezeu. Chiar şi păcatul se
poate transforma într-o ocazie de a
ne aminti identitatea de fii şi de
reveni la Tatăl, care doreşte să iasă în
întâmpinarea noastră strigând:
„Fiule, fiu al meu!”. Din această
conştiinţă se va naşte – aşa cum se
năştea în Sfântul Josemaría – puterea
de care avem nevoie pentru a merge



încă o dată după Domnul. „Ştiu că voi
şi cu mine, în mod hotărât, prin
strălucirea şi cu ajutorul harului,
vom vedea ce lucruri anume trebuie
să ardem şi le vom arde; ce lucruri
trebuie să aruncăm şi le vom arunca;
ce lucruri trebuie să dăruim şi le
vom dărui” (27). Dar vom face asta
fără îngrijorare şi fără deznădejde,
încercând să nu confundăm idealul
vieţii creştine cu perfecţionismul
(28). Vom trăi astfel, în aşteptarea
Iubirii pe care Dumnezeu ne-o arată,
fiind ocupaţi să iubim. Vom fi
precum fii cei mici care au
descoperit puţin din iubirea Tatălui
lor şi doresc să-i mulţumească în mii
de feluri şi să fie pe placul lui cu
toată dragostea – puţină sau multă –
pe care sunt capabili s-o exprime.

Lucas Buch



[1] F. Ocáriz, Scrisoare pastorală, 14-
II-2017, nr. 30.

[2] Ibidem. Cfr. San Josemaría, Drum,
nr. 961; Prietenii lui Dumnezeu, nr.
239.

[3] Sf. Josemaría, Cristos care trece,
nr. 97.

[4] Sf. Josemaría, Forja, nr. 540.

[5] Sf. Ecaterina de Siena, Dialog, c.
167.

[6] Sf. Chiril din Ierusalim,
Cateheză16, 16.

[7] Sf. Josemaría, Meditaţia din 24-
XII-1969 (la A. Vázquez de Prada,
Fondatorul Opus Dei, vol. 1, Rialp,
Madrid 1997, p. 390).

[8] San Josemaría, Însemnări intime,
nr. 1637 (la A. Vázquez de Prada,
Fondatorul Opus Dei, vol. 1, p. 465).



[9] Sf. Josemarí, Cristos care trece, nr.
64.

[10] Francisc, Omilia la Slujba de
iniţiere a Pontificatului, 19-III-2013.

[11] Francisc, Omilie, 31-VII-2016.

[12] Benedict XVI, Omilia la Slujba de
iniţiere a Pontificatului, 24-IV-2005.

[13] Sf. Josemaría, Scrisoare 25-
I-1961, nr. 54 (la E. Burkhart, J.
López, Viaţa cotidiană şi sfinţenia din
învăţămintele Sfântului Josemaría,
vol. 2, Rialp, Madrid 2013, p. 20, nota
3).

[14] Sf. Josemaría, Adnotări din
predicare, 6-VII-1974, la E. Burkhart,
J. López, Viaţa cotidiană şi sfinţenia
din învăţămintele Sfântului
Josemaría, vol. 2, p. 108.

[15] F. Ocáriz, Scrisoare pastorală,
14-II-2017, nr. 8.



[16] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 143.

[17] Sf. Josemaría, Brazdă, nr. 860.

[18] Conf. de ex. F. Ocáriz, „Filiaţia
divină” în Dicționarul Sfântului
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013, pp.
519-526.

[19] Anul jubiliar al Milostivirii a
permis redescoperirea unora dintre
ei. Conf. Consiliului Pontifical pentru
Promovarea Noii Evanghelizării,
Milostivi precum Tatăl, Subsidii
pentru Jubileul Milostivirii
2015-2016.

[20] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 150.

[21] Papa Francisc, Omilie, 31-
VII-2016.

[22] Sf. Ioan Paul al II-ea, Omilie, 4-
V-2003.



[23] Sf. Josemaría, Cristos care trece,
nr. 64.

[24] Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc. Dives
in Misericordia (30-XI-1980), nr. 5.

[25] Sf. Josemaría, Cristos care trece,
nr. 66.

[26] F. Ocáriz – I. de Celaya, A trăi ca
fii ai lui Dumnezeu, Eunsa, Pamplona
1993, p. 54.

[27] Sf. Josemaría, Cristos care trece,
nr. 66.

[28] Cfr. F. Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 14-II-2017, nr. 8.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

mediterane-vietii-interioare/
(27.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/mediterane-vietii-interioare/
https://opusdei.org/ro-ro/article/mediterane-vietii-interioare/

	Noi Mediterane (I): „Acea primă rugăciune ca fiu al lui Dumnezeu”

