
opusdei.org

Marele Necunoscut

Omilie rostită de fondatorul
Opus Dei, la 25 mai 1969, în
sărbătoarea Rusaliilor.
Publicată în cartea „E Cristos
care trece”.

08.06.2025

MARELE NECUNOSCUT

Omilie rostită pe 25-V-1969

Sărbătoarea Rusaliilor

Faptele Apostolilor, povestindu-ne
evenimentele din acea zi de Rusalii
când Duhul Sfânt S-a pogorât sub



formă de limbi de foc asupra
discipolilor Domnului nostru, ne fac
să fim martori la marea manifestare
a puterii lui Dumnezeu, cu care
Biserica și-a început drumul printre
neamuri. Victoria pe care Cristos –
prin ascultarea Sa, prin jertfa Sa pe
Cruce și prin Învierea Sa– o obținuse
asupra morții și asupra păcatului, s-a
revelat atunci în toată splendoarea
Sa divină.

Discipolii, care erau deja martori ai
gloriei celui Înviat, au experimentat
în ei înșiși puterea Duhului Sfânt:
mintea și inimile lor s-au deschis
unei lumini noi. Îl urmaseră pe
Cristos și acceptaseră învățăturile Lui
cu credință, dar nu erau întotdeauna
capabili să înțeleagă pe deplin sensul
lor: era necesar ca Duhul adevărului
să vină, ca să-i facă să înțeleagă toate
lucrurile. Ei știau că numai în Isus
puteau găsi cuvinte de viață veșnică
și erau dispuși să-L urmeze și să-și
dea viața pentru El, dar erau slabi și,



când a sosit ceasul încercării, au
fugit, lăsându-L singur. În ziua
Rusaliilor toate acestea au trecut:
Duhul Sfânt, care este un duh de
tărie, i-a făcut fermi, siguri,
îndrăzneți. Cuvântul Apostolilor
răsună tare și vibrant pe străzile și
piețele Ierusalimului.

Bărbații și femeile care, veniți din
cele mai diverse regiuni, umblau
prin oraș în acele zile, ascultau cu
uimire. Parți, mezi, elamiți și locuitori
din Mesopotamia, Iudeea și
Capadocia, din Pont și Asia, din Frigia
și Pamfilia, din Egipt și din părțile
Libiei, care sunt aproape de Cirene,
romani în trecere, atât iudei cât și
prozeliți, cretani și arabi îi auzim
vorbind în limbile noastre despre
faptele mărețe ale lui Dumnezeu.
Aceste minuni, care se înfăptuiesc
sub ochii lor, îi determină să acorde
atenție predicării apostolice. Același
Duh Sfânt, care acționa în discipolii



Domnului, le-a atins și lor inimile și i-
a condus la credință.

Ne povestește Sfântul Luca că, după
ce a vorbit Sfântul Petru proclamând
Învierea lui Cristos, mulți dintre cei
care îl înconjurau s-au apropiat
întrebând: Ce să facem, fraților?
Apostolul le-a răspuns: Convertiți-vă
și fiecare dintre voi să se boteze în
numele lui Isus Cristos spre iertarea
păcatelor voastre și veți primi darul
Duhului Sfânt! În ziua aceea s-au
încorporat în Biserică, termină
spunând textul sfânt, aproape trei
mii de persoane.

Venirea solemnă a Duhului în ziua
Rusaliilor nu a fost un eveniment
izolat. Nu există nicio pagină din 
Faptele Apostolilor în care să nu ni se
vorbească despre El și despre
acțiunea prin care El călăuzește,
îndrumă și încurajează viața și
faptele primei comunități creștine: El
este cel care inspiră predicarea



Sfântului Petru, care-i confirmă în
credință pe discipoli , care
pecetluiește cu prezența Sa
chemarea adresată păgânilor, care îi
trimite pe Saul și Barnaba spre
ținuturile îndepărtate pentru a
deschide noi căi învățăturii lui Isus..
Într-un cuvânt, prezența și lucrarea
Lui domină totul.

Actualitatea Rusaliilor

Această realitate profundă pe care
ne-o dezvăluie textul Sfintei Scripturi
nu este o amintire a trecutului, o
epocă de aur a Bisericii care a rămas
în urmă în istorie. Este de asemenea,
mai presus de mizeriile și păcatele
fiecăruia dintre noi, realitatea
Bisericii de astăzi și a Bisericii din
toate timpurile. Eu îl voi ruga pe
Tatăl –a anunțat Domnul discipolilor
Săi– iar El vă va da un alt Mângâietor
ca să fie cu voi pentru totdeauna . Isus
Și-a ținut promisiunile: a înviat, S-a
înălțat la cer și, în unire cu Tatăl



Veșnic, ne trimite pe Duhul Sfânt ca
să ne sfințească și să ne dea viață.

Tăria și puterea lui Dumnezeu
luminează fața pământului. Duhul
Sfânt continuă să asiste Biserica lui
Cristos, pentru ca ea să fie –mereu și
în toate– un semn ridicat înaintea
popoarelor, care vestește omenirii
bunăvoința și iubirea lui Dumnezeu.
Oricât de mari ar fi limitele noastre,
noi, oamenii, putem privi cu
încredere la cer și ne putem simți
plini de bucurie: Dumnezeu ne
iubește și ne eliberează de păcatele
noastre. Prezența și acțiunea
Duhului Sfânt în Biserică sunt
garanția și anticiparea fericirii
veșnice, a acelei bucurii și a acelei
păci pe care Dumnezeu ni le rezervă.

Și noi, la fel ca cei dintâi care s-au
apropiat de Sfântul Petru în ziua
Rusaliilor, am fost botezați. În botez,
Tatăl nostru Dumnezeu a luat în
stăpânire viața noastră, ne-a



încorporat în cea a lui Cristos și ne-a
trimis pe Duhul Sfânt. Domnul, ne
spune Sfânta Scriptură, ne-a mântuit
prin baia renașterii și reînnoirii
Duhului Sfânt, pe care L-a revărsat
din belșug asupra noastră prin Isus
Cristos, mântuitorul nostru, pentru
ca, justificați prin harul Lui, să
devenim în speranță moștenitori ai
vieții veșnice.

Experiența slăbiciunii noastre și a
eșecurilor noastre, dezamăgirea care
poate fi produsă de spectacolul
dureros al micimii sau chiar al
răutății unora care se numesc
creștini, aparentul eșec sau
dezorientarea unor proiecte
apostolice, toate acestea –verificarea
realității păcatului și a limitărilor
umane– pot, totuși, să constituie un
test pentru credința noastră și să facă
să se insinueze ispita și îndoiala:
unde sunt tăria și puterea lui
Dumnezeu? Este timpul să
reacționăm, să practicăm speranța



într-un mod mai pur și mai robust și,
prin urmare, să încercăm să fie mai
fermă fidelitatea noastră.

Dați-mi voie să vă povestesc un
eveniment din viața mea personală
care s-a întâmplat cu mulți ani în
urmă. Într-o zi, un prieten cu o inimă
bună, dar care nu avea credință, mi-a
spus, în timp ce arăta spre o hartă a
lumii: Uită-te, de la nord la sud și de
la est la vest. La ce vrei să mă uit?, l-
am întrebat. Răspunsul lui a fost: 
eșecul lui Cristos. Atâtea secole,
încercând să-Și introducă învățătura
în viața oamenilor, și uite rezultatele.
La început m-am umplut de tristețe:
este într-adevăr o mare durere să
consider că sunt mulți cei care încă
nu-L cunosc pe Domnul și că, printre
cei care îl cunosc, sunt mulți de
asemenea cei care trăiesc de parcă
nu L-ar fi cunoscut.

Dar această senzație a durat doar o
clipă, lăsând loc iubirii și



recunoștinței, pentru că Isus a vrut
să facă din fiecare om un colaborator
liber în lucrarea Lui
răscumpărătoare. El nu a eșuat:
învățătura și viața Lui fecundează în
mod continuu lumea.
Răscumpărarea realizată de El este
suficientă și îmbelșugată.

Dumnezeu nu vrea sclavi, ci fii, și ne
respectă libertatea. Mântuirea
continuă, iar noi participăm la ea:
voința lui Cristos este ca –după
cuvintele puternice ale Sfântului
Paul– să împlinim în trupul nostru,
în viața noastră, ceea ce lipsește
pătimirii Lui, pro Corpore eius, quod
est Ecclesia, în folosul trupului Său,
care este Biserica.

Merită să-ți riști viața, dăruindu-te în
întregime, pentru a corespunde
dragostei și încrederii pe care
Dumnezeu a pus-o în noi. Merită, în
primul rând, să ne decidem să luăm
în serios credința noastră creștină.



Recitând Crezul, mărturisim că
credem în Dumnezeu Tatăl
Atotputernicul, în Fiul Său Isus
Cristos care a murit și a înviat, și în
Duhul Sfânt, Domnul și de viață
dătătorul. Mărturisim că Biserica
una, sfântă, catolică și apostolică este
trupul lui Cristos, însuflețit de Duhul
Sfânt. Ne bucurăm pentru iertarea
păcatelor și în speranța învierii
viitoare. Dar, aceste adevăruri,
pătrund până în adâncul inimii sau
rămân doar pe buze? Mesajul divin
al biruinței, al bucuriei și al păcii din
ziua Rusaliilor trebuie să fie temelia
de nezdruncinat al modului de a
gândi, de a reacționa și de a trăi al
fiecărui creștin.

Puterea lui Dumnezeu și
slăbiciunea umană

Non est abbreviata manus Domini, nu
s-a scurtat mâna lui Dumnezeu:
Dumnezeu nu este mai puțin
puternic astăzi decât în alte vremuri



și nici dragostea Lui pentru oameni
nu este mai puțin adevărată.
Credința noastră ne învață că
întreaga creație, mișcarea
pământului și a stelelor, acțiunile
corecte ale creaturilor și tot ceea ce
este pozitiv în decursul istoriei, totul,
într-un cuvânt, a venit de la
Dumnezeu și este rânduit spre
Dumnezeu.

Acțiunea Duhului Sfânt poate trece
neobservată, pentru că Dumnezeu
nu ne face cunoscute planurile Sale
și pentru că păcatul omului tulbură
și întunecă darurile divine. Dar
credința ne amintește că Domnul
lucrează în mod constant: El este cel
care ne-a creat și ne menține în
ființă; care, cu harul Său, conduce
întreaga creație spre libertatea
gloriei fiilor lui Dumnezeu.

Din acest motiv, tradiția creștină a
rezumat atitudinea pe care trebuie să
o adoptăm față de Duhul Sfânt într-



un singur concept: docilitatea. A fi
sensibili la ceea ce Duhul divin
promovează în jurul nostru și în noi
înșine: la carismele pe care le
distribuie, la mișcările și instituțiile
pe care le inspiră, la afecțiunile și
deciziile pe care face să se nască în
inimile noastre. Duhul Sfânt
înfăptuiește în lume lucrările lui
Dumnezeu: este –după cum spune
imnul liturgic– dătătorul de haruri,
lumina inimilor, oaspetele sufletului,
odihnă în muncă, mângâiere în
lacrimi. Fără ajutorul Său, nu există
nimic în om care să fie nevinovat și
valoros, căci El este Cel care spală
ceea ce este pătat, Cel care vindecă
ceea ce este bolnav, Cel care aprinde
ceea ce este rece, Cel care îndreaptă
ceea ce este rătăcit, Cel care îi
conduce pe oameni la portul
mântuirii și al bucuriei veșnice.

Dar această credință a noastră în
Duhul Sfânt trebuie să fie deplină și
completă: nu este o credință vagă în



prezența lui în lume, este o acceptare
cu recunoștință a semnelor și
realităților de care, în mod special, a
dorit să-Și lege puterea. Când va veni
Duhul adevărului –a anunţat Isus–, El
mă va glorifica pe Mine pentru că
dintr-al Meu va lua și vă va vesti
vouă. Duhul Sfânt este Duhul trimis
de Cristos, pentru a lucra în noi
sfințirea pe care El a obținut-o
pentru noi în timp ce trăia pe
pământ.

Prin urmare, nu poate exista
credință în Duhul Sfânt dacă nu
există credință în Cristos, în
învățătura lui Cristos, în
sacramentele lui Cristos, în Biserica
lui Cristos. Cel care nu iubește
Biserica, cel care nu se încrede în ea,
cel căruia îi place doar să evidențieze
deficiențele și limitările celor care o
reprezintă, cel care o judecă din
afară și este incapabil să se simtă fiu
al ei, nu este consecvent cu credința
creștină și nu crede cu adevărat în



Duhul Sfânt. Îmi vine în minte să
consider cât de extraordinar de
importantă și abundentă va fi
acțiunea Mângâietorului Divin, în
timp ce preotul reînnoiește jertfa
Calvarului, când celebrează Sfânta
Liturghie pe altarele noastre.

Creștinii purtăm marile comori ale
harului în vase de lut; Dumnezeu și-a
încredințat darurile libertății umane
fragile și slabe și, deși puterea
Domnului ne ajută cu certitudine,
concupiscența noastră, comoditatea
și mândria noastră o resping uneori
și ne fac să cădem în păcat. În multe
ocazii, de mai bine de un sfert de
secol, când recit Crezul și afirm
credința mea în divinitatea Bisericii 
una, sfântă, catolică și apostolică,
adaug în ciuda tuturor lucrurilor.
Când am comentat acest obicei al
meu și cineva mă întreabă la ce mă
refer, răspund: la păcatele tale și ale
mele.



Toate acestea sunt adevărate, dar nu
ne autorizează sub nicio formă să
judecăm Biserica într-o manieră
umană, fără credință teologală,
concentrându-ne doar pe calitatea
mai mare sau mai mică a anumitor
eclesiastici sau a anumitor creștini. A
proceda astfel înseamnă a fi
superficiali. Cel mai important lucru
în Biserică nu este să observăm cum
răspund oamenii, ci să vedem ceea ce
face Dumnezeu. Biserica este
aceasta: Cristos prezent între noi;
Dumnezeu care vine la omenire ca să
o mântuiască, chemându-ne prin
revelația Sa, sfințindu-ne cu harul
Său, susținându-ne cu ajutorul Lui
constant, în micile și marile bătălii
ale vieții de zi cu zi.

Putem ajunge la neîncredere în
oameni, și fiecare este obligat să nu
se încreadă în sine însuși și să-și
încununeze zilele cu un mea culpa,
cu un act de căință profund și sincer.
Însă nu avem dreptul să ne îndoim



de Dumnezeu. Iar a te îndoi de
Biserică, de originea ei divină, de
eficacitatea mântuitoare a predicării
și a sacramentelor sale, înseamnă a
te îndoi de însuși Dumnezeu,
înseamnă a nu crede pe deplin în
realitatea venirii Duhului Sfânt.

Înainte ca Cristos să fie răstignit –
scrie Sfântul Ioan Gură de Aur– nu a
existat nicio reconciliere. Și, atâta
timp cât nu a existat împăcare, nu a
fost trimis Duhul Sfânt... Absența
Duhului Sfânt a fost un semn al
mâniei divine. Acum că îl vezi trimis
în plinătatea Sa, nu te îndoi de
reconciliere. Dar dacă se întreabă:
unde este Duhul Sfânt acum? S-ar
putea vorbi de prezența Lui când se
întâmplau minuni, când morții înviau
și leproșii erau vindecați. Cum putem
ști acum că este cu adevărat prezent?
Nu vă faceți griji. Vă voi demonstra că
Duhul Sfânt se află de asemenea acum
printre noi...



Dacă Duhul Sfânt nu ar exista, nu am
putea spune: Isus este Domnul,
pentru că nimeni nu-L poate invoca pe
Isus ca Domn, decât în Duhul Sfânt
(1Cor 12,3). Dacă Duhul Sfânt nu ar
exista, nu ne-am putea ruga cu
încredere. Când ne rugăm, într-
adevăr, spunem: Tatăl nostru, care
ești în ceruri (Mt 6,9). Dacă Duhul
Sfânt nu ar exista, nu L-am putea
numi pe Dumnezeu Tată. De unde știm
asta? Pentru că apostolul ne învață:
Și, pentru că sunteți fii, Dumnezeu L-
a trimis pe Duhul Fiului Său în
inimile noastre, care strigă: Abba,
Tată! (Gal 4,6).

Când îl chemi, așadar, pe Dumnezeu
Tatăl, amintește-ți că Duhul a fost cel
care, mișcându-ți sufletul, Ți-a dat
acea rugăciune. Dacă Duhul Sfânt nu
ar exista, în Biserică nu ar exista
niciun cuvânt de înțelepciune sau
cunoaștere, pentru că este scris: este
dat prin Duhul cuvântul înțelepciunii
(1Cor 12,8)... Dacă Duhul Sfânt nu ar



fi prezent, Biserica nu ar exista. Dar,
dacă Biserica există, este sigur că
Duhul Sfânt nu lipsește.

Mai presus de deficiențele și
limitările umane, insist, Biserica este
aceasta: semnul și într-un anumit fel
–nu în sensul strict în care a fost
definită dogmatic esența celor șapte
sacramente ale Noului Legământ–
sacramentul universal al prezenței
lui Dumnezeu în lume. A fi creștin
înseamnă a fi fost regenerat de
Dumnezeu și trimis oamenilor
pentru a le vesti mântuirea. Dacă am
avea o credință puternică și vie și L-
am face cunoscut pe Cristos cu
îndrăzneală, atunci am vedea
întâmplându-se în fața ochilor noștri
minuni ca cele din epoca apostolică.

Deoarece și acum se redă vederea
orbilor, care își pierduseră
capacitatea de a privi spre cer și de a
contempla minunile lui Dumnezeu;
se dă libertatea șchiopilor și



schilozilor, care erau legați de
patimile lor și ale căror inimi nu mai
știau să iubească; se redă auzul celor
surzi, celor care nu voiau să știe
nimic despre Dumnezeu; muţii sunt
făcuți să vorbească, ale căror limbi
erau ţinute în frâu pentru că nu
voiau să-şi mărturisească
înfrângerile; se învie morții, adică pe
cei în care păcatul a distrus viața.
Putem observa încă o dată cum 
cuvântul lui Dumnezeu este viu, plin
de putere și mai ascuțit decât orice
sabie cu două tăișuri și, asemenea
primilor creștini credincioși, ne
bucurăm admirând puterea Duhului
Sfânt și acțiunea sa în inteligența și
voința creaturilor sale.

Să-L facem cunoscut pe Cristos

Văd toate întâmplările vieții –cele ale
fiecărei existențe individuale și, într-
un anumit fel, cele ale marilor
răscruci ale istoriei– ca atâtea alte
chemări pe care Dumnezeu le



adresează oamenilor, pentru ca ei să
se înfrunte cu adevărul; și ca ocazii,
care ni se oferă nouă creștinilor, ca
să vestim prin faptele noastre și prin
cuvintele noastre ajutați de har,
Duhul căruia îi aparținem.

Fiecare generație de creștini trebuie
să-și răscumpere și să-și sfințească
propriul timp: pentru a face acest
lucru, trebuie să înțeleagă și să
împărtășească dorințele celorlalți
oameni, semenii lor, pentru a le face
cunoascut, prin darul limbilor, cum
trebuie să corespundă la acțiunea
Duhului Sfânt, la revărsarea
permanentă a bogățiilor Inimii
divine. Nouă, creștinilor, ne revine
misiunea de a anunța în aceste zile,
acestei lumi din care facem parte și
în care trăim, mesajul vechi și nou al
Evangheliei.

Nu este adevărat că toți oamenii de
astăzi –așa, în general și în
ansamblu– sunt închiși sau rămân



indiferenți față de ceea ce învață
credința creștină despre destinul și
ființa omului; nu este cert că oamenii
din aceste vremuri sunt preocupați
doar de lucrurile pământești și nu
sunt interesați să privească spre cer.
Deși nu lipsesc ideologiile –și
persoane care le susțin– care sunt
închise, există în timpul nostru
dorințe mari și atitudini înfiorătoare,
eroisme și lașități, iluzii și
dezamăgiri; creaturi care visează la o
lume nouă, mai dreaptă și mai
umană, și altele care, poate
dezamăgiți de eșecul idealurilor lor
dintâi, se refugiază în egoismul de a-
și căuta doar propria liniște, sau de a
rămâne cufundați în eroare.

Tuturor acestor bărbați și femei,
oriunde s-ar afla, în momentele lor
de exaltare sau în crizele și
înfrângerile lor, trebuie să le
transmitem anunțul solemn și
puternic al Sfântului Petru, în zilele
care au urmat Rusaliilor: Isus este



piatra de temelie, Răscumpărătorul,
totul vieții noastre, pentru că nu este
în nimeni altul mântuirea, pentru că
nu este niciun alt nume sub cer dat
oamenilor, în care să fim mântuiți.

Între darurile Duhului Sfânt, aș
spune că există unul de care toți
creștinii au o nevoie deosebită: darul
înțelepciunii care, făcându-ne să-L
cunoaștem pe Dumnezeu și să ne
bucurăm de Dumnezeu, ne pune în
situația de a putea judeca în adevăr
situațiile și lucrurile din această
viață. Dacă am fi consecvenți cu
credința noastră, când ne uităm în
jurul nostru și contemplăm
spectacolul istoriei și al lumii, nu am
putea decât să simțim că se înalță în
inima noastră aceleași sentimente ca
ale lui Isus Cristos: văzând mulțimile,
I s-a făcut milă de ele, căci erau
istovite și părăsite ca niște oi care nu
au păstor.



Aceasta nu înseamnă că creștinul nu
observă tot binele care există în
omenire, că nu apreciază bucuriile
pure, că nu participă la dorințele și
idealurile pământești. Dimpotrivă, el
simte toate acestea din adâncul
sufletului său, și le împărtășește și le
trăiește cu o profunzime deosebită,
întrucât cunoaște mai bine decât
orice om profunzimile spiritului
uman.

Credința creștină nu micșorează
curajul și nici nu îngrădește
impulsurile nobile ale sufletului, ci
mai degrabă le mărește prin
dezvăluirea sensului lor adevărat și
autentic: nu suntem destinați unei
fericiri oarecare, pentru că am fost
chemați să pătrundem în intimitatea
divină, să-L cunoaștem și să-L iubim
pe Dumnezeu Tatăl, pe Dumnezeu
Fiul și pe Dumnezeu Duhul Sfânt și,
în Trinitatea și în Unitatea lui
Dumnezeu, pe toți îngerii și pe toți
oamenii.



Aceasta este marea îndrăzneală a
credinței creștine: să proclamăm
valoarea și demnitatea naturii
umane și să afirmăm că, prin harul
care ne înalță la ordinea
supranaturală, am fost creați pentru
a dobândi demnitatea de fii ai lui
Dumnezeu. Cu siguranță o
îndrăzneală incredibilă, dacă nu s-ar
fi bazat pe decretul mântuitor al lui
Dumnezeu Tatăl și nu ar fi fost
confirmată prin sângele lui Cristos și
reafirmată și făcută posibilă prin
acțiunea constantă a Duhului Sfânt.

Trebuie să trăim din credință, să
creștem în credință, până se poate
spune despre fiecare dintre noi,
despre fiecare creștin, ceea ce unul
dintre marii Doctori ai Bisericii
Răsăritene a scris cu secole în urmă: 
așa cum trupurile transparente și
limpezi, când primesc razele de
lumină, devin strălucitoare și radiază
de strălucire, tot la fel și sufletele care
sunt conduse și luminate de Duhul



Sfânt devin și ele spirituale și duc
lumina harului la celelalte suflete. De
la Duhul Sfânt provine cunoașterea
lucrurilor viitoare, inteligența
misterelor, înțelegerea adevărurilor
ascunse, împărțirea darurilor,
cetățenia cerească, conversația cu
îngerii. De la El, bucuria care nu se
termină niciodată, perseverența în
Dumnezeu, asemănarea cu Dumnezeu
și, lucrul cel mai sublim la care se
poate gândi, a deveni Dumnezeu.

Conștiința magnitudinii demnității
umane –într-un mod eminent,
inefabil, fiind constituiți prin har în
fii ai lui Dumnezeu– împreună cu
umilința, formează în creștin unul și
același lucru, deoarece nu sunt
puterile noastre cele care ne salvează
și ne dă viața, ci favoarea divină.
Acesta este un adevăr care nu poate
fi uitat niciodată, pentru că atunci
îndumnezeirea s-ar perverti și s-ar
transforma în prezumție, în mândrie
și, mai devreme sau mai târziu, în



prăbușire spirituală în fața
experienței propriei slăbiciuni și
mizerii.

Îndrăznesc să spun: sunt sfânt? –se
întrebă Sfântul Augustin–. Dacă ar fi
să spun că sunt sfânt pentru că mă
sfințesc singur și nu am nevoie de
nimeni ca să mă sfințească, aș fi
arogant și mincinos. Dar dacă
înțelegem prin sfânt pe cel sfințit,
după cum se citește în cartea
Leviticului: fiți sfinți, pentru că Eu,
Dumnezeu, sunt sfânt; atunci și trupul
lui Cristos, până la ultimul om de la
marginile pământului și, împreună cu
Capul Său și sub Capul Său, poate
spune cu îndrăzneală: sunt sfânt.

Iubiți pe a treia Persoană a
Prefericitei Treimi: ascultați în
intimitatea ființei voastre moțiunile
divine –acele încurajări, acele
reproșuri– umblați pe pământ în
lumina revărsată în sufletul vostru:
și Dumnezeul nădejdii ne va umple



de orice fel de pace, pentru ca
această speranță să crească în noi
întotdeauna din ce în ce mai mult,
prin puterea Duhului Sfânt.

Să-L tratăm pe Duhul Sfânt

A trăi conform Duhului Sfânt
înseamnă a trăi din credință, din
speranță, din caritate; a-L lăsa pe
Dumnezeu să ne stăpânească și să ne
schimbe din rădăcină inimile
noastre, pentru a le face pe măsura
Lui. O viață creștină matură,
profundă și puternică este ceva ce nu
poate fi improvizat, pentru că este
rodul creșterii în noi a harului lui
Dumnezeu. În Faptele Apostolilor,
situația comunității creștine timpurii
este descrisă printr-o frază scurtă,
dar plină de sens: erau stăruitori în
învățătura apostolilor și în
comuniunea fraternă, la frângerea
pâinii și la rugăciune.

Așa au trăit cei dintâi și cum ar
trebui să trăim noi: meditarea



învățăturii credinței până când
aceasta devine proprie, întâlnirea cu
Cristos în Euharistie, dialogul
personal –rugăciunea fără
anonimat– față în față cu Dumnezeu,
trebuie să constituie substanța
ultimă a conduitei noastre. Dacă
aceasta lipsește, poate că va exista
reflecție erudită, activitate mai mult
sau mai puțin intensă, devoțiuni și
practici. Dar nu va exista o autentică
existență creștină, pentru că va lipsi
contopirea cu Cristos, participarea
reală și trăită la lucrarea divină a
mântuirii.

Este o învățătură care se aplică
oricărui creștin, pentru că toți
suntem chemați în mod egal la
sfințenie. Nu există creștini de clasa a
doua, siliți să pună în practică doar o
versiune diluată a Evangheliei: toți
am primit același Botez și, deși există
o mare diversitate de carisme și
situații umane, există același Duh
care distribuie darurile divine,



aceeași credință, aceeași speranță,
aceeași caritate.

Prin urmare, putem considera
întrebarea pe care apostolul o
formulează ca fiind adresată nouă: 
Nu știți că voi sunteți templul lui
Dumnezeu și că Duhul lui Dumnezeu
locuiește în voi?, și să o primim ca pe
o invitație la o relație mai personală
și mai directă cu Dumnezeu. Din
păcate, pentru unii creștini,
Mângâietorul este Marele
Necunoscut: un nume care se
pronunță, dar care nu este Cineva –
una dintre cele trei Persoane ale
unicului Dumnezeu–, cu cine se
vorbește și din cine se trăiește.

În schimb, trebuie să-L tratăm cu
simplitate și încredere constantă, așa
cum ne învață Biserica să o facem
prin intermediul liturgiei. Atunci îl
vom cunoaște mai bine pe Domnul
nostru și, în același timp, vom realiza
mai deplin darul imens pe care-l



presupune faptul de a ne numi
creștini: ne vom da seama de toată
măreția și de tot adevărul acelei
îndumnezeiri, a acelei participări la
viața divină, la care m-am referit mai
devreme.

Pentru că Duhul Sfânt nu este un
artist care desenează în noi substanța
divină, de parcă El ar fi străin de ea,
nu în acest fel ne conduce la
asemănarea divină; ci El însuși, care
este Dumnezeu și purcede de la
Dumnezeu, Se întipărește pe Sine în
inimile care îl primesc precum o
pecete pe ceară și, în felul acesta, prin
comunicarea Sa și a asemănării,
restabilește natura după frumusețea
modelului divin și restituie omului
chipul lui Dumnezeu.

Pentru a preciza, chiar dacă doar
într-un mod foarte general, un stil de
viață care să ne împingă să tratăm cu
Duhul Sfânt –și, împreună cu El, pe
Tatăl și pe Fiul– și pentru a ne



familiariza cu Mângâietorul, ne
putem opri la trei realități
fundamentale: docilitate –repet–,
viață de rugăciune, unire cu Crucea.

Docilitate, în primul rând, pentru că
Duhul Sfânt este cel care, cu
inspirațiile Sale, dă un ton
supranatural gândurilor, dorințelor
și faptelor noastre. El este Cel care ne
împinge să aderăm la învățătura lui
Cristos și să o asimilăm în
profunzime, Cel care ne dă lumină
pentru a ne conștientiza vocația
noastră personală și puterea de a
realiza tot ceea ce așteaptă
Dumnezeu. Dacă suntem docili față
de Duhul Sfânt, chipul lui Cristos se
va forma din ce în ce mai mult în noi
și astfel ne vom apropia pe zi ce trece
mai mult de Dumnezeu Tatăl. Căci
toți cei care sunt călăuziți de Duhul
lui Dumnezeu sunt fiii lui Dumnezeu.

Dacă ne lăsăm călăuziți de către
acest principiu de viață prezent în



noi, care este Duhul Sfânt, vitalitatea
noastră spirituală va crește și ne vom
abandona în mâinile Tatălui nostru
Dumnezeu, cu aceeași spontaneitate
și încredere cu care un copil se
aruncă în brațele tatălui său. Dacă nu
veți deveni asemenea copiilor, nu veți
intra în împărăția cerurilor. Un vechi
drum interior al copilăriei, mereu
actual, care nu este moliciune, nici
lipsă de gust omenesc: este
maturitate supranaturală, care ne
face să pătrundem mai adânc în
minunile iubirii divine, să ne
recunoaștem micimea și să ne
identificăm pe deplin voința cu cea a
lui Dumnezeu.

Viață de rugăciune, în al doilea rând,
pentru că dăruirea, ascultarea și
blândețea creștinului se nasc din
iubire și sunt îndreptate către iubire.
Iar dragostea duce la relație, la
conversație, la prietenie. Viața
creștină necesită un dialog constant
cu Dumnezeu Unul și Întreit, și



tocmai la această intimitate ne
conduce Duhul Sfânt. Cine dintre
oameni cunoaște ceea ce este în om
dacă nu duhul omului care este în
om? Tot la fel, nimeni nu a cunoscut
cele ale lui Dumnezeu în afară de
Duhul lui Dumnezeu. Dacă avem o
relație strânsă cu Duhul Sfânt, vom
deveni și noi spirituali, ne vom simți
frați ai lui Cristos și fii ai lui
Dumnezeu, pe care nu vom ezita să-L
invocăm ca Tată al nostru.

Să ne obișnuim să-L frecventăm pe
Duhul Sfânt, care este Cel care
trebuie să ne sfințească: să ne
încredem în El, să-I cerem ajutorul,
să-L simțim aproape de noi. În felul
acesta va crește biata noastră inimă,
vom avea mai multă dorință de a-L
iubi pe Dumnezeu și, pentru El, toate
creaturile. Și acea viziune finală a
Apocalipsei va fi reprodusă în viețile
noastre: Duhul și Mireasa, Duhul
Sfânt și Biserica –și fiecare creștin–
care se adresează lui Isus, lui Cristos,



și îi cer să vină, ca să fie cu noi
pentru totdeauna.

Unire cu Crucea, în ultimul rând,
pentru că în viața lui Cristos Calvarul
a precedat Învierea și Rusaliile, și
același proces trebuie reprodus în
viața fiecărui creștin: Suntem –ne
spune Sfântul Paul– împreună-
moștenitori cu Cristos, dacă suferim
cu El, ca împreună cu El să fim și
glorificați. Duhul Sfânt este rodul
crucii, al abandonării totale lui
Dumnezeu, al căutării exclusive a
slavei Lui și al renunțării cu totul la
noi înșine.

Numai atunci când omul, fiind fidel
harului, hotărăște să pună Crucea în
centrul sufletului său, lepădându-se
de sine din iubire față de Dumnezeu,
fiind cu adevărat detașat de egoism și
de orice falsă siguranță umană, adică
atunci când trăiește cu adevărat prin
credință, atunci și numai atunci va
primi pe deplin marele foc, marea



lumină, marea mângâiere a Duhului
Sfânt.

Atunci pacea și libertatea pe care
Cristos le-a câștigat pentru noi vin în
suflet și ne sunt comunicate
împreună cu harul Duhului Sfânt. 
Rodul Duhului este: iubirea, bucuria,
pacea, îndelunga răbdare, bunătatea,
bunăvoința, fidelitatea, blândețea,
cumpătarea: iar unde este Duhul
Domnului acolo este libertate.

În mijlocul limitărilor inseparabile
de situația noastră prezentă, pentru
că păcatul încă sălășluiește într-un
fel în noi, creștinul percepe cu o
nouă claritate toată bogăția filiației
sale divine, când se recunoaște cu
totul liber pentru că muncește în
lucrurile Tatălui său, când bucuria
lui devine constantă pentru că nimic
nu este capabil să-i distrugă
speranța.

Este în acel moment, în plus și în
același timp, când este capabil să



admire toate frumusețile și
minunățiile pământului, să aprecieze
toată bogăția și toată bunătatea, să
iubească cu toată integritatea și cu
toată puritatea pentru care este
făcută inima omului. Atunci durerea
în fața păcatului nu degenerează
niciodată într-un gest amar, disperat
sau trufaș, pentru că remușcarea și
cunoașterea slăbiciunii umane îl
conduce să se identifice din nou cu
dorințele răscumpărătoare ale lui
Cristos și să simtă mai profund
solidaritatea cu toți oamenii. Atunci,
în cele din urmă, creștinul
experimentează cu certitudine în
sine puterea Duhului Sfânt, astfel
încât propriile căderi să nu-l
copleșească: pentru că sunt o
invitație de a începe din nou și de a
continua să fie un martor fidel al lui
Cristos la toate răscrucile
pământului, în ciuda mizeriilor
personale, care în aceste cazuri sunt
de obicei greșeli minore, care abia
tulbură sufletul; și, chiar dacă ar fi



grave, recurgând la Sacramentul
Spovezii cu părere de rău, se întoarce
la pacea lui Dumnezeu și redevine
un bun martor al îndurărilor Sale.

Așa este, într-un scurt rezumat, care
abia reușește să traducă în sărace
cuvinte omenești, bogăția credinței,
viața creștinului, dacă se lasă
călăuzit de Duhul Sfânt. Nu pot, de
aceea, să închei altfel decât prin a-mi
însuși cererea cuprinsă într-una din
cântările liturgice ale sărbătorii
Rusaliilor, care este ca un ecou al
rugăciunii neîncetate a întregii
Biserici: Vino, Duhule Creator,
vizitează mintea poporului Tău,
umple cu har ceresc inimile pe care
Le-ai creat. La școala Ta, fă-ne să-L
cunoaștem pe Tatăl, fă-ne să-L
cunoaștem și pe Fiul, fă-ne apoi să
credem veșnic în Tine, Duh care
purcezi din amândoi.



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/marele-

necunoscut/ (12.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/marele-necunoscut/
https://opusdei.org/ro-ro/article/marele-necunoscut/

	Marele Necunoscut

