
opusdei.org

Lupta interioară
(Duminica Floriilor)

Omilie rostită de Sfântul
Josemaría în Duminica
Floriilor, 4 aprilie 1971, și
publicată în cartea „Este Cristos
care trece”. Oferim prima
traducere în limba română.

05.04.2025

Ca orice sărbătoare creștină, aceasta
pe care o celebrăm astăzi este în mod
special o sărbătoare a păcii.
Ramurile, cu simbolismul lor
străvechi, evocă acea scenă din
Geneză: A așteptat Noe alte șapte zile



și a trimis din nou un porumbel din
arcă. Spre seară, porumbelul s-a
întors la el având în cioc o ramură de
măslin ruptă de curând. Noe a știut
atunci că apele s-au scurs de pe
pământ. Acum ne putem aminti că
legământul dintre Dumnezeu și
poporul Său este confirmat și stabilit
în Cristos, pentru că El este pacea
noastră. În acea minunată unitate și
recapitulare a vechiului în nou, care
caracterizează liturgia Sfintei noastre
Biserici Catolice, citim astăzi aceste
cuvinte pline de bucurie: Copiii
evreilor, purtând ramuri de măslin,
au ieșit în întâmpinarea Domnului,
strigând și spunând: Glorie în înaltul
cerului.

Aclamația la Isus Cristos se unește în
sufletul nostru cu cea care a
întâmpinat nașterea lui la Betleem. 
Pe când El înainta, spune Sfântul
Luca, își aruncau hainele pe drum.
Apropiindu-se de coborârea Muntelui
Măslinilor, toată mulțimea



discipolilor, bucurându-se, a început
să-l laude pe Dumnezeu cu glas
puternic pentru toate minunile pe care
le-au văzut, spunând: Binecuvântat
cel ce vine, Regele, în numele
Domnului! Pace în cer și glorie în
înaltul cerurilor!

Pace pe pământ

Pax in coelo, pace în ceruri. Dar să ne
uităm și la lume: de ce nu există pace
pe pământ? Nu; nu este pace; există
doar aparența păcii, un echilibru al
fricii, angajamente precare. Nici în
Biserică nu există pace, căci este
plină de tensiuni care rup tunica
albă a Miresei lui Cristos. Nu există
pace în multe inimi care încearcă în
zadar să compenseze neliniștea
sufletului cu forfota constantă, cu
mica satisfacție a bunurilor care nu
satură, pentru că lasă mereu gustul
amar al tristeții.

Frunzele de palmier, scrie Sfântul
Augustin, sunt simbol al omagiului,



deoarece înseamnă victorie. Domnul
era aproape de a învinge, murind pe
Cruce. În semnul Crucii va birui
asupra Diavolului, prințul morții.
Cristos este pacea noastră pentru că
a învins; și a câștigat pentru că a
luptat, în lupta grea împotriva răului
acumulat al inimilor umane.

Cristos, care este pacea noastră, este
de asemenea Calea. Dacă vrem pace,
trebuie să urmăm pașii lui. Pacea
este consecința războiului, a luptei, a
acelei lupte ascetice, interioare, pe
care fiecare creștin trebuie să o
susțină împotriva a tot ceea ce în
viața lui nu este de la Dumnezeu:
împotriva mândriei, senzualității,
egoismului, superficialității, inimii
împietrite. Este inutil să strigi după
pacea exterioară dacă nu există
liniște în conștiințe, în adâncul
sufletului, pentru că din inima omului
ies gândurile rele, crimele, adulterele,
desfrânările, furturile, mărturiile
false, blasfemiile.



Luptă, angajament față de iubire și
dreptate

Dar acest limbaj, nu este oare deja
depășit? Nu a fost înlocuit cu un
limbaj al oportunității, al renunțării
personale deghizat în hainele unei
false științe? Nu există oare un acord
tacit conform căruia bunurile reale
sunt: banii care cumpără totul,
puterea temporală, viclenia de a
rămâne mereu deasupra,
înțelepciunea umană care se
definește ca fiind matură, care crede
că a depășit sacrul?

Nu sunt și nu am fost niciodată
pesimist, deoarece credința îmi
spune că Cristos a învins definitiv și
ne-a dat, ca arvună a biruinței sale,
un mandat, care este și un
angajament: să luptăm. Noi creștinii
avem un angajament de iubire, pe
care l-am acceptat în mod liber
înaintea chemării harului divin: o
obligație care ne încurajează să



luptăm cu tenacitate, pentru că știm
că suntem la fel de fragili ca și ceilalți
oameni. Dar în același timp nu
putem uita că, dacă punem
mijloacele necesare, vom fi sarea,
lumina și drojdia lumii: vom fi
mângâierea lui Dumnezeu.

Dorința noastră de a persevera cu
tenacitate spre acest țel al Iubirii
este, în plus, o datorie justă. Iar
materia acestei obligații, comună
tuturor credincioșilor, se
concretizează în lupta constantă.
Întreaga tradiție a Bisericii a vorbit
despre creștini ca fiind milites
Christi, soldați ai lui Cristos. Soldați
care aduc liniște altora, în timp ce
luptă fără încetare împotriva
înclinațiilor lor personale rele.
Uneori, din lipsă de simț
supranatural, din cauza unei
neîncrederi practice, nu se dorește să
se înțeleagă nimic despre viața de pe
pământ ca fiind o armată. Ei
insinuează cu răutate că, dacă ne



considerăm milites Christi, există
pericolul de a folosi credința în
scopuri temporale de violență, de
bande. Acest mod de a gândi este o
simplificare tristă, ilogică, care este
adesea legată de confort și lașitate.

Nimic mai străin de credința creștină
decât fanatismul, cu care sunt
prezentate îmbinările ciudate între
profan și spiritual, indiferent de
ideologia lor. Acest pericol nu există
dacă lupta este înțeleasă așa cum ne-
a învățat Cristos: ca un război al
fiecăruia cu sine însuși, ca un efort
mereu reînnoit de a-l iubi pe
Dumnezeu mai mult, de a înlătura
egoismul, de a-i sluji pe toți oamenii.
A renunța la această luptă, oricare ar
fi scuza, înseamnă a te declara din
start înfrânt, anihilat, fără credință,
cu sufletul căzut, împrăștiat în
satisfacții meschine.

Pentru creștin, lupta spirituală
înaintea lui Dumnezeu și a tuturor



fraților în credință este o necesitate,
o consecință a stării sale. Prin
urmare, dacă cineva nu luptă, îl
trădează pe Isus Cristos și întregul
său trup mistic, care este Biserica.

Luptă neîncetată

Războiul creștinului este neîncetată,
pentru că în viața interioară există
un început și un reînceput continuu,
care ne împiedică să ne imaginăm,
cu mândrie, deja perfecți. Este
inevitabilă existența multor
dificultăți în calea noastră; dacă nu
am întâlni obstacole, nu am fi
creaturi din carne și oase. Mereu
vom avea pasiuni care să ne tragă în
jos și va trebui să ne apărăm
întotdeauna împotriva acestor iluzii
mai mult sau mai puțin vehemente.

A sesiza în trup și suflet înțepătura
mândriei, a senzualității, a invidiei, a
lenei, a dorinței de a-i subjuga pe
ceilalți, nu ar trebui să însemne o
mare descoperire. Este un rău



străvechi, confirmat în mod
sistematic de experiența noastră
personală; este punctul de plecare și
mediul obișnuit pentru a câștiga în
cursa noastră spre casa Tatălui, în
acest sport interior. Din acest motiv
Sfântul Paul învață: deci eu așa alerg,
nu fără rost; așa lupt cu pumnul, dar
nu lovind în aer. Îmi chinuiesc trupul
și îl fac sclav ca nu cumva, după ce am
predicat altora, eu însumi să fiu
respins.

Creștinul nu trebuie să aștepte
manifestări exterioare sau
sentimente favorabile pentru a
începe sau a susține această luptă.
Viața interioară nu este o chestiune
de sentimente, ci de har divin și de
voință, de iubire. Toți discipolii au
putut să-l urmeze pe Cristos în ziua
triumfului său la Ierusalim, dar
aproape toți l-au părăsit în timpul
patimii și răstignirii pe Cruce.



Pentru a iubi cu adevărat, trebuie să
fii puternic, loial, cu inima ferm
ancorată în credință, speranță și
caritate. Numai frivolitatea lipsită de
substanță schimbă în mod capricios
obiectul iubirilor sale, care în acest
caz nu sunt iubiri, ci compensații
egoiste. Când există iubire, există
integritate: capacitatea de a se dărui,
de a se sacrifica și de a renunța,
însoțite de supliciul contradicției,
învăluite în fericire și bucurie. O
bucurie pe care nimic și nimeni nu
ne-o poate lua.

În acest turneu al iubirii nu trebuie
să ne întristeze căderile, nici măcar
cele grave, dacă ne întoarcem la
Dumnezeu cu durere și bună intenție
prin sacramentul Pocăinței. Creștinul
nu este un colecționar maniac al
unui record de servicii imaculat. Isus
Cristos Domnul nostru este mișcat
atât de inocența și fidelitatea lui Ioan
cât și, după căderea lui Petru, de
pocăința acestuia. Isus ne înțelege



slăbiciunea și ne atrage la El,
asemenea unui plan înclinat,
sperând că vom ști să perseverăm în
efortul de a urca puțin, în fiecare zi.
El ne caută, așa cum i-a căutat pe cei
doi ucenici care se îndreptau spre
Emaus, ieșind în întâmpinarea lor;
așa cum l-a căutat pe Toma și i-a
arătat, punându-l să atingă cu
degetele lui, rănile deschise ale
mâinilor și a inimii. Isus Cristos
așteaptă mereu să ne întoarcem la El,
tocmai pentru că El cunoaște
slăbiciunea noastră.

Lupta interioară

Suportă suferințele ca un soldat bun
al lui Cristos Isus!, ne spune Sfântul
Paul. Viața unui creștin este armată,
război, un frumos război al păcii,
care nu coincide cu nimic din
incursiunile militare omenești,
pentru că acestea sunt inspirate de
dezbinare și adesea de ură, iar
războiul fiilor lui Dumnezeu



împotriva propriului egoism se
bazează pe unitate și iubire. 
Deoarece, deși umblăm în trup, noi nu
luptăm după trup, căci armele luptei
noastre nu sunt trupești, ci sunt
puterea lui Dumnezeu pentru a
distruge fortărețele, distrugând cu ea
născocirile minții și orice îngâmfare
care se ridică împotriva cunoașterii
lui Dumnezeu. Este lupta
necruțătoare împotriva mândriei,
împotriva aroganței care ne dispune
să facem răul, împotriva judecăților
îngâmfate.

În această Duminică a Floriilor, când
Domnul nostru începe săptămâna
decisivă a mântuirii noastre, să
lăsăm deoparte considerentele
superficiale și să mergem la miez, la
ceea ce este cu adevărat important.
Luați aminte: ceea ce trebuie să
urmărim este să ajungem în cer.
Dacă nu, totul este lipsit de valoare și
sens. Pentru a ajunge în rai,
fidelitatea față de învățătura lui



Cristos este indispensabilă. Pentru a
fi fideli, este esențial să perseverăm
în lupta noastră împotriva
obstacolelor care se opun fericirii
noastre veșnice.

Știu că atunci când vorbim despre
luptă, ne gândim imediat la
slăbiciunile noastre și anticipăm
eșecurile și greșelile. Dumnezeu se
bazează pe asta. Este inevitabil ca,
mergând pe drum, să nu ridicăm
praful. Suntem creaturi și suntem
plini de defecte. Aș spune că acestea
trebuie să existe mereu: ele sunt
umbra care, în sufletul nostru, face
ca harul lui Dumnezeu și încercarea
noastră de a corespunde darului
divin să iasă mai mult în evidență
prin contrast. Și acel clarobscur ne
va face oameni, smeriți, înțelegători,
generoși.

Să nu ne amăgim: în viața noastră,
dacă totul merge bine și mereu
învingem, trebuie să avem



certitudinea că vom avea parte și de
eșecuri și înfrângeri. Acesta a fost
întotdeauna pelerinajul pământesc al
creștinilor, inclusiv al acelora pe care
îi venerăm ca sfinți. Vă aduceți
aminte de Petru, de Augustin, de
Francisc? Niciodată nu mi-au plăcut
acele biografii de sfinți în care, cu
naivitate, dar și cu lipsă de doctrină,
ne prezintă isprăvile acestor oameni
de parcă s-ar fi confirmat în har încă
din pântece. Nu. Adevăratele
biografii ale eroilor creștini sunt ca
viețile noastre: au luptat și au
câștigat, au luptat și au pierdut. Și
apoi, mâhniți, s-au întors la luptă.

Nu este de mirare că suntem înfrânți
în mod frecvent, de obicei și aproape
întotdeauna în chestiuni lipsite de
importanță, dar care ne înțeapă ca și
cum ar fi de mare importanță. Dacă
există dragoste de Dumnezeu, dacă
există smerenie, dacă există
perseverență și tenacitate în lupta
noastră, aceste înfrângeri nu vor



căpăta prea multă importanță.
Pentru că vor veni biruințe, care vor
fi slavă în ochii lui Dumnezeu. Nu
există eșecurile, dacă se acționează
cu intenție dreaptă și cu dorința de a
împlini voința lui Dumnezeu, mizând
mereu pe harul său și pe nimicnicia
noastră.

Dar ne pândește un dușman
puternic, unul care se opune dorinței
noastre de a întruchipa pe deplin
învățătura lui Cristos: mândria, care
crește atunci când nu încercăm să
descoperim, după eșecuri și
înfrângeri, mâna milostivă și
binefăcătoare a Domnului. Atunci
sufletul se umple de umbre –de un
întuneric trist– și se crede pierdut.
Iar imaginația inventează obstacole
care nu sunt reale, care ar dispărea
dacă le-am privi doar cu puțină
smerenie. Cu mândria și imaginația,
sufletul intră uneori în încercări
întortocheate; dar Cristos nu se află
în acele încercări, pentru că acolo



unde este Domnul, este pace și
bucurie, chiar dacă sufletul este greu
încercat și înconjurat de întuneric.

Un alt dușman ipocrit al sfințirii
noastre: gândirea că această bătălie
interioară trebuie îndreptată
împotriva obstacolelor
extraordinare, împotriva dragonilor
care suflă foc. Este o altă manifestare
a mândriei. Vrem să luptăm, dar
zgomotos, cu strigăte de trâmbiță și
fluturând steagurile.

Trebuie să ne convingem că cel mai
mare dușman al stâncii nu este
târnacopul sau toporul, nici lovitura
oricărui alt instrument, oricât de
puternică ar fi: este acea apă fină,
care intră, picătură cu picătură, între
crăpăturile stâncii, până când îi
distruge structura. Cel mai mare
pericol pentru un creștin este să
disprețuiască lupta în aceste bătălii,
care pătrund în mod treptat în suflet,
până devine moale, fragil și



indiferent, insensibil la glasurile lui
Dumnezeu.

Să-l ascultăm pe Domnul, care ne
spune: Cine este credincios în cele mai
mici lucruri este credincios și în cele
mari. Și cine este necinstit în cele mai
mici lucruri este necinstit și în cele
mari. Ca și cum ne-ar aminti: luptă în
fiecare clipă în acele detalii mici în
aparență, dar mari în ochii mei;
îndeplinește-ți îndatoririle cu
promptitudine; zâmbește-i celui care
are nevoie, chiar dacă te doare
sufletul; dedică, fără ezitare, timpul
necesar rugăciunii; mergi în ajutorul
celor care te caută; practică
dreptatea, lărgind-o cu harul
carității.

Acestea și altele asemănătoare sunt
moțiunile pe care le vom simți în
interiorul nostru în fiecare zi, ca un
avertisment tăcut care ne conduce să
ne antrenăm în acest sport
supranatural al autocuceririi. Fie ca



lumina lui Dumnezeu să ne
lumineze, pentru ca să percepem
avertismentele Lui; pentru ca să ne
ajute să luptăm, să fie alături de noi
în victorie; fie ca El să nu ne
abandoneze în ceasul căderii
noastre, pentru că astfel vom fi
mereu în stare să ne ridicăm și să
continuăm lupta.

Nu ne putem opri. Domnul ne cere să
luptăm din ce în ce mai repede, din
ce în ce mai adânc, din ce în ce mai
larg. Suntem obligați să ne întrecem
pe noi înșine, pentru că în această
competiție singurul scop este să
ajungem în slava cerească. Totul este
lipsit de rost, dacă nu am ajunge în
rai.

Sacramentele harului lui
Dumnezeu

Cine vrea să lupte, pune în joc toate
mijloacele disponibile. Iar aceste
mijloace nu s-au schimbat în aceste
douăzeci de secole de creștinism:



rugăciunea, mortificația și
frecventarea Sacramentelor. Întrucât
mortificația este și rugăciune –
rugăciunea simțurilor–, putem
descrie aceste mijloace cu doar două
cuvinte: rugăciune și Sacramente.

Aș vrea să considerăm acum acel
izvor al harului divin al
Sacramentelor, o minunată
manifestare a milostivirii lui
Dumnezeu. Să medităm încet
definiția dată de Catehismul
Sfântului Pius al V-lea: niște semne
vizibile care produc harul, și totodată
îl fac cunoscut, ca și cum ni l-ar pune
înaintea ochilor. Dumnezeu Domnul
nostru este infinit, iubirea lui este
inepuizabilă, mila și compasiunea lui
față de noi nu admit limite. Și, deși El
ne dă harul său în multe alte feluri,
El a instituit în mod expres și liber –
doar El a putut face acest lucru–
aceste șapte semne eficace, pentru ca
într-un mod stabil, simplu și accesibil
tuturor, oamenii să poată deveni



participanți la meritele
Răscumpărării.

Dacă se abandonează sacramentele,
adevărata viață creștină dispare.
Totuși, nu ne este ascuns faptul că,
mai ales în timpul nostru, nu lipsesc
cei care par să uite, și chiar ajung să
disprețuiască, acest izvor
răscumpărător al harului lui Cristos.
Este dureros să vorbim despre
această rană a societății care se
numește creștină, dar este necesar
pentru ca în sufletele noastre să se
întărească dorința de a ne întoarce
cu mai multă dragoste și
recunoștință către aceste izvoare de
sfințire.

Ei hotărăsc fără nici cel mai mic
scrupul să amâne Botezul nou-
născuților, lipsindu-i –cu un atac
grav împotriva dreptății și carității–
de harul credinței, de comoara
incalculabilă a locuirii în suflet a
Preasfintei Treimi, care vine pe lume



pătată de păcatul originar. Ei caută,
de asemenea, să deformeze însăși
natura Sacramentului Mirului, în
care Tradiția a văzut întotdeauna în
unanimitate o întărire a vieții
spirituale, o revărsare tăcută și
rodnică a Duhului Sfânt, astfel încât,
întărit supranatural, sufletul să poată
lupta –miles Christi, ca un ostaș al lui
Cristos– în acea luptă interioară
împotriva egoismului și
concupiscenței.

Dacă se pierde sensibilitatea față de
lucrurile lui Dumnezeu, va fi greu de
înțeles Sacramentul Pocăinței.
Spovada sacramentală nu este un
dialog uman, ci un colocviu divin;
este un tribunal al dreptății sigure și
dumnezeiești și, mai presus de toate,
al milostivirii, cu un judecător
iubitor care nu dorește moartea
păcătosului, ci să se convertească și
să trăiască.



Cu adevărat tandrețea Domnului
nostru este infinită. Priviți cu câtă
grijă își tratează copiii. El a făcut din
căsătorie un legământ sfânt,
imaginea legăturii dintre Cristos și
Biserica Sa, un mare sacrament pe
care se întemeiază familia creștină,
care trebuie să fie, cu harul lui
Dumnezeu, un ambient de pace și
armonie, o școală de sfințenie.
Părinții sunt colaboratorii lui
Dumnezeu. De acolo provine buna
datorie de a-i venera, ce corespunde
copiilor. Pe bună dreptate, porunca a
patra poate fi numită –am scris-o cu
mulți ani în urmă– cel mai dulce
precept al Decalogului. Dacă se
trăiește căsătoria așa cum vrea
Dumnezeu, într-un mod sfânt, casa
va fi un colț de liniște, luminos și
vesel.

Dumnezeu Tatăl nostru ne-a dat,
odată cu Sacramentul Preoției,
posibilitatea ca unii credincioși, în
virtutea unei noi și inefabile



revărsări a Duhului Sfânt, să
primească în suflet un caracter de
neșters, care îi configurează cu
Cristos Preotul, pentru a acționa în
numele lui Isus Cristos, Capul
Trupului său Mistic. Cu această
preoție ministerială, care diferă de
preoția comună a tuturor
credincioșilor în mod esențial și nu
doar cu o diferență de grad, miniștrii
sacri pot consacra Trupul și Sângele
lui Cristos, pot oferi lui Dumnezeu
Sfânta Jertfă, pot ierta păcatele la
mărturisirea sacramentală, și pot
exercita ministeriul de a-i învăța pe
oameni, in iis quae sunt ad Deum, în
toate cele referitoare la Dumnezeu.

Din acest motiv preotul trebuie să fie
în mod exclusiv un om al lui
Dumnezeu, refuzând gândul de a
dori să strălucească în domeniile în
care ceilalți creștini nu au nevoie de
el. Preotul nu este un psiholog, nici
un sociolog, nici un antropolog: este
un alt Cristos, Cristos însuși, pentru



ca să aibă grijă de sufletele fraților
săi. Ar fi trist dacă preotul, bazându-
se pe o știință umană –pe care, dacă
se dedică misiunii sale preoțești, o va
cultiva doar la nivelul unui amator și
ucenic–, s-ar crede împuternicit pur
și simplu să se creadă un cineva în
teologia dogmatică sau morală.
Singurul lucru pe care l-ar face este
acela de a-și demonstra dubla lui
ignoranță –în știința umană și în
știința teologică–, deși un aer
superficial de înțelept ar putea reuși
să-i înșele pe unii cititori sau
ascultători lipsiți de apărare.

Este un fapt public că unii ecleziastici
astăzi par dispuși să fabrice o nouă
Biserică, trădându-l pe Cristos,
schimbând scopurile spirituale –
mântuirea sufletelor, unul câte unul–
cu scopuri temporale. Dacă nu
rezistă acestei ispite, ei nu vor reuși
să-și îndeplinească slujirea sacră, își
vor pierde încrederea și respectul
poporului și vor provoca distrugeri



uriașe în interiorul Bisericii,
interferând pe deasupra, în mod
necorespunzător, în libertatea
politică a creștinilor și a celorlalți
oameni, creând confuzie –ei înșiși
devin periculoși– în conviețuirea
civilă. Sfânta Preoție este
sacramentul slujirii supranaturale a
fraților în credință; unii par să vrea
să-l transforme în instrumentul
pământesc al unui nou despotism.

Dar să continuăm să contemplăm
minunăția Sacramentelor. În
Ungerea bolnavilor, așa cum se
numește acum Extrema Ungere,
asistăm la o pregătire iubitoare a
călătoriei, care se va încheia în casa
Tatălui. Și cu Sfânta Euharistie,
sacramentul –dacă o putem exprima
astfel– risipei divine, El ne oferă
harul său și ni se dăruiește
Dumnezeu însuși: Isus Cristos, care
este mereu prezent cu adevărat –și
nu numai în timpul Sfintei Liturghii–



cu trupul Său, cu Sufletul său, cu
Sângele său și cu Divinitatea sa.

Mă gândesc adesea la
responsabilitatea care le revine
preoților de a asigura tuturor
creștinilor accesul la acest canal
divin al Sacramentelor. Harul lui
Dumnezeu vine în ajutorul fiecărui
suflet; fiecare creatură are nevoie de
o asistență concretă, personală.
Sufletele nu pot fi tratate în masă! Nu
este îngăduit să ofensezi demnitatea
umană și demnitatea de fiu al lui
Dumnezeu neapropiindu-se personal
de fiecare persoană cu smerenia
celui care știe că este un instrument,
pentru a fi un vehicul al iubirii lui
Cristos: pentru că fiecare suflet este o
comoară minunată; fiecare om este
unic, de neînlocuit. Fiecare costă tot
sângele lui Cristos.

Vorbeam mai înainte despre luptă.
Dar lupta necesită antrenament, o
alimentație adecvată și medicamente



urgente în caz de boală, contuzii sau
răni. Sacramentele, medicamentul
principal al Bisericii, nu sunt de
prisos: atunci când sunt abandonate
de bunăvoie, nu se poate înainta pe
calea urmării lui Isus Cristos: avem
nevoie de ele precum de respirație,
precum de circulația sângelui,
precum de lumină, pentru a putea să
apreciem în orice moment ce vrea
Domnul de la noi.

Asceza creștinului necesită tărie; și
acea tărie o găsește în Creator. Noi
suntem întunericul, iar El este cea
mai strălucitoare splendoare; noi
suntem boala, iar El este sănătatea
robustă; noi suntem slăbiciunea, iar
El ne susține; quia tu es, Deus,
fortitudo mea, pentru că tu ești
întotdeauna Dumnezeul meu și locul
meu de refugiu. Nu există nimic pe
acest pământ capabil să se opună
curgerii nerăbdătoare a Sângelui
răscumpărător al lui Cristos. Dar
micimea omenească poate acoperi



ochii, astfel încât să nu observe
măreția divină. De aici
responsabilitatea tuturor
credincioşilor, şi mai ales al celor
care au misiunea de a conduce
spiritual –de a sluji– Poporul lui
Dumnezeu, de a nu orbi izvoarele
harului, de a nu se ruşina de Crucea
lui Cristos.

Responsabilitatea păstorilor

În Biserica lui Dumnezeu, hotărârea
constantă de a fi din ce în ce mai
loiali învățăturii lui Cristos este o
obligație a tuturor. Nimeni nu este
scutit. Dacă păstorii nu s-ar strădui în
mod personal să dobândească
finețea conștiinței, respectul fidel
față de dogmă și moralitate –care
constituie depozitul credinței și
moștenirea comună– atunci s-ar
adeveri cuvintele profetice ale lui
Ezechiel: Fiul omului, profețește
împotriva păstorilor lui Israel.
Profețește și spune-le păstorilor: așa



spune Domnul Dumnezeu: Vai de
păstorii lui Israel care se păstoresc pe
ei înșiși! Oare păstorii nu ar trebui să
păstorească turma? Voi mâncați
grăsimea, vă îmbrăcați cu lâna și
înjunghiați oaia cea grasă… Pe cele
slabe nu le întăriți, pe cea bolnavă nu
o vindecați, pe cea rănită nu o
bandajați, pe cea rătăcită nu o aduceți
înapoi, pe cea pierdută nu o căutați, ci
le stăpâniți cu forță și brutalitate.

Acestea sunt mustrări puternice, dar
mai gravă este ofensa săvârșită
împotriva lui Dumnezeu când,
fiindu-i încredințată sarcina de a
veghea pentru binele spiritual al
tuturor, sufletele sunt maltratate,
privându-le de apa curată a
Botezului, care regenerează sufletul;
de uleiul parfumat al Mirului, care îl
întărește; de tribunalul care iartă; de
hrana care dă viața veșnică.

Când se poate întâmpla asta? Când se
abandonează acest război al păcii.



Cel care nu luptă se expune la
oricare dintre sclaviile care știu cum
să încătușeze inimile de carne:
sclavia unei viziuni exclusiv umane,
sclavia dorinței nerăbdătoare de
putere și prestigiu temporal, sclavia
vanității, sclavia banilor, sclavia
senzualității...

Dacă vreodată, pentru că Dumnezeu
poate îngădui o astfel de încercare,
dați peste păstori nedemni de acest
nume, să nu vă scandalizați. Cristos a
promis Bisericii sale asistență
infailibilă și nesfârșită, dar nu a
garantat fidelitatea oamenilor care o
compun. Acestora nu le va lipsi harul
–abundent, generos– dacă vor pune
din partea lor puținul pe care îl cere
Dumnezeu: să fie vigilenți,
străduindu-se să îndepărteze, cu
harul lui Dumnezeu, obstacolele
pentru a putea dobândi sfințenia.
Dacă nu există luptă, chiar și cel care
pare a fi sus poate fi foarte jos în
ochii lui Dumnezeu. Cunosc faptele



tale. Ai un nume că ești viu, dar tu ești
mort. Fii vigilent! Întărește ce a mai
rămas și este gata să moară, căci nu
am găsit desăvârșite faptele tale
înaintea Dumnezeului meu. Așadar,
adu-ți aminte cuvântul! Păstrează-l și
convertește-te!

Sunt îndemnuri ale Sfântului apostol
Ioan, în secolul I, adresate celor care
erau responsabilii Bisericii din orașul
Sardes. Deoarece posibila decădere a
simțului responsabilității în unii
păstori nu este un fenomen modern;
ea a apărut deja în vremea
apostolilor, în același secol în care a
trăit pe pământ Isus Cristos Domnul
nostru. Aceasta înseamnă că nimeni
nu este în siguranță dacă încetează
să lupte cu ei înșiși. Nimeni nu se
poate mântui singur. Toți cei care
facem parte din Biserică avem
nevoie de aceste mijloace concrete
care ne întăresc: smerenia, care ne
dispun să primim ajutor și sfat; de
mortificări, care netezesc inima,



pentru ca Cristos să domnească în ea;
de studiul Învățăturii mereu sigure,
care ne conduce să păstrăm în noi
credința și să o răspândim.

Astăzi și ieri

Liturgia Duminicii Floriilor pune pe
buzele creştinilor acest imn: Ridicați-
vă, porților, pragurile voastre de sus;
deschideți-vă, voi porți veșnice, ca să
intre Regele slavei. Cel care rămâne
închis în cetatea propriului egoism
nu va coborî pe câmpul de luptă.
Totuși, dacă ridică porțile cetății și îi
dă voie Regelui Păcii să intre, va ieși
împreună cu El să lupte împotriva
acelei mizerii care încețoșează ochii
și adoarme conștiința.

Ridicați porțile străvechi. Această
obligație de a lupta nu este nouă în
creștinism. Este adevărul peren. Fără
luptă, nu se dobândește victoria; fără
victorie nu există pace. Fără pace,
bucuria omenească va fi doar o
bucurie aparentă, falsă, sterilă, care



nu se traduce în ajutor pentru
oameni, nici în fapte de caritate și de
dreptate, de iertare și de milostivire,
nici în slujirea lui Dumnezeu.

Acum, în interiorul și în afara
Bisericii, sus și jos, se pare că mulți
au renunțat la luptă –la acel război
personal împotriva propriilor
slăbiciuni–, pentru a se preda, cu
arme și cu tot bagajul, sclaviilor care
înjosesc sufletul. Acest pericol ne va
amenința mereu pe noi toți creștinii.

De aceea, este necesar să ne
îndreptăm cu insistență către Sfânta
Treime, pentru ca să se milostivească
de toți. Când vorbesc despre aceste
lucruri, mă înfioară să menționez
dreptatea lui Dumnezeu. Apelez la
mila sa, la compasiunea sa, pentru ca
să nu se uite la păcatele noastre, ci la
meritele lui Cristos și ale Sfintei sale
Maici, care este și Mama noastră, ale
Sfântului Patriarh Iosif care i-a fost
Tată purtător de grijă, ale Sfinților.



Creștinul poate trăi cu certitudinea
că, dacă dorește să lupte, Dumnezeu
îl va lua de mâna lui dreaptă, așa
cum citim în Liturghia acestei
sărbători. Isus, care intră în
Ierusalim călare pe un măgar
sărman, Împăratul păcii, este cel care
a spus: Împărăția cerurilor este
asaltată cu violență și cei violenți o
iau prin forță. Această forță nu se
manifestă în violența împotriva
celorlalți: este tăria pentru a combate
propriile slăbiciuni și mizerii, curajul
de a nu-și masca infidelitățile
personale, îndrăzneala de a-și
mărturisi credința chiar și atunci
când ambientul este potrivnic.

Astăzi, ca și ieri, de la creștin se
așteaptă eroism. Eroism în conflicto
mari, dacă este cazul. Eroism –și ar fi
normal– în micile dispute de fiecare
zi. Când cineva se luptă într-una, cu
Iubire și într-un mod care pare
nesemnificativ, Domnul este
întotdeauna alături de copiii Săi, ca



un păstor iubitor: Eu voi păstori
turma mea și eu le voi face să se
odihnească. Pe cea pierdută o voi
căuta, pe cea rătăcită o voi aduce
înapoi, pe cea rănită o voi bandaja, pe
cea slăbită o voi întări… Ele vor fi în
siguranță pe pământul lor și vor
cunoaște că eu sunt Domnul când voi
frânge legăturile jugului lor și când le
voi salva din mâna celor care le-au
exploatat.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/lupta-

interioara-duminica-floriilor/
(04.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/lupta-interioara-duminica-floriilor/
https://opusdei.org/ro-ro/article/lupta-interioara-duminica-floriilor/

	Lupta interioară (Duminica Floriilor)

