opusdei.org

Lupta interioara
(Duminica Floriilor)

Omilie rostita de Sfantul
Josemaria in Duminica
Floriilor, 4 aprilie 1971, si
publicata in cartea ,,Este Cristos
care trece”. Oferim prima
traducere in limba romana.

05.04.2025

Ca orice sarbatoare crestina, aceasta
pe care o celebram astazi este In mod
special o sdrbatoare a pacii.
Ramurile, cu simbolismul lor
stravechi, evoca acea scena din
Geneza: A asteptat Noe alte sapte zile



st a trimis din nou un porumbel din
arcd. Spre seard, porumbelul s-a
intors la el avand in cioc o ramurd de
maslin rupta de curand. Noe a stiut
atunci ca apele s-au scurs de pe
pdmdant. Acum ne putem aminti ca
legamantul dintre Dumnezeu si
poporul Sdu este confirmat si stabilit
in Cristos, pentru ca El este pacea
noastrd. In acea minunata unitate si
recapitulare a vechiului in nou, care
caracterizeaza liturgia Sfintei noastre
Biserici Catolice, citim astazi aceste
cuvinte pline de bucurie: Copiii
evreilor, purtand ramuri de maslin,
au iesit in intampinarea Domnului,
strigand si spunand: Glorie in inaltul
cerului.

Aclamatia la Isus Cristos se uneste in
sufletul nostru cu cea care a
intdmpinat nasterea lui la Betleem.
Pe cand El inainta, spune Sfantul
Luca, isi aruncau hainele pe drum.
Apropiindu-se de coborarea Muntelui
Maslinilor, toata multimea



discipolilor, bucurdandu-se, a inceput
sa-l laude pe Dumnezeu cu glas
puternic pentru toate minunile pe care
le-au vazut, spunand: Binecuvantat
cel ce vine, Regele, in numele
Domnului! Pace in cer si glorie in
tnaltul cerurilor!

Pace pe pamant

Pax in coelo, pace in ceruri. Dar sa ne
uitam sila lume: de ce nu exista pace
pe pamant? Nu; nu este pace; exista
doar aparenta péacii, un echilibru al
fricii, angajamente precare. Nici In
Biserica nu exista pace, caci este
plina de tensiuni care rup tunica
alba a Miresei lui Cristos. Nu exista
pace in multe inimi care incearca in
zadar sa compenseze nelinistea
sufletului cu forfota constanta, cu
mica satisfactie a bunurilor care nu
saturd, pentru ca lasa mereu gustul
amar al tristetii.

Frunzele de palmier, scrie Sfantul
Augustin, sunt simbol al omagiului,



deoarece inseamnda victorie. Domnul
era aproape de a invinge, murind pe
Cruce. In semnul Crucii va birui
asupra Diavolului, printul mortii.
Cristos este pacea noastra pentru ca
a Invins; si a castigat pentru ca a
luptat, in lupta grea impotriva raului
acumulat al inimilor umane.

Cristos, care este pacea noastra, este
de asemenea Calea. Daca vrem pace,
trebuie sa urmam pasii lui. Pacea
este consecinta razboiului, a luptei, a
acelei lupte ascetice, interioare, pe
care fiecare crestin trebuie sa o
sustina impotriva a tot ceea ce in
viata lui nu este de la Dumnezeu:
impotriva mandriei, senzualitatii,
egoismului, superficialitatii, inimii
impietrite. Este inutil sa strigi dupa
pacea exterioara daca nu exista
liniste in constiinte, in adancul
sufletului, pentru ca din inima omului
ies gandurile rele, crimele, adulterele,
desfrandrile, furturile, marturiile
false, blasfemiile.



Lupta, angajament fata de iubire si
dreptate

Dar acest limbaj, nu este oare deja
depasit? Nu a fost inlocuit cu un
limbaj al oportunitatii, al renuntarii
personale deghizat in hainele unei
false stiinte? Nu exista oare un acord
tacit conform caruia bunurile reale
sunt: banii care cumpara totul,
puterea temporald, viclenia de a
ramane mereu deasupra,
intelepciunea umana care se
defineste ca fiind matura, care crede
ca a depasit sacrul?

Nu sunt si nu am fost niciodata
pesimist, deoarece credinta imi
spune ca Cristos a invins definitiv si
ne-a dat, ca arvuna a biruintei sale,
un mandat, care este si un
angajament: sa luptam. Noi crestinii
avem un angajament de iubire, pe
care l-am acceptat in mod liber
inaintea chemarii harului divin: o
obligatie care ne incurajeaza sa



luptdm cu tenacitate, pentru ca stim
ca suntem la fel de fragili ca si ceilalti
oameni. Dar in acelasi timp nu
putem uita ca, daca punem
mijloacele necesare, vom fi sarea,
lumina si drojdia lumii: vom fi
mangaierea lui Dumnezeu.

Dorinta noastra de a persevera cu
tenacitate spre acest tel al Iubirii
este, In plus, o datorie justa. Iar
materia acestei obligatii, comuna
tuturor credinciosilor, se
concretizeaza in lupta constanta.
Intreaga traditie a Bisericii a vorbit
despre crestini ca fiind milites
Christi, soldati ai lui Cristos. Soldati
care aduc liniste altora, In timp ce
lupta fara incetare Impotriva
inclinatiilor lor personale rele.
Uneori, din lipsa de simt
supranatural, din cauza unei
neincrederi practice, nu se doreste sa
se Inteleaga nimic despre viata de pe
pamant ca fiind o armata. Ei
insinueaza cu rautate ca, daca ne



consideram milites Christi, exista
pericolul de a folosi credinta in
scopuri temporale de violenta, de
bande. Acest mod de a gandi este o
simplificare trista, ilogica, care este
adesea legata de confort si lasitate.

Nimic mai strain de credinta crestina
decat fanatismul, cu care sunt
prezentate imbinarile ciudate intre
profan si spiritual, indiferent de
ideologia lor. Acest pericol nu exista
daca lupta este inteleasa asa cum ne-
a invatat Cristos: ca un razboi al
fiecaruia cu sine insusi, ca un efort
mereu reinnoit de a-l iubi pe
Dumnezeu mai mult, de a inlatura
egoismul, de a-i sluji pe toti oamenii.
A renunta la aceasta lupta, oricare ar
fi scuza, inseamna a te declara din
start infrant, anihilat, fara credinta,
cu sufletul cazut, imprastiat in
satisfactii meschine.

Pentru crestin, lupta spirituala
inaintea lui Dumnezeu si a tuturor



fratilor in credinta este o necesitate,
0 consecinta a starii sale. Prin
urmare, daca cineva nu lupta, il
tradeaza pe Isus Cristos si intregul
sau trup mistic, care este Biserica.

Lupta neincetata

Rézboiul crestinului este neincetata,
pentru ca in viata interioara exista
un inceput si un reinceput continuu,
care ne Impiedica sa ne imaginam,
cu mandrie, deja perfecti. Este
inevitabila existenta multor
dificultati in calea noastra; daca nu
am intalni obstacole, nu am fi
creaturi din carne si oase. Mereu
vom avea pasiuni care sa ne traga in
jos siva trebui sa ne aparam
intotdeauna Impotriva acestor iluzii
mai mult sau mai putin vehemente.

A sesiza in trup si suflet intepatura
mandriei, a senzualitatii, a invidiei, a
lenei, a dorintei de a-i subjuga pe
ceilalti, nu ar trebui sd insemne o
mare descoperire. Este un rau



stravechi, confirmat in mod
sistematic de experienta noastra
personalad; este punctul de plecare si
mediul obisnuit pentru a castiga in
cursa noastra spre casa Tatdlui, in
acest sport interior. Din acest motiv
Sfantul Paul invata: deci eu asa alerg,
nu fard rost; asa lupt cu pumnul, dar
nu lovind in aer. Imi chinuiesc trupul
si il fac sclav ca nu cumva, dupd ce am
predicat altora, eu insumi sa fiu
respins.

Crestinul nu trebuie sa astepte
manifestari exterioare sau
sentimente favorabile pentru a
incepe sau a sustine aceasta lupta.
Viata interioara nu este o chestiune
de sentimente, ci de har divin si de
vointd, de iubire. Toti discipolii au
putut sa-1 urmeze pe Cristos in ziua
triumfului sau la Ierusalim, dar
aproape toti l-au parasit in timpul
patimii si rastignirii pe Cruce.



Pentru a iubi cu adevarat, trebuie sa
fii puternic, loial, cu inima ferm
ancorata in credintd, speranta si
caritate. Numai frivolitatea lipsita de
substantd schimba in mod capricios
obiectul iubirilor sale, care in acest
caz nu sunt iubiri, ci compensatii
egoiste. Cand exista iubire, exista
integritate: capacitatea de a se darui,
de a se sacrifica si de a renunta,
insotite de supliciul contradictiei,
invaluite in fericire si bucurie. O
bucurie pe care nimic si nimeni nu
ne-o poate lua.

In acest turneu al iubirii nu trebuie
sa ne intristeze caderile, nici macar
cele grave, daca ne intoarcem la
Dumnezeu cu durere si buna intentie
prin sacramentul Pocaintei. Crestinul
nu este un colectionar maniac al
unui record de servicii imaculat. Isus
Cristos Domnul nostru este miscat
atat de inocenta si fidelitatea lui Ioan
cat si, dupa caderea lui Petru, de
pocainta acestuia. Isus ne intelege



slabiciunea si ne atrage la El
asemenea unui plan inclinat,
sperand cd vom sti sd perseveram in
efortul de a urca putin, in fiecare zi.
El ne cauta, asa cum i-a cautat pe cei
doi ucenici care se indreptau spre
Emaus, iesind in intdmpinarea lor;
asa cum l-a cautat pe Toma si i-a
ardtat, punandu-l sa atinga cu
degetele lui, ranile deschise ale
mainilor si a inimii. Isus Cristos
asteapta mereu sa ne intoarcem la El
tocmai pentru ca El cunoaste
sldbiciunea noastra.

Lupta interioara

Suporta suferintele ca un soldat bun
al lui Cristos Isus!, ne spune Sfantul
Paul. Viata unui crestin este armata,
razboi, un frumos razboi al pacii,
care nu coincide cu nimic din
incursiunile militare omenesti,
pentru ca acestea sunt inspirate de
dezbinare si adesea de ura, iar
razboiul fiilor lui Dumnezeu



impotriva propriului egoism se
bazeaza pe unitate si iubire.
Deoarece, desi umblam in trup, noi nu
luptam dupa trup, cdaci armele luptei
noastre nu sunt trupesti, ci sunt
puterea lui Dumnezeu pentru a
distruge fortdretele, distrugand cu ea
ndascocirile mintii si orice ingadmfare
care se ridicd impotriva cunoasterii
lui Dumnezeu. Este lupta
necrutatoare impotriva mandriei,
impotriva arogantei care ne dispune
sa facem raul, impotriva judecatilor
ingamfate.

In aceastd Duminicé a Floriilor, cand
Domnul nostru incepe saptamana
decisiva a mantuirii noastre, sa
lasam deoparte considerentele
superficiale si sa mergem la miez, la
ceea ce este cu adevarat important.
Luati aminte: ceea ce trebuie sa
urmadrim este sa ajungem in cer.
Daca nu, totul este lipsit de valoare si
sens. Pentru a ajunge in rai,
fidelitatea fata de invatatura lui



Cristos este indispensabila. Pentru a
fi fideli, este esential sa perseveram
in lupta noastra impotriva
obstacolelor care se opun fericirii
noastre vesnice.

Stiu ca atunci cand vorbim despre
lupta, ne gdndim imediat la
sldbiciunile noastre si anticipam
esecurile si greselile. Dumnezeu se
bazeaza pe asta. Este inevitabil ca,
mergand pe drum, sd nu ridicam
praful. Suntem creaturi si suntem
plini de defecte. As spune ca acestea
trebuie sa existe mereu: ele sunt
umbra care, in sufletul nostru, face
ca harul lui Dumnezeu si Incercarea
noastra de a corespunde darului
divin sa iasa mai mult in evidenta
prin contrast. Si acel clarobscur ne
va face oameni, smeriti, intelegatori,
generosi.

Sa nu ne amagim: in viata noastra,
daca totul merge bine si mereu
invingem, trebuie sa avem



certitudinea cd vom avea parte si de
esecuri si Infrangeri. Acesta a fost
intotdeauna pelerinajul padmantesc al
crestinilor, inclusiv al acelora pe care
ii veneram ca sfinti. Va aduceti
aminte de Petru, de Augustin, de
Francisc? Niciodata nu mi-au placut
acele biografii de sfinti in care, cu
naivitate, dar si cu lipsa de doctrina,
ne prezinta ispravile acestor oameni
de parca s-ar fi confirmat in har inca
din pantece. Nu. Adevaratele
biografii ale eroilor crestini sunt ca
vietile noastre: au luptat si au
castigat, au luptat si au pierdut. Si
apoi, mahniti, s-au intors la lupta.

Nu este de mirare ca suntem infranti
in mod frecvent, de obicei si aproape
intotdeauna in chestiuni lipsite de
importanta, dar care ne Inteapa ca si
cum ar fi de mare importanta. Daca
existd dragoste de Dumnezeu, daca
existd smerenie, daca exista
perseverenta si tenacitate in lupta
noastra, aceste infrangeri nu vor



capdata prea multa importanta.
Pentru ca vor veni biruinte, care vor
fi slava in ochii lui Dumnezeu. Nu
exista esecurile, daca se actioneaza
cu intentie dreapta si cu dorinta de a
implini vointa lui Dumnezeu, mizand
mereu pe harul sdu si pe nimicnicia
noastra.

Dar ne pandeste un dusman
puternic, unul care se opune dorintei
noastre de a intruchipa pe deplin
invatatura lui Cristos: mandria, care
creste atunci cdnd nu incercam sa
descoperim, dupa esecuri si
infrangeri, mana milostiva si
binefacatoare a Domnului. Atunci
sufletul se umple de umbre —-de un
intuneric trist- si se crede pierdut.
Iar imaginatia inventeaza obstacole
care nu sunt reale, care ar disparea
daca le-am privi doar cu putina
smerenie. Cu mandria si imaginatia,
sufletul intrd uneori in incercari
intortocheate; dar Cristos nu se afla
in acele incercari, pentru ca acolo



unde este Domnul, este pace si
bucurie, chiar daca sufletul este greu
incercat si inconjurat de intuneric.

Un alt dusman ipocrit al sfintirii
noastre: gandirea ca aceasta batalie
interioara trebuie indreptata
impotriva obstacolelor
extraordinare, Impotriva dragonilor
care sufla foc. Este o alta manifestare
a mandriei. Vrem sa luptam, dar
zgomotos, cu strigate de trambita si
fluturand steagurile.

Trebuie sa ne convingem ca cel mai
mare dusman al stancii nu este
tarnacopul sau toporul, nici lovitura
oricarui alt instrument, oricat de
puternica ar fi: este acea apa fina,
care intra, picatura cu picatura, intre
crapaturile stancii, pana cand ii
distruge structura. Cel mai mare
pericol pentru un crestin este sa
dispretuiasca lupta in aceste batalii,
care patrund in mod treptat in suflet,
pana devine moale, fragil si



indiferent, insensibil la glasurile lui
Dumnezeu.

Sa-1 ascultam pe Domnul, care ne
spune: Cine este credincios in cele mai
mici lucruri este credincios si in cele
mari. Si cine este necinstit in cele mai
mici lucruri este necinstit si in cele
mari. Ca si cum ne-ar aminti: lupta in
fiecare clipa in acele detalii mici in
aparenta, dar mari in ochii mei;
indeplineste-ti indatoririle cu
promptitudine; zdmbeste-i celui care
are nevoie, chiar daca te doare
sufletul; dedica, fara ezitare, timpul
necesar rugaciunii; mergi in ajutorul
celor care te cautd; practica
dreptatea, largind-o cu harul
caritatii.

Acestea si altele asemanatoare sunt
motiunile pe care le vom simti in
interiorul nostru in fiecare zi, ca un
avertisment tacut care ne conduce sa
ne antrenam in acest sport
supranatural al autocuceririi. Fie ca



lumina lui Dumnezeu sa ne
lumineze, pentru ca sa percepem
avertismentele Lui; pentru ca sa ne
ajute sa luptam, sa fie alaturi de noi
in victorie; fie ca El sa nu ne
abandoneze in ceasul caderii
noastre, pentru ca astfel vom fi
mereu in stare sa ne ridicam si sa
continudm lupta.

Nu ne putem opri. Domnul ne cere sa
luptam din ce in ce mai repede, din
ce In ce mai adanc, din ce in ce mai
larg. Suntem obligati sa ne intrecem
pe noi ingine, pentru ca in aceasta
competitie singurul scop este sa
ajungem in slava cereasca. Totul este
lipsit de rost, daca nu am ajunge in
rai.

Sacramentele harului lui
Dumnezeu

Cine vrea sa lupte, pune in joc toate
mijloacele disponibile. Iar aceste
mijloace nu s-au schimbat in aceste
douazeci de secole de crestinism:



rugadciunea, mortificatia si
frecventarea Sacramentelor. Intrucat
mortificatia este si rugaciune —
rugaciunea simturilor—, putem
descrie aceste mijloace cu doar doua
cuvinte: rugaciune si Sacramente.

As vrea sa consideram acum acel
izvor al harului divin al
Sacramentelor, o minunata
manifestare a milostivirii lui
Dumnezeu. Sa meditam incet
definitia data de Catehismul
Sfantului Pius al V-lea: niste semne
vizibile care produc harul, si totodatad
il fac cunoscut, ca si cum ni l-ar pune
inaintea ochilor. Dumnezeu Domnul
nostru este infinit, iubirea lui este
inepuizabila, mila si compasiunea lui
fata de noi nu admit limite. Si, desi El
ne da harul sau in multe alte feluri,
El a instituit in mod expres si liber —
doar El a putut face acest lucru-
aceste sapte semne eficace, pentru ca
intr-un mod stabil, simplu si accesibil
tuturor, oamenii sa poata deveni



participanti la meritele
Rascumpararii.

Daca se abandoneaza sacramentele,
adevarata viata crestina dispare.
Totusi, nu ne este ascuns faptul ca,
mai ales In timpul nostru, nu lipsesc
cei care par sa uite, si chiar ajung sa
dispretuiasca, acest izvor
rascumparator al harului lui Cristos.
Este dureros sa vorbim despre
aceasta rana a societatii care se
numeste crestind, dar este necesar
pentru ca in sufletele noastre sa se
intareasca dorinta de a ne intoarce
cu mai multa dragoste si
recunostinta catre aceste izvoare de
sfintire.

Ei hotarasc fara nici cel mai mic
scrupul sd améane Botezul nou-
nascutilor, lipsindu-i —cu un atac
grav Impotriva dreptatii si caritatii—
de harul credintei, de comoara
incalculabila a locuirii in suflet a
Preasfintei Treimi, care vine pe lume



patata de pacatul originar. Ei cauta,
de asemenea, sa deformeze insasi
natura Sacramentului Mirului, in
care Traditia a vazut intotdeauna in
unanimitate o intarire a vietii
spirituale, o revarsare tacuta si
rodnica a Duhului Sfant, astfel incat,
intarit supranatural, sufletul sa poata
lupta —miles Christi, ca un ostas al lui
Cristos—in acea lupta interioara
impotriva egoismului si
concupiscentei.

Daca se pierde sensibilitatea fata de
lucrurile lui Dumnezeu, va fi greu de
inteles Sacramentul Pocaintei.
Spovada sacramentala nu este un
dialog uman, ci un colocviu divin;
este un tribunal al dreptatii sigure si
dumnezeiesti si, mai presus de toate,
al milostivirii, cu un judecator
iubitor care nu doreste moartea
pdcdtosului, ci sd se converteasca St
sa traiascd.



Cu adevarat tandretea Domnului
nostru este infinita. Priviti cu cata
grija isi trateaza copiii. El a facut din
casdtorie un legdmant sfant,
imaginea legaturii dintre Cristos si
Biserica Sa, un mare sacrament pe
care se intemeiaza familia crestina,
care trebuie sa fie, cu harul lui
Dumnezeu, un ambient de pace si
armonie, o scoala de sfintenie.
Parintii sunt colaboratorii lui
Dumnezeu. De acolo provine buna
datorie de a-i venera, ce corespunde
copiilor. Pe buna dreptate, porunca a
patra poate fi numitd —am scris-o cu
multi ani In urma- cel mai dulce
precept al Decalogului. Daca se
traieste casatoria asa cum vrea
Dumnezeu, intr-un mod sfant, casa
va fi un colt de liniste, luminos si
vesel.

Dumnezeu Tatal nostru ne-a dat,
odata cu Sacramentul Preotiei,
posibilitatea ca unii credinciosi, In
virtutea unei noi si inefabile



revarsari a Duhului Sfant, sa
primeasca in suflet un caracter de
nesters, care 1i configureaza cu
Cristos Preotul, pentru a actiona in
numele lui Isus Cristos, Capul
Trupului sau Mistic. Cu aceasta
preotie ministeriald, care difera de
preotia comuna a tuturor
credinciosilor in mod esential si nu
doar cu o diferenta de grad, ministrii
sacri pot consacra Trupul si Sdngele
lui Cristos, pot oferi lui Dumnezeu
Sfanta Jertfa, pot ierta pacatele la
marturisirea sacramentala, si pot
exercita ministeriul de a-i invata pe
oameni, in iis quae sunt ad Deum, in
toate cele referitoare la Dumnezeu.

Din acest motiv preotul trebuie sa fie
in mod exclusiv un om al lui
Dumnezeu, refuzand gandul de a
dori sa stradluceasca in domeniile in
care ceilalti crestini nu au nevoie de
el. Preotul nu este un psiholog, nici
un sociolog, nici un antropolog: este
un alt Cristos, Cristos insusi, pentru



ca sa aiba grija de sufletele fratilor
sai. Ar fi trist daca preotul, bazandu-
se pe o stiintda umana —pe care, daca
se dedica misiunii sale preotesti, o va
cultiva doar la nivelul unui amator si
ucenic-, s-ar crede imputernicit pur
si simplu sa se creadd un cineva in
teologia dogmatica sau morala.
Singurul lucru pe care l-ar face este
acela de a-si demonstra dubla lui
ignoranta —in stiinta umana si in
stiinta teologicd—, desi un aer
superficial de intelept ar putea reusi
sa-i insele pe unii cititori sau
ascultatori lipsiti de aparare.

Este un fapt public ca unii ecleziastici
astazi par dispusi sa fabrice o noua
Biserica, tradandu-1 pe Cristos,
schimband scopurile spirituale —
mantuirea sufletelor, unul cate unul-
cu scopuri temporale. Daca nu
rezista acestei ispite, ei nu vor reusi
sa-si indeplineasca slujirea sacra, isi
vor pierde increderea si respectul
poporului si vor provoca distrugeri



uriase in interiorul Bisericii,
interferand pe deasupra, in mod
necorespunzator, in libertatea
politica a crestinilor si a celorlalti
oameni, crednd confuzie —ei Ingisi
devin periculosi- in convietuirea
civila. Sfanta Preotie este
sacramentul slujirii supranaturale a
fratilor in credintd; unii par sa vrea
sa-1 transforme in instrumentul
pamantesc al unui nou despotism.

Dar sa continudm sa contemplam
minunétia Sacramentelor. In
Ungerea bolnavilor, asa cum se
numeste acum Extrema Ungere,
asistam la o pregatire iubitoare a
calatoriei, care se va incheia In casa
Tatalui. Si cu Sfanta Euharistie,
sacramentul —daca o putem exprima
astfel- risipei divine, El ne ofera
harul sau si ni se daruieste
Dumnezeu insusi: Isus Cristos, care
este mereu prezent cu adevarat —si
nu numai in timpul Sfintei Liturghii-



cu trupul Sau, cu Sufletul sau, cu
Sangele sau si cu Divinitatea sa.

Ma gandesc adesea la
responsabilitatea care le revine
preotilor de a asigura tuturor
crestinilor accesul la acest canal
divin al Sacramentelor. Harul lui
Dumnezeu vine in ajutorul fiecarui
suflet; fiecare creatura are nevoie de
0 asistenta concretd, personala.
Sufletele nu pot fi tratate in masa! Nu
este ingaduit sa ofensezi demnitatea
umana si demnitatea de fiu al lui
Dumnezeu neapropiindu-se personal
de fiecare persoana cu smerenia
celui care stie ca este un instrument,
pentru a fi un vehicul al iubirii lui
Cristos: pentru ca fiecare suflet este o
comoard minunatd; fiecare om este
unic, de neinlocuit. Fiecare costa tot
sangele lui Cristos.

Vorbeam mai inainte despre lupta.
Dar lupta necesita antrenament, o
alimentatie adecvata si medicamente



urgente in caz de boald, contuzii sau
rani. Sacramentele, medicamentul
principal al Bisericii, nu sunt de
prisos: atunci cand sunt abandonate
de bundavoie, nu se poate inainta pe
calea urmarii lui Isus Cristos: avem
nevoie de ele precum de respiratie,
precum de circulatia sangelui,
precum de lumind, pentru a putea sa
apreciem In orice moment ce vrea
Domnul de la noi.

Asceza crestinului necesita tarie; si
acea tarie o gaseste in Creator. Noi
suntem intunericul, iar El este cea
mai stralucitoare splendoare; noi
suntem boala, iar El este sanatatea
robustd; noi suntem slabiciunea, iar
El ne sustine; quia tu es, Deus,
fortitudo mea, pentru ca tu esti
intotdeauna Dumnezeul meu si locul
meu de refugiu. Nu exista nimic pe
acest pamant capabil sa se opuna
curgerii nerabdatoare a Sangelui
rascumparator al lui Cristos. Dar
micimea omeneasca poate acoperi



ochii, astfel incat sa nu observe
maretia divina. De aici
responsabilitatea tuturor
credinciosilor, si mai ales al celor
care au misiunea de a conduce
spiritual —de a sluji- Poporul lui
Dumnezeu, de a nu orbi izvoarele
haruluj, de a nu se rusina de Crucea
lui Cristos.

Responsabilitatea pastorilor

In Biserica lui Dumnezeu, hotirarea
constanta de a fi din ce in ce mai
loiali invataturii lui Cristos este o
obligatie a tuturor. Nimeni nu este
scutit. Daca pastorii nu s-ar stradui in
mod personal sd dobandeasca
finetea constiintei, respectul fidel
fata de dogma si moralitate —care
constituie depozitul credintei si
mostenirea comuna- atunci s-ar
adeveri cuvintele profetice ale lui
Ezechiel: Fiul omului, profeteste
impotriva padstorilor lui Israel.
Profeteste si spune-le pdstorilor: asa



spune Domnul Dumnezeu: Vai de
pastortii lui Israel care se pdstoresc pe
el insisi! Oare pdstorii nu ar trebui sa
pastoreasca turma? Voi mancati
grasimea, vd imbrdcati cu lana si
injunghiati oaia cea grasa... Pe cele
slabe nu le intariti, pe cea bolnavd nu
o vindecati, pe cea ranitd nu o
bandajati, pe cea ratdcitda nu o aduceti
tnapoi, pe cea pierdutd nu o cdutati, ci
le stapaniti cu forta si brutalitate.

Acestea sunt mustrari puternice, dar
mai grava este ofensa savarsita
impotriva lui Dumnezeu cand,
fiindu-i incredintata sarcina de a
veghea pentru binele spiritual al
tuturor, sufletele sunt maltratate,
privandu-le de apa curata a
Botezului, care regenereaza sufletul;
de uleiul parfumat al Mirului, care il
intareste; de tribunalul care iarta; de
hrana care da viata vesnica.

Cand se poate intampla asta? Cand se
abandoneaza acest razboi al pacii.



Cel care nu lupta se expune la
oricare dintre sclaviile care stiu cum
sa incatuseze inimile de carne:
sclavia unei viziuni exclusiv umane,
sclavia dorintei nerabdatoare de
putere si prestigiu temporal, sclavia
vanitatii, sclavia banilor, sclavia
senzualitatii...

Daca vreodatd, pentru ca Dumnezeu
poate ingadui o astfel de incercare,
dati peste pastori nedemni de acest
nume, sa nu va scandalizati. Cristos a
promis Bisericii sale asistenta
infailibila si nesfarsita, dar nu a
garantat fidelitatea oamenilor care o
compun. Acestora nu le va lipsi harul
—abundent, generos- daca vor pune
din partea lor putinul pe care il cere
Dumnezeu: sa fie vigilenti,
straduindu-se sd indeparteze, cu
harul lui Dumnezeu, obstacolele
pentru a putea dobandi sfintenia.
Daca nu exista lupta, chiar si cel care
pare a fi sus poate fi foarte jos in
ochii lui Dumnezeu. Cunosc faptele



tale. Ai un nume cd esti viu, dar tu esti
mort. Fii vigilent! Intdreste ce a mai
ramas si este gata sd moard, cdci nu
am gasit desavdrsite faptele tale
inaintea Dumnezeului meu. Asadar,
adu-ti aminte cuvantul! Pastreaza-l si
converteste-te!

Sunt indemnuri ale Sfantului apostol
Ioan, in secolul I, adresate celor care
erau responsabilii Bisericii din orasul
Sardes. Deoarece posibila decadere a
simtului responsabilitatii in unii
pastori nu este un fenomen modern;
ea a aparut deja in vremea
apostolilor, in acelasi secol in care a
trait pe pamant Isus Cristos Domnul
nostru. Aceasta inseamnd ca nimeni
nu este in siguranta daca Inceteaza
sa lupte cu ei insisi. Nimeni nu se
poate mantui singur. Toti cei care
facem parte din Biserica avem
nevoie de aceste mijloace concrete
care ne Intaresc: smerenia, care ne
dispun sa primim ajutor si sfat; de
mortificari, care netezesc inima,



pentru ca Cristos sa domneasca in ea;
de studiul Invataturii mereu sigure,
care ne conduce sa pastram in noi
credinta si sd o raspandim.

Astazi siieri

Liturgia Duminicii Floriilor pune pe
buzele crestinilor acest imn: Ridicati-
vd, portilor, pragurile voastre de sus;
deschideti-va, voi porti vesnice, ca s
intre Regele slavei. Cel care ramane
inchis in cetatea propriului egoism
nu va cobori pe campul de lupta.
Totusi, daca ridica portile cetatii si ii
da voie Regelui Pacii sa intre, va iesi
impreuna cu El s lupte impotriva
acelei mizerii care incetoseaza ochii
si adoarme constiinta.

Ridicati portile strdvechi. Aceasta
obligatie de a lupta nu este noud in
crestinism. Este adevarul peren. Fara
luptd, nu se dobandeste victoria; fara
victorie nu exista pace. Fara pace,
bucuria omeneasca va fi doar o
bucurie aparenta, falsa, sterila, care



nu se traduce in ajutor pentru
oameni, nici in fapte de caritate si de
dreptate, de iertare si de milostivire,
nici In slujirea lui Dumnezeu.

Acum, in interiorul si in afara
Bisericii, sus si jos, se pare ca multi
au renuntat la lupta -la acel razboi
personal impotriva propriilor
slabiciuni-, pentru a se preda, cu
arme si cu tot bagajul, sclaviilor care
injosesc sufletul. Acest pericol ne va
ameninta mereu pe noi toti crestinii.

De aceea, este necesar sa ne
indreptam cu insistenta catre Sfanta
Treime, pentru ca sa se milostiveasca
de toti. Cand vorbesc despre aceste
lucruri, ma infioara sa mentionez
dreptatea lui Dumnezeu. Apelez la
mila sa, la compasiunea sa, pentru ca
sa nu se uite la pacatele noastre, ci la
meritele lui Cristos si ale Sfintei sale
Maici, care este si Mama noastra, ale
Sfantului Patriarh Iosif care i-a fost
Tata purtator de grija, ale Sfintilor.



Crestinul poate trai cu certitudinea
ca, daca doreste sa lupte, Dumnezeu
il va lua de ména lui dreapta, asa
cum citim In Liturghia acestei
sarbatori. Isus, care intra in
Ierusalim calare pe un magar
sarman, Impératul pacii, este cel care
a spus: Impdrdtia cerurilor este
asaltata cu violenta si cei violenti o
iau prin fortd. Aceasta forta nu se
manifesta in violenta impotriva
celorlalti: este taria pentru a combate
propriile slabiciuni si mizerii, curajul
de a nu-si masca infidelitatile
personale, indrazneala de a-si
marturisi credinta chiar si atunci
cand ambientul este potrivnic.

Astazi, ca sl ieri, de la crestin se
asteapta eroism. Eroism in conflicto
mari, daca este cazul. Eroism -si ar fi
normal- in micile dispute de fiecare
zi. Cand cineva se lupta intr-una, cu
[ubire si intr-un mod care pare
nesemnificativ, Domnul este
intotdeauna aladturi de copiii Sai, ca



un pastor iubitor: Eu voi pdstori
turma mea si eu le voi face sa se
odihneascd. Pe cea pierdutd o voi
cauta, pe cea rdtdcitd o voi aduce
inapoi, pe cea ranita o voi bandaja, pe
cea slabita o voi intari... Ele vor fi in
sigurantd pe pamantul lor si vor
cunoaste ca eu sunt Domnul cand voi
frange legaturile jugului lor si cand le
voi salva din mana celor care le-au
exploatat.

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/lupta-
interioara-duminica-floriilor/
(02.01.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/lupta-interioara-duminica-floriilor/
https://opusdei.org/ro-ro/article/lupta-interioara-duminica-floriilor/

	Lupta interioară (Duminica Floriilor)

