
opusdei.org

Loialitate faţă de
Biserică

Nu trebuie să ne temem.
Biserica, Trupul lui Cristos, va fi
mereu drumul inepuizabil şi
staulul Bunului Păstor,
fundamentul solid şi calea
deschisă tuturor oamenilor. (...)
Ce este Biserica? Şi unde se
găseşte? Mulţi creştini, zăpăciţi
şi dezorientaţi, nu găsesc un
răspuns sigur la aceste
întrebări, şi ajung poate să se
gândească că răspunsurile
formulate în atâtea secole de
Magisteriu (...) au fost
„depăşite” şi trebuie să fie
înlocuite cu altele.



06.06.2012

Omilie pronunţată la 14 iunie 1972,
publicată în cartea Biserica Mama
noastră

Textele liturgice din această
duminică formează un lanţ de
invocaţii către Domnul. În
introducere Îl chemăm susţinătorul
nostru, stânca noastră şi apărare
(vezi Ps. 17, 19-20; 2-3. Introducere la
Sf. Liturghie). Rugăciunea este un
ecou al aceluiaşi motiv. „Tu nu-i
lipseşti niciodată de lumina ta pe cei
care se refugiază în soliditatea iubirii
tale” (Rugăciunea din Duminica a
doua după Rusalii).

La rugăciunea treptelor continuăm
să-l invocăm: „În momentele de
teamă l-am chemat pe Domnul...
Eliberează, Doamne, sufletul meu de
buzele care mă înşeală, de cuvintele



sale false. Dumnezeul meu, în tine
caut refugiul meu” (Ps 119, 1-2; 7, 2
Gradualul Liturghiei). Este
mişcătoare această insistenţă a lui
Dumnezeu, Tatăl nostru, hotărât să
ne reamintească că trebuie să
recurgem mereu la milostivirea sa,
orice s-ar întâmpla. Da, şi acum, în
aceste momente în care glasuri de
confuzie parcurg Biserica; sunt
momente de rătăcire, pentru că
atâtea suflete nu reuşesc să găsească
păstori buni, alţi Cristoşi, care să-i
conducă spre iubirea Domnului; şi
găsesc în schimb „hoţi şi tâlhari” care
vin să „fure, să ucidă, să
distrugă” (vezi In 10, 8. 10).

Nu trebuie să ne temem. Biserica,
Trupul lui Cristos, va fi mereu
drumul inepuizabil şi staulul Bunului
Păstor, fundamentul solid şi calea
deschisă tuturor oamenilor. Abia am
citit în sfânta Evanghelie: „Ieşi pe
străzi şi de-a lungul gardurilor şi



sileşte-i să intre, pentru ca să se
umple casa mea” (Lc 14, 23).

Ce este Biserica? Şi unde se găseşte?
Mulţi creştini, zăpăciţi şi
dezorientaţi, nu găsesc un răspuns
sigur la aceste întrebări, şi ajung
poate să se gândească că
răspunsurile formulate în atâtea
secole de Magisteriu – şi pe care
cărţile bune de catehism le
propuneau cu o precizie esenţială şi
simplitate – au fost „depăşite” şi
trebuie să fie înlocuite cu altele. O
serie de fapte şi de dificultăţi par că
s-au înţeles, pentru a întuneca chipul
pur al Bisericii. Unii spun: Biserica se
află aici, în efortul de a se adapta la
aşa-zisele „timpuri moderne”. Alţii
strigă: Biserica nu este altceva decât
neliniştea pentru solidaritatea
oamenilor; trebuie s-o adaptăm la
circumstanţele actuale.

Greşesc. Biserica, astăzi, este aceeaşi
pe care a întemeiat-o Cristos, nu



poate fi diferită. „Apostolii şi
succesorii lor sunt vicarii lui
Dumnezeu în conducerea Bisericii
întemeiată pe credinţa şi pe
Sacramentele credinţei. De aceea,
cum nu este în puterea lor de a fonda
o altă Biserică, aşa nu pot să înveţe o
altă credinţă nici să înfiinţeze alte
Sacramente: pentru că se spune pe
drept că Biserica a fost construită pe
Sacramentele, izvorâte din coasta lui
Cristos atârnând pe Cruce” (Sf. Toma,
Summa theologiae, III; q. 64, a. 2, ad
3). Biserica este recunoscută de cele
patru note care sunt conţinute în
mărturisirea de credinţă a unuia din
primele concilii, şi pe care o recităm
în Crezul de la Liturghie: „Biserica
Una, Sfântă, Catolică şi
Apostolică” (Simbolul
constantinopolitan, DS 150 (86).
Acestea sunt proprietăţile esenţiale
ale Bisericii, care decurg din natura
sa, aşa cum a voit-o Cristos. Şi,
pentru a fi esenţiali, sunt şi note,
adică semne care o disting de oricare



tip de comunitate umană, în care
chiar dacă se aude pronunţat numele
lui Cristos.

Cu puţin mai mult de un secol, papa
Pius IX a reluat pe scurt această
învăţătură tradiţională: „Adevărata
Biserică a lui Cristos este constituită
şi se recunoaşte, prin autoritate
divină, în cele patru note pe care le
mărturisim că le credem în Simbol; şi
fiecare din aceste note este unită
astfel cu celelalte, încât nu poate
rămâne absolut singură. Deci, aceea
care este într-adevăr şi se cheamă
Catolică, trebuie să strălucească
împreună prin prerogativele unităţii,
sfinţeniei şi succesiunii
apostolice” (Pio IX, Scrisoarea Sf.
Oficiu către episcopii englezi, 16
septembrie 1864, DS 2888 (1686).
Aceasta este – insist – învăţătura
tradiţională a Bisericii, din nou
repetată în Conciliul Vatican II, chiar
dacă în aceşti ultimi ani unii au uitat-
o, împinşi de un fals ecumenism:



„Aceasta este unica Biserică a lui
Cristos, pe care o mărturisim în
Simbol: Una, Sfântă, Catolică şi
Apostolică, şi pe care Mântuitorul
nostru, după Învierea sa, a dat-o spre
a o paşte lui Petru, încredinţându-i
lui şi celorlalţi Apostoli răspândirea
şi conducerea, şi a constituit pentru
totdeauna coloana şi sprijinul
adevărului” (Lumen gentium, 8).

„Pentru ca să fie una, cum suntem
noi una” (In 17, 11), cere Cristos
Tatălui; „Pentru ca toţi să fie una, aşa
cum tu, Tată, eşti în mine şi eu în
tine, să fie şi ei una în noi” (In 17, 21).
Îndemnul continuu pentru unire
izvorăşte în mod constant de pe
buzele lui Isus Cristos, pentru că
„orice împărăţie divizată în sine cade
în ruină, şi nici o cetate sau familie
divizată în sine nu poate sta în
picioare” (Mt 12, 25). Învăţătură care
devine dorinţă arzătoare: „Şi mai am
şi alte oi care nu sunt din staulul
acesta; şi pe acelea eu trebuie să le



adun, şi vor asculta de glasul meu, şi
va fi o singură turmă, şi un singur
păstor” (In 10, 16).

Cu câte minunate accente a expus
Domnul această doctrină! Înmulţeşte
cuvintele şi imaginile pentru ca să-l
putem înţelege, pentru ca să rămână
bine imprimată în sufletul nostru
această pasiune pentru unitate: „Eu
sunt viţa adevărată, şi Tatăl meu este
viticultorul. Orice mlădiţă care nu
aduce rod în mine, o taie; şi orice viţă
care aduce rod, o curăţă pentru ca să
rodească mai mult... Rămâneţi în
mine şi eu în voi. Aşa cum mlădiţa
nu poate aduce roade de la sine
însăşi dacă nu rămâne în viţă, tot aşa
şi voi dacă nu rămâneţi în mine. Eu
sunt viţa, voi mlădiţele. Cine rămâne
în mine şi eu în el, aduce mult rod,
pentru că fără mine nu puteţi face
nimic” (In 15, 1-5).

Nu vedeţi cum aceia care se separă
de Biserică, chiar dacă sunt ramuri



înfrunzite, devin repede uscate, şi
roadele lor se umplu de o mulţime de
viermi? Iubiţi Biserica Sfântă,
Apostolică, Romană: Unica Biserică.
Scrie Sf. Ciprian: „Cine seceră în altă
parte, în afara Bisericii, nimiceşte
Biserica lui Cristos” (Sf. Ciprian;
Despre unitatea Bisericii catolice; PL
4, 503). Şi Sf. Ioan Crisostom insistă:
„Ne separaţi de Biserică. Nu e nimic
mai puternic decât Biserica. Speranţa
ta este Biserica, mântuirea ta este
Biserica, Refugiul tău este Biserica.
Ea este mai presus de ceruri şi mai
vastă decât pământul; nu
îmbătrâneşte niciodată, forţa sa este
veşnică” (Sf. Ioan Crisostom, Omilia
despre luarea ca prizonier a lui
Eutropio, 6).

Se apără unitatea Bisericii trăind
foarte uniţi cu Cristos, care este viţa
şi noi mlădiţele. În ce fel? Mărind
fidelitatea noastră faţă de Magisterul
perpetuu al Bisericii: „Succesorilor
lui Petru Duhul Sfânt nu le-a fost



promis pentru ca prin revelaţie
proprie să răspândească o doctrină
nouă, dar pentru ca, prin asistenţa
sa, să păzească cu sfinţenie şi să
expună cu fidelitate revelaţia
transmisă de Apostoli, adică tezaurul
credinţei” (Conciliul Vatican I,
Constituţia dogmatică despre
Biserică, DS 3070 (1836). În acest fel
vom păstra unitatea: venerând pe
Mama noastră fără pată; iubindu-l pe
Pontiful Roman.

Unii afirmă că am rămas puţini în
Biserică; eu le-aş răspunde că, dacă
toţi am păzi cu lealitate doctrina lui
Cristos, numărul ar creşte imediat în
mod considerabil, pentru că
Dumnezeu să se umple casa sa. În
Biserică îl găsim pe Cristos, Iubirea
iubirilor noastre. Şi pentru toţi
trebuie să dorim această vocaţie,
această bucurie intimă care îmbată
sufletul cu dulceaţa luminoasă a
Inimii milostive a lui Isus.



Trebuie să fim ecumenici, se aude
spunându-se. Totuşi mă tem că în
spatele unor iniţiative care se
autodefinesc ecumenice, se ascunde
o înşelătorie: pentru că sunt activităţi
care nu conduc la iubirea lui Cristos,
viţa cea adevărată. De aceea rămân
fără rod. Eu cer de la Domnul în
fiecare zi ca să-mi dilate inima,
pentru ca să continui să transform în
iubire supranaturală iubirea pe care
a pus-o în sufletul meu pentru toţi
oamenii, fără deosebire de rasă, de
naţiune, de cultură de categorie
socială. Stimez cu sinceritate toţi
oamenii, catolici şi necatolici; fie că
cred în ceva, fie că nu cred, chiar
dacă aceştia din urmă îmi sunt o
cauză de tristeţe. Însă Cristos a
întemeiat o singură Biserică şi are o
unică Mireasă.

Unirea creştinilor? Da. Ba, mai mult:
unirea tuturor celor care cred în
Dumnezeu. Însă există o singură
adevărată Biserică. Nu se pune



problema de a o reconstrui cu
bucăţile risipite pretutindeni. Şi nu
are nevoie de nici un tip de
purificare pentru a se regăsi în final
pură. „Mireasa lui Cristos nu poate fi
adulteră, pentru că este incoruptibilă
şi pură. Cunoaşte o singură casă,
păstrează inviolabilitatea unui
singur pat conjugal cu o pudoare
castă. Ea se păstrează pentru
Dumnezeu, pregăteşte Împărăţia
pentru fiii pe care i-a născut. Cine se
desparte de Biserică se uneşte cu o
adulteră. Se îndepărtează de
promisiunile Bisericii: şi nu va obţine
recompensele lui Cristos acela care
părăseşte Biserica lui Cristos” (Sf.
Ciprian, Despre unitatea Bisericii
Catolice, 6; PL 4, 503).

Acum vom înţelege mai bine cum
unitatea Bisericii conduce la
sfinţenie, şi în ce fel unul din
aspectele principale ale sfinţeniei
sale este această unitate concentrată
asupra misterului lui Dumnezeu



Unul şi Treime: „Un singur trup, un
singur duh, aşa cum una este
speranţa la care aţi fost chemaţi; un
singur Domn, o singură credinţă, un
singur botez. Un singur Dumnezeu
Tatăl tuturor, care este peste toţi,
lucrează în toţi şi este în toţi” (Ef. 4,
4-6).

Sfinţenia nu înseamnă propriu-zis
nimic altceva decât unirea cu
Dumnezeu: Cu cât mai mare este
intimitatea cu Domnul, cu atât mai
mare este sfinţenia. Biserica a fost
voită şi întemeiată de Cristos
împlinind voinţa Tatălui; Mireasa
Fiului, apoi, este asistată de Duhul
Sfânt: Biserica este deci opera
Preasfintei Treimi; este Sfântă şi este
Mamă, sfânta noastră Maică Biserică.
Putem să admirăm în Biserică o
perfecţiune pe care am putea numi
originală, şi o alta finală,
escatologică. La amândouă se referă
Sf. Paul în Scrisoarea către Efeseni:
„Cristos a iubit Biserica şi s-a dat pe



sine pentru ea, pentru a o face
sfântă, purificând-o prin baia
botezului şi prin Cuvânt, cu scopul de
a ne prezenta Biserica sa cu totul
glorioasă, fără pată, nici rid sau
altceva de acest fel, dar sfântă şi
nepătată” (Ef. 5, 25-27).

Sfinţenia originală şi constitutivă a
Bisericii poate fi întunecată, dar
niciodată distrusă, pentru că este
indestructibilă: „Porţile iadului nu o
vor înfrânge” (Mt 16, 18); poate să fie
ascunsă în ochii oamenilor, în unele
momente de orbire aproape
colectivă. Însă Sf. Petru dă creştinilor
titlul de „neam sfânt” (1 Pt 2, 9),
popor sfânt. Fiind membrii ai unui
popor sfânt toţi credincioşii au
primit această chemare la sfinţenie şi
trebuie să se străduiască să
corespundă la harul de a fi, fiecare
personal, sfinţi. Peste arcul istoriei, şi
chiar astăzi, sunt atâţia catolici care
sunt efectiv sfinţiţi: tineri şi bătrâni,



celibi şi căsătoriţi, preoţi şi laici,
bărbaţi şi femei.

Sfinţenia personală a atâtor
credincioşi – astăzi ca şi ieri – nu face
zgomot. În general nu recunoaştem
sfinţenia atâtor persoane oarecare,
care muncesc şi trăiesc în mijlocul
nostru. În faţa privirilor pământeşti
sunt mai evidente păcatul şi lipsa de
fidelitate, pentru că atrag mai mult
atenţia.

Neam sfânt, popor sfânt, compus din
creaturi cu mizeriile lor: această
contradicţie aparentă semnalează un
aspect al misterului Bisericii.
Biserica, care este divină, este şi
umană, pentru că este alcătuită din
oameni, şi oamenii au defectele lor:
„Omnes homines terra et cinis” (Sir
17, 27), noi toţi suntem plămădiţi din
pământ şi cenuşă.

Domnul nostru Isus Cristos care a
întemeiat sfânta Biserică, se aşteaptă
ca membrii acestui popor să se



străduiască în permanenţă să ajungă
la sfinţenie. Dar nu toţi răspund cu
lealitate la chemarea sa. Şi astfel în
Mireasa lui Cristos se regăsesc, în
acelaşi timp, minunile drumului de
mântuire şi mizeriile acelora care îl
parcurg.

„Răscumpărătorul divin vrea ca
adunarea oamenilor fundată de El să
fie şi o societate perfectă în general,
înzestrată de toate elementele
juridice şi sociale pentru a perpetua
pe pământ opera mântuitoare a
Răscumpărării... Dacă în Biserică se
observă ceva care denotă slăbiciunea
condiţiei noastre, aceasta nu trebuie
să se atribuie constituţiei sale
juridice, dar mai degrabă tendinţei
deplorabile a membrilor săi singulari
spre rău, tendinţă pe care Fondatorul
divin permite să existe şi în membrii
cei mai importanţi ai Trupului său
Mistic, pentru ca să fie pusă la
încercare virtutea fie a oilor fie a
păstorilor şi în toţi să se acumuleze



meritele credinţei creştine” (Pio XII,
enc. Mystici Corporis, 29 iunie 1943).

Ar da dovadă de puţină maturitate
cine, în faţa mizeriilor acelora care
aparţin Bisericii, oricine ar fi ei – şi
oricât de înalte ar fi funcţiile lor – ar
simţi micşorarea credinţei sale în
Biserică şi în Cristos. Biserica nu este
guvernată nici de Petru, nici de Ioan,
nici de Paul; este guvernată de Duhul
Sfânt, şi Domnul a promis că va
rămâne alături de ea „în toate zilele
până la sfârşitul veacurilor” (Mt 28,
20).

Ascultaţi ce spune Sf. Toma, insistând
asupra acestui argument, cu privire
la primirea Sacramentelor, care sunt
cauza şi semnul harului sfinţitor:
„Cine se apropie să primească
Sacramentele, le primeşte de la
ministrul Bisericii, nu întrucât este
acea persoană dată, dar întrucât este
ministrul Bisericii. De aceea pentru
că Biserica îl tolerează în minister,



cine primeşte de la el Sacramentele,
se comunică nu cu păcatele acestuia,
dar cu Biserica prezentându-l ca
ministru” (Sf. Toma, Summa
theologiae, III, q. 64, a. 6 ad 2). Când
Domnul permite ca slăbiciunea
omenească să apară, reacţia noastră
trebuie să fie aceea care vede
propria mamă bolnavă sau
maltratată: trebuie s-o iubească mai
mult, să înmulţească manifestările
externe şi interne de afecţiune.

Dacă iubim Biserica, nu se va ridica
în noi interesul bolnăvicios de a
prezenta ca vinovăţii ale Mamei
mizeriile unora dintre fiii săi.
Biserica, Mireasa lui Cristos, nu are
motiv de a intona nici o vină. În
schimb noi da: „Mea culpa, mea
culpa, mea maxima culpa!”. Aceasta
este adevărata „vină a mea”, cea
personală, şi nu cea care înfierează
Biserica, indicând şi exagerând
defectele umane care, în această
Mamă sfântă, decurg din acţiunile



care o compun: oamenii, până când
oamenii pot să ajungă, dar nu vor
ajunge niciodată s-o distrugă – ba
chiar s-o atingă – cea care este
sfinţenia originală şi constitutivă a
Bisericii.

Dumnezeu, Domnul nostru a
asemănat într-adevăr Biserica cu o
arie, unde se adună paiele cu grâul,
din care se va face apoi pâinea
pentru masă şi pentru altar; a
asemănat Biserica cu un năvod de
pescuit „ex omni genere piscium
congreganti” (Mt 13, 47): care adună
peşti buni şi răi, şi aceştia din urmă
sunt aruncaţi!

Misterul sfinţeniei Bisericii – această
lumină originară, care poate să fie
eclipsată de umbrele josniciei umane
– respinge până şi cel mai mic gând
de suspiciune sau de dubiu despre
frumuseţea Mamei noastre. Şi nu se
poate tolera fără proteste ca alţii s-a
o insulte. Nu căutăm în Biserică



laturile vulnerabile criticii, cum fac
unii care nu demonstrează nici
credinţă nici iubire. Nu concep că se
poate trăi un afect autentic pentru
propria mamă, şi în acelaşi timp să
se vorbească despre ea cu o detaşare
glacială.

Mama noastră este Sfântă, pentru că
este născută pură şi continuă să fie
fără pată pentru veşnicie. Dacă
uneori nu reuşim să vedem
frumuseţea chipului său, noi trebuie
să curăţim ochii; dacă notăm că
vocea sa nu ne este pe plac, să ne
îngrijim de duritatea urechilor
noastre, care ne împiedică să
ascultăm, pe tonul lor, chemările
Păstorului iubitor. Mama noastră
este sfântă, din sfinţenia lui Cristos,
de care este unită în trup – care
suntem noi toţi – şi în duh, care este
Duhul Sfânt, care rămâne în inima
fiecăruia dintre noi, dacă ne păstrăm
în harul lui Dumnezeu.



Sfântă, Sfântă, Sfântă! Astfel
îndrăznim să aducem imn Bisericii,
evocând imnul în onoarea
Preasfintei Treimi. Tu eşti Sfântă,
Biserică, Mama mea, pentru că te-a
întemeiat Fiul lui Dumnezeu, care
este Sfânt. Eşti Sfântă, pentru că aşa
a voit Tatăl, izvorul oricărei sfinţenii;
eşti Sfântă, pentru că te asistă Duhul
Sfânt, care locuieşte în sufletul
credincioşilor, pentru a-i reuni pe fiii
Tatălui, care vor locui în Biserica din
Cer, Ierusalimul veşnic.

Dumnezeu „vrea ca toţi oamenii să
fie salvaţi şi să ajungă la cunoaşterea
adevărului. Pentru că este un singur
Dumnezeu, şi unul este mijlocitorul
între Dumnezeu şi oameni, omul Isus
Cristos, care s-a dat pe sine însuşi ca
răscumpărare pentru toţi” (1 Tim 2,
4-6). Cristos instituie o singură
Biserică, Biserica sa; de aceea
Mireasa lui Cristos este Una şi
Catolică: universală pentru toţi
oamenii.



De secole Biserica este răspândită în
lumea întreagă; şi este compusă din
persoane de toate rasele şi condiţii
sociale. Însă catolicitatea Bisericii nu
depinde de extensiunea geografică,
care totuşi nu este semn vizibil şi
motiv de credibilitate. Biserica era
catolică deja de la Rusalii; se naşte
catolică din inima străpunsă a lui
Isus, ca un foc alimentat de Duhul
Sfânt.

În secolul al doilea creştinii
denumeau catolică Biserica pentru a
o distinge de sectele care folosind
numele lui Cristos, trădau în anumite
puncte doctrina sa. „O numim
catolică” scrie sfântul Ciril, „nu
numai pentru că este răspândită pe
întregul pământ, de la o margine la
alta, dar pentru că în mod universal
şi fără nici un defect învaţă toate
dogmele pe care oamenii trebuie să
le cunoască şi care privesc ceea ce
este vizibil şi ceea ce nu este, ceea ce
este ceresc şi ceea ce este pământesc.



Şi pentru că unifică în cultul drept pe
toţi oamenii, guvernanţi şi simpli,
cetăţeni, învăţaţi şi ignoranţi. Şi, în
sfârşit, pentru că se îngrijeşte şi
vindecă orice fel de păcate, ale
sufletului şi ale trupului, şi pentru că
posedă de altfel – oricum s-ar putea
numi – toate virtuţile, în fapte şi în
cuvinte şi în orice fel de daruri
spirituale” (SF. CIRIL, Catecheses, 18,
23).

Catolicitatea Bisericii nu depinde nici
de aprobarea sau de consideraţia
non catolicilor; nu are nici un raport
cu faptul că, în probleme
nespirituale, opiniile unor persoane
dotate cu autoritate în Biserică sunt
luate în consideraţie – şi uneori
instrumentalizate – de mijloacele de
opinie publică de curente apropiate
de gândirea lor. Se va întâmpla
adesea că partea de adevăr care se
găseşte într-o oarecare ideologie
umană, să găsească un ecou sau un
fundament în învăţătura perenă a



Bisericii; fapt este, într-o oarecare
măsură, un semn al divinităţii
revelaţiei pe care Magisteriul îl
păstrează. De aceea Mireasa lui
Cristos este catolică chiar şi atunci
când este ignorată în mod deliberat
de mulţi, şi chiar ultragiată şi
persecutată, aşa cum din păcate se
întâmplă astăzi în multe locuri.

Biserica nu este un partid politic, nici
o ideologie socială, nici o organizaţie
mondială de concordie sau de
progres material, deşi recunoaştem
nobilitatea acestor alte activităţi.
Biserica a dezvoltat, şi dezvoltă, o
muncă imensă în avantajul celor
nevoiaşi, a celor care suferă, a
tuturor acelora care suferă într-un
anumit mod oarecare consecinţa
unicului adevărat rău, care este
păcatul. Şi tuturor – care într-un mod
sau altul sunt nevoiaşi, cât şi acelora
care cred că se bucură de plinătatea
bunurilor materiale – Biserica vine
să confirme unicul lucru esenţial,



definitiv: că destinul nostru este
veşnic şi supranatural, că numai în
Cristos avem mântuirea, şi că numai
în El vom obţine cumva deja în
această viaţă adevărata pace şi
adevărata fericire.

Rugaţi-vă acum cu mine lui
Dumnezeu Domnul nostru pentru ca
credincioşii catolici să nu uite
niciodată aceste adevăruri, şi să se
hotărască să le pună în practică.
Biserica Catolică nu are nevoie de
aprobarea oamenilor, pentru că este
opera lui Dumnezeu.

Ne vom arăta catolici dacă vom da
roade de sfinţenie, pentru că
sfinţenia nu cunoaşte frontiere şi nici
nu este patrimoniul vreunui
particularism uman. Ne vom arăta
catolici dacă ne vom ruga, dacă vom
căuta mereu să ne îndreptăm către
Dumnezeu, dacă vom depune efort
mereu şi în toate de a fi drepţi – dând
termenului de dreptate toată



însemnătatea sa, pentru că în aceste
timpuri este utilizată adesea în sens
materialist şi eronat – dacă iubim şi
apărăm libertatea personală a
celorlalţi oameni.

Vă amintesc şi un alt semn, clar, al
catolicităţii Bisericii: conservarea
fidelă şi administrarea
Sacramentelor aşa cum au fost
instituite de Cristos, fără tergiversări
umane nici tentative false de a le
supune la condiţionări psihologice
sau sociologice. Pentru că „nimeni nu
poate delibera asupra lucrurilor care
sunt în puterea altuia, dar numai
cele care se află în puterea sa. Fiind
deci sfinţirea omului în puterea lui
Dumnezeu sfinţitorul, nu este de
competenţa omului de a decide după
arbitrul său în privinţa lucrurilor
care trebuie să-l sfinţească, dar ele
trebuie să fie determinate de
instituţia divină” (Sf. Toma, Summa
teologiae, III, q. 60, a. 5). Încercările
de a lua universalitatea de la esenţa



Sacramentelor ar avea poate dreptul
de a fi dacă ar fi vorba numai de
„semne”, de simboluri, care ar
acţiona în conformitate cu legile
naturale de înţelegere şi de
inteligenţă. Însă „Sacramentele legii
noi sunt în acelaşi timp cauze şi
semne. De aceea se spune de obicei
că ele produc ceea ce semnifică. Şi
aceasta demonstrează şi că sunt
Sacramente în mod perfect: pentru
că sunt orânduite la ceea ce este
sacru nu numai ca semne, dar şi
cauze” (Sf. Toma, Summa Teologiae,
III, q. 62, a. 1 ad 1).

Această Biserică Catolică este
romană. Eu gust savoarea acestui
cuvânt: romană. Mă simt roman,
pentru că roman vrea să spună
universal, catolic; pentru că astfel mă
simt îndemnat să-l iubesc cu
afecţiune pe Papa, „dulcele Cristos pe
pământ”, cum îi plăcea să repete
sfânta Caterina de Siena, pe care o
consider o prietenă preaiubită.



„De la acest centru catolic roman”,
sublinia Paul VI în discursul de
închidere a Conciliului Vatican II,
„nimeni nu este, pe calea
principiului, de neajuns; în linia
principiului toţi pot şi trebuie să fie
ajunşi. Pentru Biserica Catolică
nimeni nu este străin, nimeni nu este
exclus, nimeni nu este
departe” (Sacrosanctum
eocumenicum concilium Vaticanum
II, Constitutiones, Decreta,
Declarationes, Vatican 1966, p. 1079).
Eu venerez cu toate forţele mele
Roma lui Petru şi Paul, scăldată de
sângele martirilor, centru de
expansiune pentru atâţia care au
propagat în lumea întreagă cuvântul
mântuitor al lui Cristos. A fi roman
nu include nici o semnificaţie de
particularism, ci de ecumenism
autentic; presupune dorinţa de a
lărgi inima, de a o deschide tuturor
cu dorinţa răscumpărătoare a lui
Cristos, care pe toţi îi caută şi pe toţi



îi primeşte, pentru că pe toţi i-a iubit
de la început.

Sf. Ambroziu a scris unele cuvinte
scurte, care se aseamănă aproape cu
un cânt de bucurie: „Unde este Petru,
acolo e Biserica; şi unde este Biserica
nu domneşte moartea, ci viaţa
veşnică”.

(Sf. Ambroziu, In XII Ps. Enarratio,
40, 30). Pentru că unde sunt Petru şi
Biserica, este Cristos: şi el este
mântuirea, unicul drum.

Domnul nostru întemeiază Biserica
sa pe slăbiciunea – dar şi pe
fidelitatea – unor oameni, Apostolii,
cărora le promite asistenţa constantă
a Duhului Sfânt. Să citim încă o dată
acest text bine cunoscut, dar mereu
nou şi actual: „Mi s-a dat toată
puterea în cer şi pe pământ. Mergeţi,
deci, şi învăţaţi toate neamurile,
botezându-le în numele Tatălui şi al
Fiului şi al Duhului Sfânt, învăţându-
i să asculte toate câte vi le-am



poruncit. Şi iată, eu sunt cu voi în
toate zilele până la sfârşitul
lumii” (Mt 28, 18-20).

Predicarea Evangheliei nu apare în
Palestina din iniţiativa personală a
unor oameni zeloşi. Ce puteau face
Apostolii? În mijlocul neamului din
timpul lor, nu contau nimic: nu erau
bogaţi, nici culţi, nici eroi după
tiparul uman. Isus a pus pe umerii
acestui pumn de discipoli o
răspundere imensă, divină. „Nu voi
m-aţi ales pe mine, ci eu v-am ales pe
voi, şi v-am rânduit ca să mergeţi şi
să aduceţi roade, şi rodul vostru să
rămână; pentru că tot ceea ce veţi
cere de la Tatăl în numele meu, vă va
da” (In 15,16).

De-a lungul a două mii de ani ai
istoriei sale, Biserica păstrează
neîntreruptă succesiunea apostolică.
„Episcopii”, declară Conciliul din
Trento, „sunt succesorii apostolilor şi
sunt puşi, cum spune acelaşi Apostol



(Paul), de Duhul Sfânt pentru a
conduce Biserica lui Dumnezeu (Fap.
20, 28)” (Conciliul din Trento,
Doctrina despre Sacramentul
Preoţiei, DS 1768 (960). Şi dintre
Apostoli acelaşi Cristos îl face pe
Simon obiectul unei alegeri speciale:
„Tu eşti Petru, şi pe această piatră voi
zidi Biserica mea” (Mt 16, 18). Şi
adaugă: „Eu m-am rugat pentru tine,
ca să nu scadă credinţa ta: Şi tu când
te vei converti, întăreşte-i pe fraţii
tăi” (Lc 22, 32). Petru se transferă la
Roma şi acolo stabileşte sediul
primatului, al Vicarului lui Cristos.
La Roma deci unde se observă mai
bine succesiunea apostolică, şi de
aceea este numit sediul apostolic
prin excelenţă. Conciliul Vatican I, cu
cuvintele unui Conciliu precedent,
cel de la Firenze, a proclamat că „toţi
credincioşii lui Cristos trebuie să
creadă că Sfântul Scaun Apostolic şi
Pontiful Roman posedă primatul
asupra întregii lumi, şi că acelaşi
Pontif Roman este succesorul



Sfântului Petru, principele
Apostolilor, şi adevăratul vicar al lui
Cristos, şi capul întregii Biserici, este
tatăl şi învăţătorul tuturor
creştinilor; şi că lui a fost dată de
Domnul Isus Cristos, în persoana
sfântului Petru, puterea deplină de a
păstori, de a conduce şi guverna
Biserica universală” (Conciliul
Vatican I, Constituţia dogmatică
despre Biserică, DS 3059 (1826).

Suprema putere a Pontifului Roman
şi infalibilitatea sa, când vorbeşte ex
cathedra, nu sunt o invenţie umană;
se bazează pe voinţa explicită de
fondator al lui Cristos. Nu are nici un
sens de aceea a opune guvernarea
Papei cu cea a episcopilor sau a
reduce validitatea Magisteriului
pontifical la asentimentul
credincioşilor! Nu e nimic mai străin
Bisericii ca echilibrul puterilor; nu ne
servesc schemele umane, întrucât ar
putea fi atrăgătoare şi funcţionale.
Nimeni în Biserică nu se bucură de la



sine, ca om, de puterea absolută; în
Biserică nu este alt cap decât Cristos;
şi Cristos a voit să încredinţeze la un
Vicar al său – Pontiful Roman –
Mireasa sa pelerină pe acest pământ.

Biserica este Apostolică prin
constituţie: „Aceea care este cu
adevărat şi se cheamă Catolică,
trebuie să strălucească cu
prerogativa unităţii, a sfinţeniei şi a
succesiunii apostolice. Astfel,
Biserica este Una, cu unitatea clară şi
perfectă a întregului pământ şi a
tuturor naţiunilor, cu unitatea căreia
îi este principiu, rădăcină şi origine
inepuizabilă suprema autoritate şi
primatul excelent al sfântului Petru,
principele apostolilor, şi ai
succesorilor săi pe catedra romană.
Şi nu există o altă Biserică Catolică,
diferită de cea care, zidită pe unicul
Petru, se înalţă prin unitatea
credinţei şi prin caritate într-un
singur trup coerent şi compact” (Pio



IX, Scrisoarea Sfântului Oficiu către
episcopii englezi, DS 2888 (1686).

Să contribuim să facem mai evidentă
în ochii tuturor această
apostolicitate, manifestând cu aleasă
fidelitate unirea cu Papa, care este
unire cu Petru. Iubirea faţă de
Pontiful Roman trebuie să fie în noi
vibrantă şi pasionată, pentru că în el
îl vedem pe Cristos. Dacă vorbim cu
Domnul în rugăciune, vom dobândi o
vedere limpede, care ne va face să
distingem, chiar şi în evenimentele
pe care uneori nu le înţelegem şi care
ne produc lacrimi şi durere, acţiunea
Duhului Sfânt.

Biserica ne sfinţeşte din momentul în
care, graţie botezului, intrăm în
sânul ei. Abia născuţi la viaţa
naturală, putem deja să avem parte
la harul sfinţitor. „Credinţa altuia, ba
chiar a întregii Biserici, îl ajută pe
copil în virtutea operei Duhului Sfânt
care uneşte Biserica şi pune pe unul



în comunicare bunurilor cu un
altul” (Sf. Toma, Summa theologiae,
III, q. 68, a. 9, ad 2). Este minunată
această maternitate supranaturală a
Bisericii, conferită de Duhul Sfânt.
„Regenerarea spirituală produsă de
botez se aseamănă oarecum cu
naşterea fizică, în sensul că copiii,
aşa cum nu primesc hrana de la sine
când sunt în sânul matern, ci sunt
susţinuţi de hrana mamei, la fel
deoarece nu au uzul raţiunii şi
trăiesc în sânul maicii Biserici, nu se
aplică mântuirea de la sine, ci prin
mijlocirea Bisericii” (Sf. Toma,
Summa Theologiae, III, q. 68, a. 9, ad
1).

Apare în toată măreţia sa puterea
sacerdotală a Bisericii, care decurge
direct de la Cristos. „Cristos este
izvorul întregii preoţii; pentru că cea
din Legea Veche îi era numai
imaginea, şi aceea a Legii Noi
acţionează în numele său, conform
afirmaţiei Sf. Paul (2 Cor 2, 10):



„Chiar şi eu, dacă am iertat ceva, am
făcut-o cu privire la voi, în persoana
lui Cristos” (Sf. Toma, Summa
theologiae, III, q. 22, a. 4).

Mijlocirea mântuitoare dintre
Dumnezeu şi oameni se perpetuează
în Biserică prin intermediul
Sacramentului Preoţiei, care
abilitează – în virtutea caracterului şi
a harului care provin de la el – de a
acţiona ca miniştri lui Cristos în
favoarea tuturor sufletelor. „Faptul
că unul poate realiza un act de care
un altul nu este capabil, nu decurge
de diferenţa în bunătate sau în
răutate, ci de la puterea dobândită,
pe care unul o posedă şi un altul nu.
De aceea, pentru că laicul nu are
puterea de a consacra, nu poate
opera consacrarea oricare ar fi
gradul bunătăţii sale personale” (Sf.
Toma, In IV Sent., d. 13, q. 1 a. 1).

În Biserică este o diversitate de
ministere, dar scopul este unul



singur: sfinţirea oamenilor. Şi la
această obligaţie participăm într-un
oarecare mod toţi creştinii, prin
caracterul primit cu Sacramentele
botezului şi al mirului. Toţi trebuie
să ne simţim responsabili de această
misiune a Bisericii, care este aceeaşi
misiune a lui Cristos. Cine nu simte
zel pentru mântuirea sufletelor, cine
nu caută cu toate forţele sale de a
face ca numele şi doctrina lui Cristos
să fie cunoscute şi iubite, nu va putea
înţelege apostolicitatea Bisericii.

Un creştin pasiv nu a înţeles încă
ceea ce Cristos cere de la noi toţi. Un
creştin care se gândeşte la „faptele
sale”, neglijând mântuirea altora, nu
iubeşte cu Inima lui Isus. Apostolatul
nu este misiunea exclusivă a
Ierarhiei, nici a Preoţilor sau a
călugărilor. Domnul ne cheamă pe
toţi să fim instrumente, cu exemplul
şi cu cuvântul, ale acelui izvor de har
care sare până în viaţa veşnică.



De fiecare dată când citim Faptele
Apostolilor, suntem mişcaţi în faţa
îndrăznelii, a credinţei în misiunea
lor şi la bucuria, în mijlocul
sacrificiilor a discipolilor lui Cristos.
Nu caută mulţimile. Şi chiar dacă
mulţimile vin, ei se adresează la
orice suflet în concret, la orice om,
unul după altul: Filip, etiopianului
(Vezi Fap. 8, 26-40); Petru,
centurionului Corneliu (Vezi Fap. 10,
1-48) Paul lui Sergiu Paul (Vezi Fap
13, 6-12).

Au învăţat de la Maestru. Amintiţi-vă
de acea parabolă a lucrătorilor care
aşteptau de muncă în piaţa
localităţii. Când, ziua era pe sfârşite,
soseşte stăpânul viei, şi observă că
mai sunt oameni cu mâinile în sân:
„Pentru ce staţi aici toată ziua
leneşi?” „Pentru că nimeni nu ne-a
tocmit” (Mt 20, 6-7) răspund ei.
Aceasta nu trebuie să se întâmple în
viaţa creştinului; nu trebuie să fie
nici unul care poate să afirme că nu a



auzit niciodată vorbindu-se despre
Cristos, pentru că nimeni nu i l-a
vestit.

Oamenii gândesc adesea că nimic nu-
i împiedică să facă mai puţin lui
Dumnezeu. Se înşeală. Chiar dacă nu
o ştiu, zac ca paraliticul de la piscina:
incapabili de a se mişca spre apele
care mântuiesc, spre doctrina care
umple sufletul de bucurie. Vina este,
de multe ori, a creştinilor; acele
persoane ar putea într-adevăr să
repete; „Hominem non habeo” (In 5,
7), nu am pe nimeni care să mă ajute.
Orice creştin trebuie să fie apostol,
pentru că Dumnezeu, deşi nu are
nevoie de nimeni, totuşi are nevoie
de noi. Contează pe noi pentru ca să
ne dedicăm să răspândim doctrina sa
de mântuire.

Contemplăm misterul Bisericii Una,
Sfântă, Catolică, Apostolică. A venit
ora de a ne întreba: împărtăşesc
setea de suflete a lui Cristos? Mă rog



pentru Biserică, din care fac parte şi
în care trebuie să realizez o misiune
specifică, pe care nimeni altul nu o
poate face în locul meu? A sta în
Biserică este deja mult: dar nu
ajunge. Trebuie să fim Biserică,
pentru că Mama noastră nu mai
trebuie să fie niciodată străină, afară,
departe de gândurile noastre cele
mai profunde.

Concludem aceste consideraţiuni
despre notele Bisericii. Cu ajutorul
Domnului, ele vor rămâne întipărite
în sufletele noastre, confirmând în
noi un criteriu clar, sigur, divin,
pentru a iubi mai mult această Mamă
sfântă, care ne-a născut la viaţa
harului, şi ne hrăneşte zi de zi cu o
grijă nesecată.

Dacă din întâmplare auziţi cuvinte
sau strigăte de ofensă împotriva
Bisericii, arătaţi, cu omenie şi
caritate, celor nepăsători, că nu se
poate maltrata această Mamă. Acum



o atacă nepedepsiţi pentru că
împărăţia sa, aceea a Maestrului şi
Fundatorul ei, nu este din această
lume. „Pentru că grâul geme în
mijlocul paielor, pentru că spicele
suferă în mijlocul neghinei, pentru că
plâng vasele milostivirii între vasele
mâniei, pentru că plânge crinul între
spini, nu lipsesc duşmanii care spun:
Când va muri şi va dispare numele
său? Veţi vedea că va veni timpul în
care vor dispare creştinii, şi nu vor
mai fi... Însă, după ce au spus
acestea, ei vor muri fără scăpare. Şi
Biserica rămâne” (Sf Augustin,
Ennarationes in Psalmos, 70, II, 12).

Orice s-ar întâmpla, Cristos nu va
abandona Mireasa sa. Biserica
triumfătoare este deja cu El, la
dreapta Tatălui. Şi de acolo ne
cheamă fraţii noştri, creştinii care îl
preamăresc pe Dumnezeu pentru
această realitate pe care noi o vedem
încă învăluită în penumbra clară a



credinţei: Biserica, Una, Sfântă,
Catolică şi Apostolică.

@ Fundazione Studium ed Ufficio
informazioni dell’Opus Dei in
Internet

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

loialitate-fata-de-biserica/ (04.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/loialitate-fata-de-biserica/
https://opusdei.org/ro-ro/article/loialitate-fata-de-biserica/

	Loialitate faţă de Biserică

