opusdei.org

Loialitate fata de
Biserica

Nu trebuie sa ne temem.
Biserica, Trupul lui Cristos, va fi
mereu drumul inepuizabil si
staulul Bunului Pastor,
fundamentul solid si calea
deschisa tuturor oamenilor. (...)
Ce este Biserica? Si unde se
gaseste? Multi crestini, zapaciti
si dezorientati, nu gasesc un
raspuns sigur la aceste
intrebari, si ajung poate sa se
gandeasca ca raspunsurile
formulate in atatea secole de
Magisteriu (...) au fost
,depasite” si trebuie sa fie
inlocuite cu altele.



06.06.2012

Omilie pronuntata la 14 iunie 1972,
publicata in cartea Biserica Mama
noastra

Textele liturgice din aceasta
duminica formeaza un lant de
invocatii catre Domnul. In
introducere il chemam sustinatorul
nostru, stanca noastra si aparare
(vezi Ps. 17, 19-20; 2-3. Introducere la
Sf. Liturghie). Rugaciunea este un
ecou al aceluiasi motiv. ,,Tu nu-i
lipsesti niciodata de lumina ta pe cei
care se refugiaza in soliditatea iubirii
tale” (Rugaciunea din Duminica a
doua dupa Rusalii).

La rugaciunea treptelor continudm
sd-1 invocdm: ,In momentele de
teama l-am chemat pe Domnul...
Elibereaza, Doamne, sufletul meu de
buzele care ma ingeald, de cuvintele



sale false. Dumnezeul meu, in tine
caut refugiul meu” (Ps 119, 1-2; 7, 2
Gradualul Liturghiei). Este
migcatoare aceasta insistenta a lui
Dumnezeu, Tatal nostru, hotarat sa
ne reaminteasca ca trebuie sa
recurgem mereu la milostivirea sa,
orice s-ar intdmpla. Da, si acum, In
aceste momente in care glasuri de
confuzie parcurg Biserica; sunt
momente de ratacire, pentru ca
atatea suflete nu reusesc sa gaseasca
pastori buni, alti Cristosi, care sa-i
conduca spre iubirea Domnului; si
gasesc in schimb ,hoti si talhari” care
vin sa ,fure, sa ucida, sa

distruga” (vezi In 10, 8. 10).

Nu trebuie sa ne temem. Biserica,
Trupul lui Cristos, va fi mereu
drumul inepuizabil si staulul Bunului
Pastor, fundamentul solid si calea
deschisa tuturor oamenilor. Abia am
citit in sfanta Evanghelie: ,lesi pe
strazi i de-a lungul gardurilor si



sileste-1 sa intre, pentru ca sa se
umple casa mea” (Lc 14, 23).

Ce este Biserica? $i unde se gaseste?
Multi crestini, zapaciti si
dezorientati, nu gasesc un raspuns
sigur la aceste intrebari, si ajung
poate sa se gandeasca ca
raspunsurile formulate in atatea
secole de Magisteriu — si pe care
cartile bune de catehism le
propuneau cu o precizie esentiala si
simplitate — au fost ,,depasite” si
trebuie sa fie inlocuite cu altele. O
serie de fapte si de dificultati par ca
s-au inteles, pentru a intuneca chipul
pur al Bisericii. Unii spun: Biserica se
afla aici, in efortul de a se adapta la
asa-zisele ,timpuri moderne”. Altii
striga: Biserica nu este altceva decat
nelinistea pentru solidaritatea
oamenilor; trebuie s-o0 adaptam la
circumstantele actuale.

Gresesc. Biserica, astazi, este aceeasi
pe care a intemeiat-o Cristos, nu



poate fi diferita. ,Apostolii si
succesorii lor sunt vicarii lui
Dumnezeu in conducerea Bisericii
intemeiata pe credinta si pe
Sacramentele credintei. De aceea,
cum nu este In puterea lor de a fonda
o altd Biserica, agsa nu pot sa invete o
alta credinta nici sa infiinteze alte
Sacramente: pentru ca se spune pe
drept ca Biserica a fost construita pe
Sacramentele, izvorate din coasta lui
Cristos atarnand pe Cruce” (Sf. Toma,
Summa theologiae, III; q. 64, a. 2, ad
3). Biserica este recunoscuta de cele
patru note care sunt continute in
marturisirea de credintd a unuia din
primele concilii, §i pe care o recitam
in Crezul de la Liturghie: ,Biserica
Una, Sfanta, Catolica si

Apostolica” (Simbolul
constantinopolitan, DS 150 (86).
Acestea sunt proprietatile esentiale
ale Bisericii, care decurg din natura
sa, asa cum a voit-o Cristos. $i,
pentru a fi esentiali, sunt si note,
adica semne care o disting de oricare



tip de comunitate umana, in care
chiar daca se aude pronuntat numele
lui Cristos.

Cu putin mai mult de un secol, papa
Pius IX a reluat pe scurt aceasta
invatatura traditionala: ,Adevarata
Biserica a lui Cristos este constituita
i se recunoaste, prin autoritate
divina, in cele patru note pe care le
marturisim ca le credem in Simbol; si
fiecare din aceste note este unita
astfel cu celelalte, Incat nu poate
ramane absolut singura. Deci, aceea
care este Intr-adevar si se cheama
Catolica, trebuie sa straluceasca
impreuna prin prerogativele unitatii,
sfinteniei si succesiunii

apostolice” (Pio IX, Scrisoarea Sf.
Oficiu catre episcopii englezi, 16
septembrie 1864, DS 2888 (1686).
Aceasta este — insist — invatatura
traditionala a Bisericii, din nou
repetata in Conciliul Vatican II, chiar
daca in acesti ultimi ani unii au uitat-
0, Impingi de un fals ecumenism:



,#Aceasta este unica Biserica a lui
Cristos, pe care o marturisim in
Simbol: Una, Sfanta, Catolica si
Apostolica, si pe care Mantuitorul
nostru, dupd invierea sa, a dat-o spre
a o paste lui Petru, incredintandu-i
lui si celorlalti Apostoli raspandirea
si conducerea, i a constituit pentru
totdeauna coloana si sprijinul
adevarului” (Lumen gentium, 8).

LPentru ca sa fie una, cum suntem
noiuna” (In17,11), cere Cristos
Tatalui; ,,Pentru ca toti sa fie una, asa
cum tu, Tata, esti in mine si eu in
tine, sa fie i ei una in noi” (In 17, 21).
indemnul continuu pentru unire
izvordste in mod constant de pe
buzele lui Isus Cristos, pentru ca
»orice imparatie divizata in sine cade
in ruina, si nici o cetate sau familie
divizata in sine nu poate sta in
picioare” (Mt 12, 25). Invatatura care
devine dorinta arzatoare: ,,S1 mai am
si alte oi care nu sunt din staulul
acesta; si pe acelea eu trebuie sa le



adun, si vor asculta de glasul meu, si
va fi o singura turma, si un singur
pastor” (In 10, 16).

Cu cate minunate accente a expus
Domnul aceasta doctrind! Inmulteste
cuvintele i imaginile pentru ca sa-1
putem intelege, pentru ca sa ramana
bine imprimata in sufletul nostru
aceasta pasiune pentru unitate: ,Eu
sunt vita adevarata, si Tatal meu este
viticultorul. Orice mladita care nu
aduce rod In mine, o taie; si orice vita
care aduce rod, o curata pentru ca sa
rodeasca mai mult... RAmaneti in
mine si eu in voi. Asa cum mladita
nu poate aduce roade de la sine
insasi daca nu ramane in vita, tot asa
si voi dacd nu ramaneti in mine. Eu
sunt vita, voi mladitele. Cine raméane
in mine si eu in el, aduce mult rod,
pentru ca fara mine nu puteti face
nimic” (In 15, 1-5).

Nu vedeti cum aceia care se separa
de Biserica, chiar daca sunt ramuri



infrunzite, devin repede uscate, si
roadele lor se umplu de o multime de
viermi? Iubiti Biserica Sfanta,
Apostolicd, Romana: Unica Biserica.
Scrie Sf. Ciprian: ,,Cine secera in alta
parte, in afara Bisericii, nimiceste
Biserica lui Cristos” (Sf. Ciprian;
Despre unitatea Bisericii catolice; PL
4, 503). Si Sf. Ioan Crisostom insista:
»,Ne separati de Biserica. Nu e nimic
mai puternic decat Biserica. Speranta
ta este Biserica, mantuirea ta este
Biserica, Refugiul tau este Biserica.
Ea este mai presus de ceruri $i mai
vasta decat pamantul; nu
imbatraneste niciodata, forta sa este
vesnica” (Sf. Ioan Crisostom, Omilia
despre luarea ca prizonier a lui
Eutropio, 6).

Se apara unitatea Bisericii traind
foarte uniti cu Cristos, care este vita
si noi mldditele. In ce fel? Marind
fidelitatea noastra fatd de Magisterul
perpetuu al Bisericii: ,Succesorilor
lui Petru Duhul Sfant nu le-a fost



promis pentru ca prin revelatie
proprie sd raspandeasca o doctrina
noua, dar pentru ca, prin asistenta
sa, sd pazeasca cu sfintenie si sa
expuna cu fidelitate revelatia
transmisa de Apostoli, adica tezaurul
credintei” (Conciliul Vatican I,
Constitutia dogmatica despre
Bisericd, DS 3070 (1836). In acest fel
vom pastra unitatea: venerand pe
Mama noastra fara pata; iubindu-1 pe
Pontiful Roman.

Unii afirma ca am ramas putini in
Biserica; eu le-as raspunde ca, daca
toti am pazi cu lealitate doctrina lui
Cristos, numarul ar creste imediat in
mod considerabil, pentru ca
Dumnezeu si se umple casa sa. In
Biserica il gasim pe Cristos, Iubirea
iubirilor noastre. $i pentru toti
trebuie sa dorim aceasta vocatie,
aceasta bucurie intima care imbata
sufletul cu dulceata luminoasa a
Inimii milostive a lui Isus.



Trebuie sa fim ecumenici, se aude
spunandu-se. Totusi ma tem ca in
spatele unor initiative care se
autodefinesc ecumenice, se ascunde
o ingelatorie: pentru ca sunt activitati
care nu conduc la iubirea lui Cristos,
vita cea adevarata. De aceea raman
fara rod. Eu cer de la Domnul in
fiecare zi ca sa-mi dilate inima,
pentru ca sa continui sa transform in
iubire supranaturala iubirea pe care
a pus-o in sufletul meu pentru toti
oamenii, fara deosebire de rasa, de
natiune, de cultura de categorie
sociala. Stimez cu sinceritate toti
oamenii, catolici si necatolici; fie ca
cred in ceva, fie ca nu cred, chiar
daca acestia din urma imi sunt o
cauzd de tristete. Insd Cristos a
intemeiat o singura Biserica si are o
unica Mireasa.

Unirea cregtinilor? Da. Ba, mai mult:
unirea tuturor celor care cred in
Dumnezeu. Insd existd o singura
adevdarata Bisericad. Nu se pune



problema de a o reconstrui cu
bucatile risipite pretutindeni. $i nu
are nevoie de nici un tip de
purificare pentru a se regasi in final
pura. ,Mireasa lui Cristos nu poate fi
adultera, pentru ca este incoruptibila
i pura. Cunoaste o singura casa,
pastreaza inviolabilitatea unui
singur pat conjugal cu o pudoare
casta. Ea se pastreaza pentru
Dumnezeu, pregiteste Imparatia
pentru fiii pe care i-a nascut. Cine se
desparte de Biserica se uneste cu o
adultera. Se indeparteaza de
promisiunile Bisericii: $i nu va obtine
recompensele lui Cristos acela care
paraseste Biserica lui Cristos” (Sf.
Ciprian, Despre unitatea Bisericii
Catolice, 6; PL 4, 503).

Acum vom intelege mai bine cum
unitatea Bisericii conduce la
sfintenie, si in ce fel unul din
aspectele principale ale sfinteniei
sale este aceasta unitate concentrata
asupra misterului lui Dumnezeu



Unul si Treime: ,,Un singur trup, un
singur duh, aga cum una este
speranta la care ati fost chemati; un
singur Domn, o singura credinta, un
singur botez. Un singur Dumnezeu
Tatal tuturor, care este peste toti,
lucreaza in toti si este in toti” (Ef. 4,
4-6).

Sfintenia nu inseamna propriu-zis
nimic altceva decat unirea cu
Dumnezeu: Cu cat mai mare este
intimitatea cu Domnul, cu atat mai
mare este sfintenia. Biserica a fost
voita si Intemeiata de Cristos
implinind vointa Tatalui; Mireasa
Fiului, apoi, este asistata de Duhul
Sfant: Biserica este deci opera
Preasfintei Treimi; este Sfanta si este
Mama, sfanta noastra Maica Biserica.
Putem sa admiram in Biserica o
perfectiune pe care am putea numi
originala, si o alta finala,
escatologica. La amandoua se refera
Sf. Paul in Scrisoarea catre Efeseni:
,Cristos a iubit Biserica si s-a dat pe



sine pentru ea, pentru a o face
sfantd, purificand-o prin baia
botezului si prin Cuvant, cu scopul de
a ne prezenta Biserica sa cu totul
glorioasa, fara pata, nici rid sau
altceva de acest fel, dar sfanta si
nepatata” (Ef. 5, 25-27).

Sfintenia originala si constitutiva a
Bisericii poate fi intunecata, dar
niciodata distrusa, pentru ca este
indestructibila: ,,Portile iadului nu o
vor infrange” (Mt 16, 18); poate sa fie
ascunsa in ochii oamenilor, in unele
momente de orbire aproape
colectiva. Insd Sf. Petru di crestinilor
titlul de ,,neam sfant” (1 Pt 2, 9),
popor sfant. Fiind membrii ai unui
popor sfant toti credinciosii au
primit aceasta chemare la sfintenie si
trebuie sa se straduiasca sa
corespunda la harul de a fi, fiecare
personal, sfinti. Peste arcul istoriei, si
chiar astazi, sunt atatia catolici care
sunt efectiv sfintiti: tineri si batrani,



celibi si casatoriti, preoti si laici,
barbati si femei.

Sfintenia personala a atator
credinciosi — astazi ca si ieri — nu face
zgomot. In general nu recunoagtem
sfintenia atator persoane oarecare,
care muncesc si traiesc in mijlocul
nostru. In fata privirilor pamantesti
sunt mai evidente pacatul si lipsa de
fidelitate, pentru ca atrag mai mult
atentia.

Neam sfant, popor sfant, compus din
creaturi cu mizeriile lor: aceasta
contradictie aparenta semnaleaza un
aspect al misterului Bisericii.
Biserica, care este divina, este si
umand, pentru ca este alcatuita din
oameni, si oamenii au defectele lor:
,Omnes homines terra et cinis” (Sir
17, 27), noi toti suntem plamaditi din
pamant si cenusa.

Domnul nostru Isus Cristos care a
intemeiat sfanta Biserica, se asteapta
ca membrii acestui popor sa se



strdduiasca in permanenta sa ajunga
la sfintenie. Dar nu toti raspund cu
lealitate la chemarea sa. Si astfel in
Mireasa lui Cristos se regasesc, in
acelasi timp, minunile drumului de
mantuire si mizeriile acelora care il
parcurg.

»,Rascumparatorul divin vrea ca
adunarea oamenilor fundata de El sa
fie si 0 societate perfecta In general,
inzestrata de toate elementele
juridice si sociale pentru a perpetua
pe pamant opera mantuitoare a
Rascumpadrarii... Daca in Biserica se
observa ceva care denota sldbiciunea
conditiei noastre, aceasta nu trebuie
sa se atribuie constitutiei sale
juridice, dar mai degraba tendintei
deplorabile a membrilor sai singulari
spre rau, tendinta pe care Fondatorul
divin permite sa existe si In membrii
cei mai importanti ai Trupului sau
Mistic, pentru ca sa fie pusa la
incercare virtutea fie a oilor fie a
pastorilor si in toti sa se acumuleze



meritele credintei crestine” (Pio XII,
enc. Mystici Corporis, 29 iunie 1943).

Ar da dovada de putind maturitate
cine, in fata mizeriilor acelora care
apartin Bisericii, oricine ar fi ei — si
oricat de Inalte ar fi functiile lor — ar
simti micgorarea credintei sale in
Biserica si in Cristos. Biserica nu este
guvernata nici de Petru, nici de Ioan,
nici de Paul; este guvernata de Duhul
Sfant, si Domnul a promis ca va
ramane alaturi de ea ,,in toate zilele
pana la sfarsitul veacurilor” (Mt 28,
20).

Ascultati ce spune Sf. Toma, insistand
asupra acestui argument, cu privire
la primirea Sacramentelor, care sunt
cauza si semnul harului sfintitor:
,Cine se apropie sa primeasca
Sacramentele, le primeste de la
ministrul Bisericii, nu intrucat este
acea persoana data, dar Intrucat este
ministrul Bisericii. De aceea pentru
ca Biserica il tolereaza in minister,



cine primegte de la el Sacramentele,
se comunica nu cu pacatele acestuia,
dar cu Biserica prezentandu-l ca
ministru” (Sf. Toma, Summa
theologiae, III, q. 64, a. 6 ad 2). Cand
Domnul permite ca slabiciunea
omeneasca sd apara, reactia noastra
trebuie sa fie aceea care vede
propria mama bolnava sau
maltratata: trebuie s-o iubeasca mai
mult, sa iInmulteascd manifestarile
externe si interne de afectiune.

Daca iubim Biserica, nu se va ridica
in noi interesul bolnavicios de a
prezenta ca vinovatii ale Mameli
mizeriile unora dintre fiii sai.
Biserica, Mireasa lui Cristos, nu are
motiv de a intona nici o vina. In
schimb noi da: ,Mea culpa, mea
culpa, mea maxima culpa!”. Aceasta
este adevarata ,,vina a mea”, cea
personald, si nu cea care infiereaza
Biserica, indicand si exagerand
defectele umane care, in aceasta
Mama sfanta, decurg din actiunile



care o compun: oamenii, pana cand
oamenii pot sa ajunga, dar nu vor
ajunge niciodata s-o distruga — ba
chiar s-0 atinga — cea care este
sfintenia originala si constitutiva a
Bisericii.

Dumnezeu, Domnul nostru a
asemanat intr-adevar Biserica cu o
arie, unde se aduna paiele cu graul,
din care se va face apoi painea
pentru masa si pentru altar; a
asemanat Biserica cu un navod de
pescuit ,,ex omni genere piscium
congreganti” (Mt 13, 47): care aduna
pesti buni si rai, si acestia din urma
sunt aruncati!

Misterul sfinteniei Bisericii — aceasta
lumina originara, care poate sa fie
eclipsata de umbrele josniciei umane
—respinge pana si cel mai mic gand
de suspiciune sau de dubiu despre
frumusetea Mamei noastre. Si nu se
poate tolera fara proteste ca altii s-a
0 insulte. Nu cautam in Biserica



laturile vulnerabile criticii, cum fac
unii care nu demonstreaza nici
credinta nici iubire. Nu concep ca se
poate trai un afect autentic pentru
propria mama, si in acelasi timp sa
se vorbeasca despre ea cu o detagare
glaciala.

Mama noastra este Sfanta, pentru ca
este nascuta pura si continua sa fie
fara pata pentru vesnicie. Daca
uneori nu reusim sa vedem
frumusetea chipului sdu, noi trebuie
sa curatim ochii; daca notam ca
vocea sa nu ne este pe plac, sa ne
ingrijim de duritatea urechilor
noastre, care ne impiedica sa
ascultam, pe tonul lor, chemarile
Pastorului iubitor. Mama noastra
este sfanta, din sfintenia lui Cristos,
de care este unitd in trup - care
suntem noi toti — i in duh, care este
Duhul Sfant, care ramane in inima
fiecaruia dintre noi, daca ne pastram
in harul lui Dumnezeu.



Sfanta, Sfanta, Sfanta! Astfel
indraznim sa aducem imn Bisericii,
evocand imnul in onoarea
Preasfintei Treimi. Tu esti Sfanta,
Biserica, Mama mea, pentru ca te-a
intemeiat Fiul lui Dumnezeu, care
este Sfant. Esti Sfanta, pentru ca asa
a voit Tatal, izvorul oricarei sfintenii;
esti Sfanta, pentru ca te asista Duhul
Sfant, care locuieste in sufletul
credinciosilor, pentru a-i reuni pe fiii
Tatalui, care vor locui in Biserica din
Cer, Ierusalimul vegnic.

Dumnezeu ,vrea ca toti oamenii sa
fie salvati si sd ajunga la cunoasterea
adevarului. Pentru ca este un singur
Dumnezeu, si unul este mijlocitorul
intre Dumnezeu si oameni, omul Isus
Cristos, care s-a dat pe sine insusi ca
rascumpadrare pentru toti” (1 Tim 2,
4-6). Cristos instituie o singura
Biserica, Biserica sa; de aceea
Mireasa lui Cristos este Una si
Catolica: universala pentru toti
oamenii.



De secole Biserica este raspanditd in
lumea intreagd; si este compusa din
persoane de toate rasele si conditii
sociale. Insa catolicitatea Bisericii nu
depinde de extensiunea geografica,
care totusi nu este semn vizibil si
motiv de credibilitate. Biserica era
catolica deja de la Rusalii; se naste
catolica din inima strapunsa a lui
Isus, ca un foc alimentat de Duhul
Sfant.

In secolul al doilea crestinii
denumeau catolica Biserica pentru a
o distinge de sectele care folosind
numele lui Cristos, tradau in anumite
puncte doctrina sa. ,,O numim
catolica” scrie sfantul Ciril, ,,nu
numai pentru ca este raspandita pe
intregul pamant, de la o margine la
alta, dar pentru ca in mod universal
si fara nici un defect invata toate
dogmele pe care oamenii trebuie sa
le cunoasca si care privesc ceea ce
este vizibil si ceea ce nu este, ceea ce
este ceresc si ceea ce este pamantesc.



Si pentru ca unifica in cultul drept pe
toti oamenii, guvernanti si simpli,
cetateni, invatati si ignoranti. $i, in
sfarsit, pentru ca se ingrijeste si
vindeca orice fel de pacate, ale
sufletului si ale trupului, si pentru ca
poseda de altfel — oricum s-ar putea
numi - toate virtutile, In fapte si in
cuvinte si in orice fel de daruri
spirituale” (SF. CIRIL, Catecheses, 18,
23).

Catolicitatea Bisericii nu depinde nici
de aprobarea sau de consideratia
non catolicilor; nu are nici un raport
cu faptul ca, in probleme
nespirituale, opiniile unor persoane
dotate cu autoritate in Biserica sunt
luate in consideratie — si uneori
instrumentalizate — de mijloacele de
opinie publica de curente apropiate
de gandirea lor. Se va intdmpla
adesea ca partea de adevar care se
gaseste intr-o oarecare ideologie
umand, sa gaseasca un ecou sau un
fundament in invatatura perenda a



Bisericii; fapt este, intr-o oarecare
masura, un semn al divinitatii
revelatiei pe care Magisteriul il
pastreaza. De aceea Mireasa lui
Cristos este catolica chiar si atunci
cand este ignorata in mod deliberat
de multi, si chiar ultragiata si
persecutatd, asa cum din pacate se
intdmpla astazi in multe locuri.

Biserica nu este un partid politic, nici
0 ideologie sociala, nici o organizatie
mondiala de concordie sau de
progres material, desi recunoastem
nobilitatea acestor alte activitati.
Biserica a dezvoltat, si dezvolta, o
munca imensa in avantajul celor
nevoiagi, a celor care sufera, a
tuturor acelora care sufera intr-un
anumit mod oarecare consecinta
unicului adevarat rau, care este
pacatul. Si tuturor - care intr-un mod
sau altul sunt nevoiasi, cat si acelora
care cred ca se bucurd de plinatatea
bunurilor materiale — Biserica vine
sa confirme unicul lucru esential,



definitiv: ca destinul nostru este
vesnic si supranatural, ca numai in
Cristos avem mantuirea, i ca numai
in El vom obtine cumva deja In
aceasta viata adevarata pace si
adevarata fericire.

Rugati-va acum cu mine lui
Dumnezeu Domnul nostru pentru ca
credinciosii catolici sd nu uite
niciodata aceste adevaruri, si sa se
hotédrasca sa le puna in practica.
Biserica Catolica nu are nevoie de
aprobarea oamenilor, pentru ca este
opera lui Dumnezeu.

Ne vom ardta catolici daca vom da
roade de sfintenie, pentru ca
sfintenia nu cunoaste frontiere gi nici
nu este patrimoniul vreunui
particularism uman. Ne vom ardta
catolici daca ne vom ruga, daca vom
cauta mereu sd ne indreptdm catre
Dumnezeu, daca vom depune efort
mereu $i In toate de a fi drepti — dand
termenului de dreptate toata



insemnatatea sa, pentru ca in aceste
timpuri este utilizatd adesea in sens
materialist si eronat — daca iubim si
aparam libertatea personala a
celorlalti oameni.

Va amintesc si un alt semn, clar, al
catolicitatii Bisericii: conservarea
fideld si administrarea
Sacramentelor asa cum au fost
instituite de Cristos, fara tergiversari
umane nici tentative false de a le
supune la conditionari psihologice
sau sociologice. Pentru ca ,,nimeni nu
poate delibera asupra lucrurilor care
sunt in puterea altuia, dar numai
cele care se afla in puterea sa. Fiind
deci sfintirea omului in puterea lui
Dumnezeu sfintitorul, nu este de
competenta omului de a decide dupa
arbitrul sau in privinta lucrurilor
care trebuie sa-1 sfinteasca, dar ele
trebuie sa fie determinate de
institutia divind” (Sf. Toma, Summa
teologiae, II1, q. 60, a. 5). Incercarile
de a lua universalitatea de la esenta



Sacramentelor ar avea poate dreptul
de a fi daca ar fi vorba numai de
,semne”, de simboluri, care ar
actiona in conformitate cu legile
naturale de intelegere si de
inteligenta. Insa ,Sacramentele legii
noi sunt in acelasi timp cauze si
semne. De aceea se spune de obicei
ca ele produc ceea ce semnifica. Si
aceasta demonstreaza si ca sunt
Sacramente In mod perfect: pentru
ca sunt oranduite la ceea ce este
sacru nu numai ca semne, dar si
cauze” (Sf. Toma, Summa Teologiae,
11, q. 62,a. 1 ad 1).

Aceasta Biserica Catolica este
romand. Eu gust savoarea acestui
cuvant: romana. Ma simt roman,
pentru ca roman vrea sa spuna
universal, catolic; pentru ca astfel ma
simt indemnat sa-1 iubesc cu
afectiune pe Papa, ,dulcele Cristos pe
pamant”, cum ii placea sa repete
sfanta Caterina de Siena, pe care o
consider o prietend preaiubita.



,De la acest centru catolic roman”,
sublinia Paul VI in discursul de
inchidere a Conciliului Vatican II,
,himeni nu este, pe calea
principiului, de neajuns; in linia
principiului toti pot si trebuie sa fie
ajunsi. Pentru Biserica Catolica
nimeni nu este strain, nimeni nu este
exclus, nimeni nu este

departe” (Sacrosanctum
eocumenicum concilium Vaticanum
II, Constitutiones, Decreta,
Declarationes, Vatican 1966, p. 1079).
Eu venerez cu toate fortele mele
Roma lui Petru si Paul, scdldata de
sangele martirilor, centru de
expansiune pentru atatia care au
propagat in lumea intreaga cuvantul
mantuitor al lui Cristos. A fi roman
nu include nici o semnificatie de
particularism, ci de ecumenism
autentic; presupune dorinta de a
largi inima, de a o deschide tuturor
cu dorinta rascumparatoare a lui
Cristos, care pe toti ii cauta si pe toti



ii primeste, pentru ca pe toti i-a iubit
de la inceput.

Sf. Ambroziu a scris unele cuvinte
scurte, care se aseamana aproape cu
un cant de bucurie: ,,Unde este Petru,
acolo e Biserica; si unde este Biserica
nu domneste moartea, ci viata
vesnica”.

(Sf. Ambroziu, In XII Ps. Enarratio,
40, 30). Pentru ca unde sunt Petru si
Biserica, este Cristos: si el este
mantuirea, unicul drum.

Domnul nostru intemeiaza Biserica
sa pe slabiciunea — dar si pe
fidelitatea — unor oameni, Apostolii,
carora le promite asistenta constanta
a Duhului Sfant. Sa citim inca o data
acest text bine cunoscut, dar mereu
nou si actual: ,Mi s-a dat toata
puterea in cer si pe pamant. Mergeti,
deci, si invatati toate neamurile,
botezandu-le In numele Tatalui si al
Fiului si al Duhului Sfant, invatandu-
i sa asculte toate cate vi le-am



poruncit. Siiatd, eu sunt cu voi in
toate zilele pana la sfarsitul
lumii” (Mt 28, 18-20).

Predicarea Evangheliei nu apare in
Palestina din initiativa personala a
unor oameni zelosi. Ce puteau face
Apostolii? In mijlocul neamului din
timpul lor, nu contau nimic: nu erau
bogati, nici culti, nici eroi dupa
tiparul uman. Isus a pus pe umerii
acestui pumn de discipoli o
raspundere imensa, divina. ,,Nu voi
m-ati ales pe mine, ci eu v-am ales pe
voi, si v-am randuit ca sd mergeti si
sa aduceti roade, si rodul vostru sa
ramana; pentru ca tot ceea ce veti
cere de la Tatdl in numele meu, va va
da” (In 15,16).

De-a lungul a doua mii de ani ai
istoriei sale, Biserica pastreaza
neintreruptd succesiunea apostolica.
»Episcopii”, declard Conciliul din
Trento, ,sunt succesorii apostolilor si
sunt pusi, cum spune acelasi Apostol



(Paul), de Duhul Sfant pentru a
conduce Biserica lui Dumnezeu (Fap.
20, 28)” (Conciliul din Trento,
Doctrina despre Sacramentul
Preotiei, DS 1768 (960). Si dintre
Apostoli acelasi Cristos il face pe
Simon obiectul unei alegeri speciale:
»TUu esti Petru, si pe aceasta piatra voi
zidi Biserica mea” (Mt 16, 18). Si
adauga: ,Eu m-am rugat pentru tine,
ca sa nu scada credinta ta: Si tu cand
te vei converti, intareste-i pe fratii
tai” (Lc 22, 32). Petru se transfera la
Roma si acolo stabilegte sediul
primatului, al Vicarului lui Cristos.
La Roma deci unde se observa mai
bine succesiunea apostolica, si de
aceea este numit sediul apostolic
prin excelenta. Conciliul Vatican I, cu
cuvintele unui Conciliu precedent,
cel de la Firenze, a proclamat ca ,toti
credinciosii lui Cristos trebuie sa
creada ca Sfantul Scaun Apostolic si
Pontiful Roman poseda primatul
asupra intregii lumi, si ca acelasi
Pontif Roman este succesorul



Sfantului Petru, principele
Apostolilor, si adevaratul vicar al lui
Cristos, si capul intregii Biserici, este
tatdl si invatatorul tuturor
crestinilor; si ca lui a fost data de
Domnul Isus Cristos, In persoana
sfantului Petru, puterea deplina de a
pastori, de a conduce si guverna
Biserica universald” (Conciliul
Vatican I, Constitutia dogmatica
despre Biserica, DS 3059 (1826).

Suprema putere a Pontifului Roman
si infalibilitatea sa, cAnd vorbeste ex
cathedra, nu sunt o inventie umana;
se bazeaza pe vointa explicita de
fondator al lui Cristos. Nu are nici un
sens de aceea a opune guvernarea
Papei cu cea a episcopilor sau a
reduce validitatea Magisteriului
pontifical la asentimentul
credinciogilor! Nu e nimic mai strain
Bisericii ca echilibrul puterilor; nu ne
servesc schemele umane, intrucat ar
putea fi atragatoare si functionale.
Nimeni in Biserica nu se bucura de la



sine, ca om, de puterea absoluta; in
Biserica nu este alt cap decat Cristos;
si Cristos a voit sa incredinteze la un
Vicar al sau - Pontiful Roman -
Mireasa sa pelerind pe acest pamant.

Biserica este Apostolica prin
constitutie: ,,Aceea care este cu
adevarat si se cheama Catolica,
trebuie sa straluceasca cu
prerogativa unitatii, a sfinteniei si a
succesiunii apostolice. Astfel,
Biserica este Una, cu unitatea clara si
perfecta a intregului pamant si a
tuturor natiunilor, cu unitatea careia
1i este principiu, rddacina si origine
inepuizabild suprema autoritate si
primatul excelent al sfantului Petru,
principele apostolilor, si ai
succesorilor sdi pe catedra romana.
Sinu exista o alta Biserica Catolica,
diferita de cea care, zidita pe unicul
Petru, se inalta prin unitatea
credintei si prin caritate intr-un
singur trup coerent si compact” (Pio



IX, Scrisoarea Sfantului Oficiu catre
episcopii englezi, DS 2888 (1686).

Sa contribuim sa facem mai evidenta
in ochii tuturor aceasta
apostolicitate, manifestand cu aleasa
fidelitate unirea cu Papa, care este
unire cu Petru. Iubirea fata de
Pontiful Roman trebuie sa fie in noi
vibranta si pasionatd, pentru ca in el
il vedem pe Cristos. Daca vorbim cu
Domnul in rugéciune, vom dobandi o
vedere limpede, care ne va face sa
distingem, chiar $i in evenimentele
pe care uneori nu le intelegem si care
ne produc lacrimi i durere, actiunea
Duhului Sfant.

Biserica ne sfinteste din momentul in
care, gratie botezului, intram in
sanul ei. Abia nascuti la viata
naturald, putem deja sa avem parte
la harul sfintitor. ,,Credinta altuia, ba
chiar a Intregii Biserici, il ajuta pe
copil in virtutea operei Duhului Sfant
care uneste Biserica si pune pe unul



in comunicare bunurilor cu un
altul” (Sf. Toma, Summa theologiae,
I11, q. 68, a. 9, ad 2). Este minunata
aceasta maternitate supranaturala a
Bisericii, conferita de Duhul Sfant.
»,Regenerarea spirituala produsa de
botez se aseamana oarecum cu
nasterea fizica, In sensul ca copiii,
asa cum nu primesc hrana de la sine
cand sunt in sdnul matern, ci sunt
sustinuti de hrana mamei, la fel
deoarece nu au uzul ratiunii i
traiesc in sanul maicii Biserici, nu se
aplicd mantuirea de la sine, ci prin
mijlocirea Bisericii” (Sf. Toma,
Summa Theologiae, I1I, q. 68, a. 9, ad
1).

Apare in toatd maretia sa puterea
sacerdotald a Bisericii, care decurge
direct de la Cristos. ,,Cristos este
izvorul intregii preotii; pentru ca cea
din Legea Veche ii era numai
imaginea, si aceea a Legii Noi
actioneaza in numele sau, conform
afirmatiei Sf. Paul (2 Cor 2, 10):



,Chiar si eu, daca am iertat ceva, am
facut-o cu privire la voi, in persoana
lui Cristos” (Sf. Toma, Summa
theologiae, III, q. 22, a. 4).

Mijlocirea mantuitoare dintre
Dumnezeu i oameni se perpetueaza
in Biserica prin intermediul
Sacramentului Preotiei, care
abiliteaza — in virtutea caracterului si
a harului care provin de la el -de a
actiona ca ministri lui Cristos in
favoarea tuturor sufletelor. ,Faptul
ca unul poate realiza un act de care
un altul nu este capabil, nu decurge
de diferenta in bunatate sau in
rautate, ci de la puterea dobandita,
pe care unul o poseda si un altul nu.
De aceea, pentru ca laicul nu are
puterea de a consacra, nu poate
opera consacrarea oricare ar fi
gradul bunatatii sale personale” (Sf.
Toma, In IV Sent., d. 13, q. 1 a. 1).

In Biserica este o diversitate de
ministere, dar scopul este unul



singur: sfintirea oamenilor. Si la
aceasta obligatie participam Intr-un
oarecare mod toti crestinii, prin
caracterul primit cu Sacramentele
botezului si al mirului. Toti trebuie
sa ne simtim responsabili de aceasta
misiune a Bisericlii, care este aceeasi
misiune a lui Cristos. Cine nu simte
zel pentru mantuirea sufletelor, cine
nu cauta cu toate fortele sale de a
face ca numele si doctrina lui Cristos
sa fie cunoscute si iubite, nu va putea
intelege apostolicitatea Bisericii.

Un crestin pasiv nu a inteles inca
ceea ce Cristos cere de la noi toti. Un
crestin care se gandeste la ,faptele
sale”, neglijand mantuirea altora, nu
iubeste cu Inima lui Isus. Apostolatul
nu este misiunea exclusiva a
Ierarhiei, nici a Preotilor sau a
calugarilor. Domnul ne cheama pe
toti sa fim instrumente, cu exemplul
si cu cuvantul, ale acelui izvor de har
care sare pana in viata vesnica.



De fiecare data cand citim Faptele
Apostolilor, suntem miscati in fata
indraznelii, a credintei in misiunea
lor si la bucuria, In mijlocul
sacrificiilor a discipolilor lui Cristos.
Nu cauta multimile. $i chiar daca
multimile vin, ei se adreseaza la
orice suflet in concret, la orice om,
unul dupa altul: Filip, etiopianului
(Vezi Fap. 8, 26-40); Petru,
centurionului Corneliu (Vezi Fap. 10,
1-48) Paul lui Sergiu Paul (Vezi Fap
13, 6-12).

Au invatat de la Maestru. Amintiti-va
de acea parabola a lucratorilor care
asteptau de munca In piata
localitatii. Cand, ziua era pe sfarsite,
soseste stapanul viei, si observa ca
mai sunt oameni cu mainile in san:
L,Pentru ce stati aici toata ziua
lenesi?” ,Pentru ca nimeni nu ne-a
tocmit” (Mt 20, 6-7) raspund ei.
Aceasta nu trebuie sa se intdmple in
viata crestinului; nu trebuie sa fie
nici unul care poate sa afirme ca nu a



auzit niciodata vorbindu-se despre
Cristos, pentru cad nimeni nuil-a
vestit.

Oamenii gandesc adesea ca nimic nu-
i impiedica sa faca mai putin lui
Dumnezeu. Se ingeald. Chiar daca nu
0 stiu, zac ca paraliticul de la piscina:
incapabili de a se misca spre apele
care mantuiesc, spre doctrina care
umple sufletul de bucurie. Vina este,
de multe ori, a crestinilor; acele
persoane ar putea intr-adevar sa
repete; ,Hominem non habeo” (In 5,
7), nu am pe nimeni care sa ma ajute.
Orice crestin trebuie sa fie apostol,
pentru ca Dumnezeu, desi nu are
nevoie de nimeni, totusi are nevoie
de noi. Conteaza pe noi pentru ca sa
ne dedicam sa raspandim doctrina sa
de mantuire.

Contemplam misterul Bisericii Una,
Sfanta, Catolica, Apostolica. A venit
ora de a ne intreba: Impartasesc
setea de suflete a lui Cristos? Ma rog



pentru Bisericd, din care fac parte si
in care trebuie sa realizez o misiune
specifica, pe care nimeni altul nu o
poate face in locul meu? A sta in
Biserica este deja mult: dar nu
ajunge. Trebuie sa fim Biserica,
pentru ca Mama noastra nu mai
trebuie sa fie niciodata straina, afara,
departe de gandurile noastre cele
mai profunde.

Concludem aceste consideratiuni
despre notele Bisericii. Cu ajutorul
Domnului, ele vor rdmane intiparite
in sufletele noastre, confirméand in
noi un criteriu clar, sigur, divin,
pentru a iubi mai mult aceasta Mama
sfanta, care ne-a nascut la viata
haruluj, si ne hraneste zi de zi cu o
grija nesecata.

Daca din intdmplare auziti cuvinte
sau strigate de ofensd impotriva
Bisericii, aratati, cu omenie si
caritate, celor nepasatori, ca nu se
poate maltrata aceastd Mama. Acum



0 ataca nepedepsiti pentru ca
imparatia sa, aceea a Maestrului si
Fundatorul ei, nu este din aceasta
lume. ,,Pentru ca graul geme in
mijlocul paielor, pentru céa spicele
sufera in mijlocul neghinei, pentru ca
plang vasele milostivirii intre vasele
maniei, pentru ca plange crinul intre
spini, nu lipsesc dusmanii care spun:
Cand va muri si va dispare numele
sau? Veti vedea ca va veni timpul in
care vor dispare crestinii, $i nu vor
mai fi... Insa, dupé ce au spus
acestea, el vor muri fara scapare. Si
Biserica ramane” (Sf Augustin,
Ennarationes in Psalmos, 70, II, 12).

Orice s-ar intdmpla, Cristos nu va
abandona Mireasa sa. Biserica
triumfatoare este deja cu El, la
dreapta Tatalui. Si de acolo ne
cheama fratii nostri, crestinii care il
preamaresc pe Dumnezeu pentru
aceasta realitate pe care noi o vedem
inca invaluita in penumbra clara a



credintei: Biserica, Una, Sfanta,
Catolica si Apostolica.

@ Fundazione Studium ed Ufficio
informazioni dell’Opus Dei in
Internet

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/
loialitate-fata-de-biserica/ (04.02.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/loialitate-fata-de-biserica/
https://opusdei.org/ro-ro/article/loialitate-fata-de-biserica/

	Loialitate faţă de Biserică

