
opusdei.org

Liniștea interioară
în Era Digitală

Confruntați cu întregul „vuiet”
al noilor tehnologii, avem
nevoie să păstrăm acea liniște
interioară care permite
sufletului nostru să audă vocea
Duhului Sfânt. Un nou articol
despre viața creștină.

03.07.2015

Tehnologiile noi au crescut în mod
constant cantitatea informației
disponibile și nu mai suntem
surprinși să primim știri în timp real
despre locuri de la celălalt capăt al



lumii. Devine din ce în ce mai ușor să
fim informați despre ce se întâmplă
peste tot pe glob. Dar această sursă
rapidă de fapte aduce cu ea noi
provocări, în special asupra modului
de înmagazinare a atât de multor
informații - din atât de multe surse.

Având în vedere cantitatea crescândă
a informațiilor disponibile, este
important ca fiecare dintre noi să își
dezvolte o atitudine reflectivă și o
abilitate mai bună de a discerne
informațiile care sunt într-adevărat
importante. Acest lucru este uneori
dificil, deoarece „viteza cu care sunt
comunicate informațiile ne depășește
capacitatea de reflexie și analiză,
ceea ce nu duce la forme mai
echilibrate și adecvate de exprimare
a propriilor idei.” [1] Mai mult,
deoarece atenția ne este solicitată de
o largă varietate de stimuli (mesaje
text, fotografii, muzică, etc.), există
riscul să ne obișnuim să le
răspundem imediat, și să lăsăm



deoparte activitățile pe care
intenționam să le facem.

Tăcerea este, și ea, parte a procesului
de comunicare. Inițiază momente de
reflectare care ne permit să
absorbim ce am perceput și să
oferim răspunsul potrivit. „Ideile se
nasc și au nevoie de profunzime:
înțelegem cu o mai mare claritate
ceea ce dorim să spunem și la ce ne
așteptăm de la alții; și alegem cum ne
exprimăm.” [2] Tăcerea joacă un rol
important în viața creștină,
constituind un pas obligatoriu în
obținerea acelei liniști interioare
care ne permite să auzim vocea
Duhului Sfânt și să îi urmăm semnele
date. Sf. Josemaria asocia tăcerea cu
productivitatea și eficiența. [3] Iar
Papa Francisc le-a cerut oamenilor să
se roage ca „bărbații și femeile din
vremea noastră, adeseori copleșiți de
zgomotul din jur, să poată
redescoperi valoarea tăcerii și să știe
cum să îi asculte pe Dumnezeu, pe



frații și pe surorile lor.” [4] Cum
putem ajunge la această liniște
interioară într-un mediu caracterizat
de noile tehnologii?

Virtutea cumpătării: un aliat

Sf. Josemaria face referire la o
experiență pe care o putem ușor
recunoaște: „’Problemele
profesionale mă asaltează în cele mai
nepotrivite momente,’ îmi spui. De
aceea ți-am recomandat să îți faci
ceva timp pentru liniște interioară, și
să îți protejezi simțurile exterioare și
interioare.” [5] Pentru a ajunge la
pacea interioară care ne permite să
ne îndreptăm atenția spre munca de
făcut, și deci să o putem sfinți,
trebuie să ne protejăm simțurile.
Acest lucru se aplică în special
utilizării mass-mediei electronice
care, asemenea tuturor bunurilor
materiale, trebuie folosită cu
moderație.



Virtutea cumpătării este un aliat al
păstrării libertății noastre interioare
atunci când intrăm în lumea digitală.
„Moderația ne face să ne cucerim pe
noi înșiși,” [6] deoarece aduce ordine
în folosirea acestor instrumente și ne
îndreaptă acțiunile către bine. Ne
conduce să folosim corect obiectele,
dându-le valoarea adevărată, în
conformitate cu demnitatea noastră
de copii ai lui Dumnezeu. Pentru a
face alegerile corecte când ne folosim
de serviciile și device-urile
electronice, chiar și când acestea
sunt gratuite, trebuie să luăm în
considerare nu doar atractivitatea
sau utilitatea lor, ci și potrivirea lor
cu un stil de viață cumpătat. Mă vor
ajuta să îmi folosesc mai bine timpul,
sau vor fi doar o sursă de distracție?
Justifică opțiunile adiționale o nouă
achiziție, sau aș putea să mă folosesc
foarte bine de ceea ce am deja?

Idealul de sfințenie înseamnă a
merge mai departe de ceea ce este



doar licit (pot să fac asta?) către
întrebarea: mă va aduce asta mai
aproape de Dumnezeu? Cuvintele
Sfântului Paul către Corinteni sunt
deosebit de lămuritoare: „Toate îmi
sunt îngăduite,” dar nu toate îmi sunt
de folos. „Toate îmi sunt îngăduite,”
dar nimic nu va pune stăpânire pe
mine. [7] Această afirmație a
controlului de sine din partea
Apostolului primește un nou sens în
zilele și era noastră, unde
considerăm că anumite produse sau
servicii IT încurajează, printr-o
„recompensă” imediată sau relativ
rapidă, o utilizare repetată. A învăța
despre limitarea folosirii lor va ajuta
la prevenirea apariției unei atitudini
neliniștite sau nervoase, sau chiar a
unei forme de dependență. Aici poate
fi foarte util scurtul sfat al Sf.
Josemaria: „Obișnuiește-te să spui
Nu.” [8] Și ne-a încurajat să ne
concentrăm pe această luptă într-un
mod pozitiv: „Deoarece această
victorie interioară aduce pace în



inimile noastre, iar pacea o aducem
în casele noastră, iar pacea o aducem
societății și întregii lumi.” [9]

Utilizarea noii tehnologii va depinde
de circumstanțele și nevoile noastre
particulare. În această zonă fiecare
dintre noi, ajutați de sfaturile
celorlalți, trebuie să își găsească
propriul echilibru. Trebuie să ne
punem o întrebare importantă:
suntem moderați? E-mail-urile, de
exemplu, pot fi utile ca să păstrăm
legătura cu un prieten, dar dacă
devin atât de numeroase încât duc la
întreruperi constante ale muncii sau
învățatului, probabil am deveni
frivoli și ne-am pierde timpul. Dacă
se întâmplă asta, controlul de sine ne
va ajuta să ne depășim nerăbdarea și
să lăsăm răspunsul pentru mai
târziu, pentru a ne putea dedica unei
sarcini care implică o concentrare
deosebită sau, pur și simplu, să fim
atenți la persoana cu care vorbim.



Anumite atitudini ne pot ajuta să fim,
aici, moderați. De exemplu, limitarea
accesului la internet la perioade
specifice, stabilirea în avans a
numărului de dăți în care vom
verifica site-urile de socializare sau
mailul, deconectarea device-urilor pe
timpul nopții, evitarea folosirii lor în
timpul meselor și atunci când avem
nevoie să ne concentrăm în mod
deosebit, cum ar fi în zilele de
reculegere spirituale. Ar trebui să
accesăm internetul doar la locul și
timpul potrivit, astfel încât să nu
ajungem să navigăm fără scop, și
astfel să riscăm să ajungem pe site-
uri ofensatoare pentru creștini sau
care sunt, cel puțin, o pierdere de
vreme. Convingerea profundă că cele
mai înalte aspirații ale noastre
depășesc satisfacția momentană de a
da click ne ajută să facem eforturi
mai mari de a trăi virtutea
cumpătării. Prin această virtute se
formează o personalitate puternică și
„viața ia din nou nuanțe și tonuri pe



care excesul are tendința să le
estompeze. Ne descoperim în stare să
fim atenți la nevoile altora, să
împărțim ce este al nostru cu toată
lumea, să ne devotăm energia unor
cauze majore.” [10]

Importanța studiului

Obiceiul de a studia, care conduce
dorința de cunoaștere către scopuri
mai înalte, este văzut, de obicei, ca
un apropiat al cumpătării. Sf. Tomas
Aquinas definește virtutea 
studiositas ca „un puternic interes de
a găsi cunoașterea lucrurilor,” [11]
ceea ce necesită depășirea lenei și a
căutatului de confort. Cu cât ne
concentrăm mai mult pe ceva într-un
mod ordonat, cu atât mai dornici
vom fi de a învăța și de a cunoaște.

Dorința de cunoaștere se îmbogățește
atunci când este canalizată spre
servirea altora și contribuie la
iubirea lumii cu o inimă curată.



Bineînțeles, suntem dornici să
rămânem la curent cu schimbările
culturale și sociale din jurul nostru,
deoarece vrem să le direcționăm
către Domnul. Dar asta este destul de
diferit față de o grijă neliniștită față
de ce se întâmplă în lume, de o
curiozitate arătată, de exemplu, în
dorința de a fi informat despre totul,
și de a nu rata nici măcar un fapt. O
asemenea atitudine dezordonată va
duce, într-un final, la superficialitate,
la o dispersie a intelectului, la
dificultatea de a rămâne aproape de
Dumnezeu și la un zel apostolic fără
prea mult entuziasm.

Noile tehnologii, deoarece multiplică
sursele disponibile de informații,
sunt de un real ajutor pentru
cercetarea academică, pentru
alegerea unei destinații de vacanță
cu familia etc. Însă dorința de
cunoaștere poate cădea victimă
multor dereglări. De exemplu, prin
lăsarea deoparte a unei sarcini



obligatorii sau a unui proiect de
studiu și concentrarea pe un „studiu
mai puțin profitabil,” [12] cum ar fi a
verifica știrile de ultimă oră sau a
răspunde la un mail.

Curiozitatea dezordonată
caracterizată de Sf. Tomas drept un
„neastâmpăr rătăcitor al
spiritului” [13] poate duce la tristețea
inimii, la un suflet îngreunat de
eșecul său de a răspunde vocației
sale, care are nevoie de efort pentru
a se apropia de Dumnezeu și de a-i
servi pe cei din jurul nostru. Această
apatie a sufletului, denumită
câteodată „acedia”, este compatibilă
cu agitația în mintea și corpul nostru,
și este o reflexie a neliniștii
interioare. În contrast, obiceiul
studiului ne dă energie când este
timpul să lucrăm și să construim
relații cu alte persoane. Ne ajută să
ne folosim bine de timpul pe care îl
avem și chiar să găsim bucurie în



activitățile care necesită un deosebit
efort mental.

Protejarea perioadelor de
liniște

Cumpătarea netezește calea spre
sfințenie deoarece creează ordinea
interioară care ne permite să ne
concentrăm intelectul și voința pe
sarcina din fața noastră. „Vrei cu
adevărat să fii sfânt? Du la bun
sfârșit mica îndatorire din fiecare
moment: fă ceea ce trebuie să faci și
fii în ceea ce faci.” [14] Pentru a
primi harul divin, pentru a crește în
sfințenie, trebuie să ne cufundăm în
fiecare activitate – unde ne este
forjată sfințenia.

Dezvoltă noile tehnologii
superficialitatea? Depinde de modul
în care sunt folosite. Cu toate acestea,
trebuie să fim atenți la pericolul
disipării: „Îţi laşi simţurile şi puterile
să se adape în orice baltă întâlnită pe



drum. Apoi simți consecințele: scop
îndoielnic, atenție risipită, voință
amorțită și dorințe care nu se
opresc.” [15]

Evident, când ne lăsăm pradă
disipării prin folosirea fără măsură a
telefonului sau a internetului, viața
de rugăciune întâlnește obstacole
greu de trecut. „Noi, copiii lui
Dumnezeu, trebuie să fim
contemplativi: oameni care, în
mijlocul zgomotului mulțimii, știu
cum să găsească liniștea sufletului
într-o discuție fără de sfârșit cu
Domnul nostru.” [16]

Sf. Josemaria a scris că „tăcerea este
paznicul ușii care duce la viața
interioară,” [17] și îi încuraja pe
credincioșii care trăiesc în mijlocul
lumii să caute momente de o mai
intensă reculegere, compatibile cu
efortul mare depus. El dădea o
importanță deosebită pregătirii
foarte riguroase pentru Liturghie.



Într-un mediu plin de noi tehnologii,
creștinii trebuie să găsească timp și
spațiu pentru a se apropia de
Dumnezeu, un loc și un timp unde
simțurile și imaginația, mintea și
voința lor sunt concentrate pe
reculegere. Asemenea profetului Ilie,
îl descoperim pe Dumnezeu nu în
mediul zgomotos din jur, ci în șoapta
unei adieri de vânt. [18]

Spiritul reculegerii care deschide un
spațiu de dialog cu Cristos necesită
abandonarea, pentru un timp, a
celorlalte activități care ne solicită
atenția. Rugăciunea are nevoie de o
deconectare față de orice ne-ar putea
distrage, de multe ori chiar și fizic:
oprirea alertelor de mesaje pe un
device, închiderea aplicațiilor sau
chiar a device-ului în sine. A venit
momentul să ne îndreptăm ochii
spre Dumnezeu și să lăsăm restul în
mâinile Sale. Mai mult, tăcerea ne
face să fim atenți la ceilalți și
întărește legăturile de fraternitate,



făcându-ne să îi recunoaștem pe
„oamenii care au nevoie de ajutor,
caritate și dragoste.” [19]

Într-o eră în care avem la îndemână
mijloace tehnologice care ne umplu
întreaga zi cu activități și zgomot,
este bine să cultivăm liniștea în
interiorul și în jurul nostru. În
meditația sa asupra rolului media în
cultura de astăzi, Papa Francisc ne
invita să „recâștigăm un sentiment
de premeditare și calm. Necesită
timp și abilitatea de a tăcea și a
asculta... Dacă îi ascultăm cu
adevărat pe ceilalți, vom învăța să
privim lumea cu alți ochi și să
apreciem bogăția experienței umane,
așa cum se manifestă în diferitele
culturi și tradiții.” [20] Efortul de a
cultiva o atitudine personală de
ascultare cu atenție și de căutare a
unui spațiu de liniște ne deschide
celorlalți și într-un mod deosebit
acțiunii lui Dumnezeu în sufletele
noastre și în lume.



[1] Papa Francisc, Mesaj pentru cea
de-a 48-a Zi a Comunicațiilor:
Comunicarea 

în serviciul unei culturi autentice a
descoperirii, 24 ianuarie 2014.

[2] Benedict XVI, Mesaj pentru cea
de-a 46-a Zi a Comunicațiilor, 24
ianuarie 2012.

[3] Cf. St. Josemaria, Brazdă, nr. 300
și 530.

[4] Papa Francisc, Intenție generală
pentru apostolatul rugăciunii pentru
septembrie 2013.

[5] Sf. Josemaría, Brazdă, nr. 670.

[6] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 84.

[7] 1 Cor 6:12.

[8] Sf. Josemaría, Drum, nr. 5.

https://www.ro.josemariaescriva.info
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://ro.escrivaworks.org/book/caminobg.htm


[9] Sf. Josemaría, Însemnări luate
într-o întâlnire, 28 octombrie 1972.

[10] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 84.

[11] Sf. Toma de Aquino, S. Th. II-II, î.
166, a. 2 ad 3.

[12] Ibid. II-II, î. 167, a. 1 c.

[13] Sf. Toma de Aquino, De Malo, q.
11, a. 4.

[14] Sf. Josemaría, Drum, nr. 815.

[15] Ibid., nr. 375.

[16] Sf. Josemaría, Forja, nr. 738.

[17] Sf. Josemaría, Drum, nr. 281.

[18] 1 Regi 19:12.

[19] Sf. Josemaría, Conversații, nr. 96.

[20] Papa Francisc, Mesaj pentru cea
de-a 48-a Zi a Comunicațiilor, 24
ianuarie 2014.

https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://ro.escrivaworks.org/book/caminobg.htm
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://ro.escrivaworks.org/book/forja.htm
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://ro.escrivaworks.org/book/caminobg.htm
https://www.ro.josemariaescriva.info/


J.C. Vásconez ‒ R. Valdés

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/linistea-
interioara-in-era-digitala/ (18.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/linistea-interioara-in-era-digitala/
https://opusdei.org/ro-ro/article/linistea-interioara-in-era-digitala/

	Liniștea interioară în Era Digitală
	Virtutea cumpătării: un aliat
	Importanța studiului
	Protejarea perioadelor de liniște


