
opusdei.org

La sărbătoarea
Corpus Christi

„Pentru mine Tabernacolul a
fost întotdeauna Betania, locul
liniștit și blând unde se află
Cristos”, spune sfântul
Josemaría în această omilie
despre devoțiunea față de
Preasfântul Sacrament, pe care
a rostit-o la 28 mai 1964,
sărbătoarea Corpus Christi.

19.06.2025

Astăzi, la sărbătoarea Corpus Christi,
medităm împreună la profunzimea
iubirii Domnului, care L-a



determinat să rămână ascuns sub
speciile sacramentale, ca și cum am
auzi fizic acele învățături ale Lui
adresate mulțimii: Iată, semănătorul
a ieșit să semene! Și, în timp ce
semăna, o parte a căzut de-a lungul
drumului. Venind păsările cerului, au
mâncat-o. O altă parte a căzut pe loc
pietros, unde nu avea pământ mult, și
îndată a răsărit, pentru că nu avea
pământ adânc; iar când soarele a
răsărit, s-a veștejit și, pentru că nu
avea rădăcină, s-a uscat. O altă parte
a căzut între spini. Spinii, crescând,
au înăbușit-o. Iar alta a căzut în
pământ bun și a dat rod: care o sută,
care șaizeci, care treizeci.

Scena este actuală. Semănătorul
divin își aruncă și acum sămânța.
Lucrarea mântuirii continuă să se
împlinească, iar Domnul vrea să se
folosească de noi: dorește ca creștinii
să deschidem iubirii Sale toate căile
pământului; ne invită să răspândim
mesajul divin, prin învățătură și



exemplu, până în cele mai
îndepărtate colțuri ale lumii. Ne cere,
ca cetățeni ai societății bisericești și
civile, în îndeplinirea cu fidelitate a
îndatoririlor noastre, să fim un alt
Cristos, sfințind munca profesională
și obligațiile propriei noastre stări.

Dacă ne uităm în jurul nostru, la
această lume pe care o iubim pentru
că este o creație divină, vom observa
că parabola este adevărată: cuvântul
lui Isus Cristos este roditor, inspiră în
multe suflete dorința de dăruire și
fidelitate. Viața și comportamentul
celor care îl slujesc pe Dumnezeu au
schimbat istoria, și chiar mulți dintre
cei care nu-L cunosc pe Domnul sunt
mișcați –poate fără să știe– de
idealuri născute din creștinism.

Vedem, de asemenea, că o parte din
sămânță cade pe pământ sterp, sau
printre spini și ciulini: că sunt inimi
care se închid față de lumina
credinței. Idealurile de pace, de



reconciliere și de fraternitate sunt
acceptate și proclamate, dar –nu de
puține ori– sunt contrazise de fapte.
Unii oameni se străduiesc în zadar să
încătușeze vocea lui Dumnezeu,
împiedicând difuzarea ei cu forța
brută sau cu o armă mai puțin
zgomotoasă, dar poate mai cruntă,
pentru că desensibilizează spiritul:
indiferența.

Pâinea Vieții Veșnice

Aș dori ca noi, luând în considerare
toate acestea, să devenim conștienți
de misiunea noastră de creștini, să
ne îndreptăm privirea către Sfânta
Euharistie, către Isus care, prezent
printre noi, ne-a constituit ca
mădulare ale Sale: vos estis corpus
Christi et membra de membro, voi
sunteți trupul lui Cristos și membru
fiecare în parte, unite cu celelalte
mădulare. Dumnezeul nostru a
hotărât să rămână în Tabernacol
pentru a ne hrăni, pentru a ne întări,



pentru a ne diviniza, pentru a da
eficiență misiunii și efortului nostru.
Isus este în același timp semănătorul,
sămânța și rodul semănării: Pâinea
vieții veșnice.

Acest miracol, reînnoit în mod
continuu, al Sfintei Euharistii, are
toate caracteristicile modului de a
acționa al lui Isus. Dumnezeu
adevărat și om adevărat, Domn al
cerului și al pământului, El ni se
oferă ca hrană, în modul cel mai
firesc și obișnuit. Așa așteaptă
dragostea noastră, de aproape două
mii de ani. E mult timp și nu e mult
timp: deoarece, când există iubire,
zilele zboară.

Îmi vine în minte o poezie gallega
fermecătoare, una dintre acele 
Cantigas ale lui Alfonso al X-lea
Înțeleptul. Legenda unui călugăr
care, în simplitatea sa, a implorat-o
pe Sfânta Maria să poată contempla
cerul, chiar dacă doar pentru o clipă.



Fecioara i-a îndeplinit dorința, iar
bunul călugăr a fost dus în paradis.
Când s-a întors, nu a recunoscut pe
niciunul dintre locuitorii mănăstirii:
rugăciunea lui, care i se păruse
foarte scurtă, durase trei secole. Trei
secole nu sunt nimic pentru o inimă
iubitoare. Așa îmi explic eu acei două
mii de ani de așteptare a Domnului
în Euharistie. Este așteptarea lui
Dumnezeu, care îi iubește pe oameni,
care ne caută, care ne iubește așa
cum suntem –limitați, egoiști,
inconstanți–, dar cu capacitatea de a
descoperi iubirea Lui infinită și de a
ne dărui Lui în întregime.

Din iubire și pentru a ne învăța să
iubim, Isus a venit pe pământ și a
rămas printre noi în Euharistie. 
Iubindu-i pe ai Săi care erau în lume, i-
a iubit până la sfârșit; cu aceste
cuvinte începe Sfântul Ioan relatarea
celor întâmplate în ajunul Paștelui,
când Isus –ne spune Sfântul Paul– a
luat pâinea și, mulțumind, a frânt-o și



a zis: acesta este Trupul Meu cel care
este dat pentru voi. Faceți aceasta în
amintirea Mea! De asemenea, după
cină, a luat potirul spunând: Acesta
este potirul noului legământ în
Sângele Meu. Faceți aceasta, ori de
câte ori beți, în amintirea Mea!.

O nouă viață

Este momentul simplu și solemn al
instituirii Noului Testament. Isus
desființează vechea economie a Legii
și ne revelează că El însuși va fi
conținutul rugăciunii noastre și al
vieții noastre.

Observați bucuria care inundă
liturgia de astăzi: lauda să fie plină,
sonoră, veselă. Este bucuria creștină,
care cântă sosirea altui timp: Paștele
vechi s-a încheiat, începe cel nou.
Vechiul este înlocuit cu noul, adevărul
face să dispară umbra, noaptea este
eliminată de lumină.



Miracolul iubirii. Aceasta este cu
adevărat pâinea copiilor: Isus, Întâiul
născut al Tatălui Veșnic, ni se oferă
ca hrană. Și același Isus Cristos, care
ne întărește aici, ne așteaptă în
ceruri ca meseni, comoștenitori și
parteneri, pentru că cei care se
hrănesc cu Cristos vor muri cu moarte
pământească și vremelnică, dar vor
trăi veșnic, pentru că Cristos este
viața nepieritoare.

Fericirea veșnică, pentru creștinul
care este mângâiat cu mana
definitivă a Euharistiei, începe deja
acum. Vechiul a trecut: să lăsăm
deoparte tot ce este trecător; să fie
totul nou pentru noi: inimile,
cuvintele și faptele noastre.

Aceasta este Vestea cea Bună. Este 
noutate, știre, pentru că ne vorbește
despre o profunzime de Iubire pe
care nu o bănuiam înainte. Este 
bună, pentru că nu este nimic mai
bun decât să ne unim în mod intim



cu Dumnezeu, Binele tuturor
bunurilor. Aceasta este Vestea cea
Bună, pentru că, într-un fel și într-un
mod de nedescris, ne anticipează
veșnicia.

Tratându-L pe Isus în Cuvânt și în
Pâine

Isus se ascunde în Preasfântul
Sacrament al altarului, pentru ca să
îndrăznim să-L tratăm, pentru a ne fi
alimentul, cu scopul ca să fim una cu
El. Spunând că fără Mine nu puteți
face nimic, nu l-a condamnat pe
creștin la ineficacitate și nici nu l-a
forțat la o căutare grea și dificilă a
Persoanei Sale. A rămas între noi cu
o disponibilitate totală.

Când ne adunăm în jurul altarului în
timp ce se celebrează Sfânta Jertfă a
Liturghiei, când contemplăm Sfânta
Ostie expusă spre adorație sau când
o adorăm ascunsă în Tabernacol,
trebuie să ne reaprindem credința,
să ne gândim la acea nouă existență



care vine la noi și să ne lăsăm mișcați
de iubirea și tandrețea lui
Dumnezeu.

Ei erau stăruitori în învățătura
apostolilor și în comuniunea fraternă,
la frângerea pâinii și la rugăciune.
Așa ne descriu Scripturile purtarea
primilor creștini: adunați de credința
apostolilor în perfectă unitate,
participând la Euharistie, unanimi în
rugăciune. Credință, Pâine, Cuvânt.

Isus, în Euharistie, este o garanție
sigură a prezenței Sale în sufletele
noastre; a puterii Sale, care susține
lumea; a promisiunilor Sale de
mântuire, care vor ajuta familia
omenească, când va veni sfârşitul
timpurilor, să locuiască veşnic în
casa Cerului, în jurul lui Dumnezeu
Tatăl, Dumnezeu Fiul şi Dumnezeu
Duhul Sfânt: Preasfânta Treime, Un
singur Dumnezeu. Toată credința
noastră intră în acțiune atunci când



credem în Isus, în prezența Sa reală
sub forma pâinii și a vinului.

Nu înțeleg cum se poate trăi o viață
creștină fără a simți nevoia unei
prietenii constante cu Isus în Cuvânt
și în Pâine, în rugăciune și în
Euharistie. Și înțeleg foarte bine că,
de-a lungul secolelor, generațiile
succesive de credincioși au
concretizat această evlavie
euharistică. Uneori, cu practici în
masă, mărturisindu-și public
credința; alteori, cu gesturi tăcute și
liniștite, în liniștea sacră a templului
sau în intimitatea inimii.

Înainte de toate, trebuie să iubim
Sfânta Liturghie, care trebuie să fie
centrul zilei noastre. Dacă trăim bine
Liturghia, cum să nu continuăm
restul zilei cu gândul nostru la
Domnul, cu dorința de a nu ne
îndepărta de prezența Lui, de a lucra
așa cum a lucrat El și de a iubi așa
cum a iubit El? Atunci învățăm să-I



mulțumim Domnului pentru cealaltă
delicatețe a Lui: că nu a vrut să-Și
limiteze prezența doar la momentul
Jertfei de pe Altar, ci a hotărât să
rămână în Ostia Sfântă care este
rezervată în Tabernacol.

Vă voi spune că pentru mine
Tabernacolul a fost întotdeauna
Betania, locul liniștit și blând unde se
află Cristos, unde îi putem povesti
grijile noastre, suferințele noastre,
visele și bucuriile noastre, cu aceeași
simplitate și naturalețe cu care îi
vorbeau acei prieteni ai Lui, Marta,
Maria și Lazăr. De aceea, când mă
plimb pe străzile unui oraș sau al
unui sat, îmi face bucurie să
descopăr, chiar și de departe, silueta
unei biserici; este un nou Tabernacol,
o altă ocazie de a lăsa sufletul să
scape pentru a sta cu dorința alături
de Domnul prezent în Preasfântul
Sacrament.

Rodnicia Euharistiei



Când Domnul a instituit Sfânta
Euharistie la Cina cea de Taină, era
noapte, ceea ce –comentează Sfântul
Ioan Gură de Aur– arăta că timpurile
s-au împlinit. Noaptea se așternea
peste lume, pentru că vechile rituri,
semnele străvechi ale milostivirii
infinite a lui Dumnezeu față de
umanitate aveau să se realizeze pe
deplin, deschizând calea către o nouă
dimineață: noul Paște. Euharistia a
fost instituită în timpul nopții,
pregătindu-Se dinainte pentru
dimineața Învierii.

De asemenea, în viețile noastre
trebuie să pregătim acei zori. Tot
ceea ce este trecător, dăunător și
inutil –descurajarea, neîncrederea,
tristețea, lașitatea– toate acestea
trebuie aruncate. Sfânta Euharistie
introduce noutatea divină în copiii
lui Dumnezeu și noi trebuie să
răspundem in novitate sensus, cu o
reînnoire a tuturor sentimentelor și a
tuturor faptelor noastre. Ni s-a dat



un nou principiu de energie, o
rădăcină puternică, altoită în
Domnul. Nu ne putem întoarce la
drojdia veche, noi cei care avem
Pâinea de acum și dintotdeauna.

În această sărbătoare, în orașele
dintr-o parte și din cealaltă a
pământului, creștinii îl însoțesc în
procesiune pe Domnul care, ascuns
în Ostie, umblă pe străzi și piețe –la
fel ca în viața Lui pământească–,
ieșind în întâmpinarea celor care vor
să-L vadă și lăsându-Se găsit de cei
care nu-L caută. Isus apare astfel,
încă o dată, în mijlocul alor Săi: cum
reacționăm la această chemare a
Învățătorului?

Deoarece manifestările exterioare
ale iubirii trebuie să vină din inimă
și să se prelungească prin mărturia
conduitei creștine. Dacă am fost
reînnoiți prin primirea Trupului
Domnului, trebuie să o manifestăm
prin fapte. Fie ca gândurile noastre



să fie sincere: de pace, de dăruire, de
slujire. Cuvintele noastre să fie
adevărate, clare, oportune; să știe să
consoleze și să ajute, să știe, mai
presus de toate, să ducă celorlalți
lumina lui Dumnezeu. Fie ca
acțiunile noastre să fie coerente,
eficiente, corecte: să aibă acea bonus
odor Christi, mireasmă plăcută a lui
Cristos, deoarece amintesc felul Lui
de a se comporta și de a trăi.

Procesiunea de astăzi îl face pe
Cristos prezent în satele și orașele
lumii. Dar această prezență, repet,
nu trebuie să fie un lucru doar de o
zi, un zgomot care se aude și se uită.
Această trecere a lui Isus ne
amintește că trebuie să-L descoperim
și în activitățile noastre obișnuite.
Împreună cu această procesiune
solemnă din această zi de joi, trebuie
să fie și procesiunea tăcută și simplă
a vieții obișnuite a fiecărui creștin,
om între oameni, dar cu bucuria de a
fi primit credința și misiunea divină



de a se comporta în așa fel încât să
reînnoiască mesajul Domnului pe
pământ. Nu suntem lipsiți de greșeli,
mizerii, păcate. Dar Dumnezeu este
cu oamenii și trebuie să ne dispunem
pentru ca El să se folosească de noi și
să facă să fie continuă trecerea Sa
printre creaturi.

Să cerem, deci, Domnului să ne ajute
să fim suflete Euharistice, pentru ca
relația noastră personală cu El să se
exprime în bucurie, în seninătate, în
dorința de dreptate. Astfel vom face
mai ușoară pentru ceilalți misiunea
de a-L recunoaște pe Cristos, vom
contribui la plasarea Lui în vârful
tuturor activităților umane.
Promisiunea lui Isus se va împlini: 
Iar Eu, când voi fi înălțat de pe
pământ, îi voi atrage pe toți la Mine.

Pâinea și secerișul: comuniune cu
toți oamenii

Isus, vă spuneam la început, este
semănătorul. Și, prin creștini, își



continuă însămânțarea divină.
Cristos strânge grâul în mâinile Sale
rănite, îl înmoaie cu sângele Său, îl
curăță, îl purifică și îl aruncă în
brazdă, care este lumea. Aruncă
boabele unul câte unul, pentru ca
fiecare creștin, în propriul său
mediu, să dea mărturie despre
rodnicia Morții și Învierii Domnului.

Dacă suntem în mâinile lui Cristos,
trebuie să ne îmbibăm în Sângele
Său răscumpărător, să ne lăsăm
aruncați la întâmplare, să ne
acceptăm viața așa cum o vrea
Dumnezeu. Și să ne convingem că,
pentru a da roade, sămânța trebuie
să fie îngropată și să moară. Apoi se
înalță tulpina și apare spicul. Din
spicul de grâu, apare pâinea, care va
fi convertită de Dumnezeu în Trupul
lui Cristos. În felul acesta ne
reîntâlnim din nou în Isus, care a fost
semănătorul nostru. Pentru că este o
singură pâine, noi, cei mulți, suntem



un singur trup, căci toți ne
împărtășim din aceeași unică pâine.

Să nu pierdem niciodată din vedere
faptul că nu există rod dacă nu se
seamănă mai întâi: este necesar –
prin urmare– să împrăștiem cu
generozitate Cuvântul lui Dumnezeu,
să facem ca oamenii să-L cunoască
pe Cristos și, cunoscându-L, să le fie
foame de El. Această sărbătoare a
Corpus Christi –Trupul lui Cristos,
Pâinea Vieții– este un bun prilej
pentru a medita la diferitele tipuri de
foame care se simt printre oameni:
de adevăr, de dreptate, de unitate și
de pace. În fața foamei de pace,
trebuie să repetăm cu Sfântul Paul:
Cristos este pacea noastră, pax
nostra. Dorințele de adevăr trebuie
să ne amintească faptul că Isus este
Calea, Adevărul și Viața. Pe cei care
aspiră la unitate, trebuie să-i punem
înaintea lui Cristos care se roagă
pentru ca noi să fim consummati in
unum, desăvârșiți în unitate. Foamea



de dreptate trebuie să ne conducă la
izvorul originar al armoniei între
oameni: să fim și să ne știm copii ai
Tatălui, frați.

Pace, adevăr, unitate, dreptate. Cât
de greu pare uneori misiunea de a
depăși barierele care împiedică
conviețuirea umană! Și, totuși, noi
creștinii suntem chemați să
înfăptuim acea mare minune a
fraternității: să realizăm, cu harul lui
Dumnezeu, ca oamenii să se trateze
unii pe alții într-un mod creștinesc, 
purtând unii altora poverile, trăind
porunca iubirii, care este legătura
desăvârșirii și plinătatea legii.

Nu putem ignora faptul că mai sunt
multe de făcut. Odată, poate
contemplând mișcarea blândă a
spicelor deja coapte, Isus le-a spus
discipolilor Săi: Secerișul este mare,
însă lucrătorii sunt puțini. Rugați-L
deci pe Domnul secerișului să trimită
lucrători la secerișul Lui!. Ca și



atunci, acum încă lipsesc muncitorii
dornici să suporte greutatea zilei și
arșița. Iar dacă noi, cei care muncim,
nu suntem fideli, se va întâmpla ceea
ce scrie profetul Ioel: câmpia este
devastată, pământul geme, pentru că
grâul este devastat, mustul a secat și
untdelemnul lipsește. Rușinați-vă,
plugari, și gemeți, viticultori, din
cauza grâului și a orzului, căci s-a
pierdut secerișul câmpului!.

Nu există recoltă atunci când cineva
nu este dispus să accepte cu
generozitate un lucru constant, care
poate fi lung și obositor: aratul
pământului, însămânțarea
semințelor, îngrijirea câmpurilor,
seceratul și treieratul... În istorie, în
timp, se zidește Împărăția lui
Dumnezeu. Domnul ne-a încredințat
tuturor această lucrare și niciunul
dintre noi nu se poate simți scutit. Pe
măsură ce îl adorăm și îl privim
astăzi pe Cristos în Euharistie, să ne



gândim că vremea odihnei încă nu a
sosit, că ziua continuă.

Este consemnat în Cartea
Proverbelor: Cel care-și lucrează
pământul se satură de pâine. Să
încercăm să ne aplicăm în mod
spiritual acest pasaj: cel care nu
lucrează pământul lui Dumnezeu, cel
care nu este fidel misiunii
dumnezeiești de a se dărui celorlalți,
ajutându-i să-L cunoască pe Cristos,
cu greu va reuși să înțeleagă ce este
Pâinea Euharistică. Nimeni nu
prețuiește ceea ce nu l-a costat efort.
Pentru a aprecia și a iubi Sfânta
Euharistie, trebuie să parcurgem
drumul lui Isus: să fim grâu, să
murim pentru noi înșine, să înviem
plini de viață și să aducem rod
îmbelșugat: însutit!.

Acel drum se rezumă într-un singur
cuvânt: iubire. A iubi înseamnă a
avea o inimă mare, a simți
preocupările celor din jur, a ști să



iertăm și să înțelegem: să ne jertfim,
împreună cu Isus Cristos, pentru
toate sufletele. Dacă iubim cu inima
lui Cristos, vom învăța să slujim și
vom apăra adevărul în mod clar și cu
dragoste. Pentru a iubi astfel, fiecare
trebuie să îndepărteze din propria
viață tot ceea ce împiedică Viața lui
Cristos în noi: atașamentul față de
comoditatea noastră, ispita
egoismului, tendința spre lauda de
sine. Doar dacă reproducem în noi
înșine acea Viață a lui Cristos, vom
putea să o transmitem și celorlalți;
numai dacă trăim moartea bobului
de grâu, vom putea să lucrăm în
adâncurile pământului, să-l
transformăm din interior, să-l facem
rodnic.

Optimismul creștin

Poate că uneori va apărea ispita de a
crede că toate acestea sunt frumoase,
asemenea unui vis irealizabil. V-am
vorbit despre reînnoirea credinței și



a speranței; rămâneți fermi, cu
certitudinea absolută că speranțele
noastre vor fi împlinite de minunile
lui Dumnezeu. Dar este esențial să ne
ancorăm cu adevărat în virtutea
creștină a speranței.

Să nu ne obișnuim cu minunile care
se înfăptuiesc în fața ochilor noștri;
cu această măreață minune că
Domnul coboară în fiecare zi în
mâinile preotului. Isus ne vrea treji,
ca să ne convingem de măreția
puterii Lui și să auzim din nou
făgăduința Lui: venite post me, et
faciam vos fieri piscatores hominum,
veniți după Mine și vă voi face
pescari de oameni; veți fi eficienți și
veți atrage sufletele la Dumnezeu.
Așadar, trebuie să ne încredem în
aceste cuvinte ale Domnului: să
urcăm în corabie, să luăm în mâini
vâslele, să ridicăm pânzele și să ne
lansăm în acea mare a lumii pe care
Cristos ne-o dă ca moștenire. Duc in
altum et laxate retia vestra in



capturam!: înaintați în larg și
aruncați-vă năvoadele pentru
pescuit!

Acest zel apostolic, pe care Cristos L-a
pus în inimile noastre, nu trebuie să
se epuizeze –să se stingă–, datorită
unei false umilințe. Dacă este
adevărat că ne târâm mizeriile
personale, de asemenea este
adevărat și faptul că Domnul
contează cu greșelile noastre. Nu-I
scapă privirii Sale milostive că noi
oamenii suntem făpturi cu limitări,
cu slăbiciuni, cu imperfecțiuni,
înclinați spre păcat. Însă El ne
poruncește să luptăm, să ne
recunoaștem defectele; nu pentru a
ne face să ne fie frică, ci pentru a ne
face să ne pocăim și pentru a
promova dorința de a fi mai buni.

În plus, trebuie să ne amintim
întotdeauna că suntem doar
instrumente: dar ce este Apolo? Sau
ce este Paul? Niște slujitori, fiecare



după cum i-a dat Domnul, prin care
ați început să credeți. Eu am plantat,
Apolo a udat, însă Dumnezeu a făcut
să crească. Învățătura, mesajul pe
care trebuie să-l răspândim, are
rodnicia lui proprie și infinită, care
nu este a noastră, ci a lui Cristos.
Însuși Dumnezeu este cel care se
angajează să ducă la îndeplinire
lucrarea mântuitoare, să răscumpere
lumea.

Credință, așadar, fără a lăsa
descurajarea să ne domine; fără a ne
opri la calcule pur omenești. Pentru
a depăși obstacolele, trebuie să
începi lucrând, implicându-te pe
deplin în misiune, astfel încât același
efort să ne conducă să deschidem noi
drumuri. În fața oricărei dificultăți,
aceasta este soluția: sfințenia
personală, să te dăruiești Domnului.

A fi sfinți înseamnă a trăi așa cum a
dispus Tatăl nostru din ceruri să
trăim. Îmi veți spune că este greu.



Da, idealul este foarte înalt. Dar în
același timp este ușor: este la
îndemâna noastră. Când o persoană
se îmbolnăvește, se întâmplă uneori
că nu se găsește medicamentul
potrivit. Pe plan supranatural, nu se
întâmplă așa. Medicamentul este
mereu aproape: este Cristos Isus,
prezent în Sfânta Euharistie, care ne
dăruiește harul Său și în celelalte
Sacramente pe care le-a instituit.

Să repetăm, prin cuvânt și faptă:
Doamne, mă încred în Tine, îmi este
de ajuns providența Ta obișnuită,
ajutorul Tău zilnic. Nu trebuie să-I
cerem lui Dumnezeu mari minuni.
Trebuie să-I cerem, în schimb, să
mărească credința noastră, să
lumineze inteligența noastră, să ne
întărească voința. Isus rămâne
mereu cu noi și se comportă
întotdeauna ca cine este El.

De la începutul predicării mele, v-am
avertizat împotriva falsei



îndumnezeiri. Să nu te tulbure să te
cunoști așa cum ești: așa, din lut. Nu-
ți fă griji. Căci tu și eu suntem fii ai
lui Dumnezeu –și aceasta este o bună
îndumnezeire–, aleși printr-o
chemare divină încă din veșnicie: 
Întrucât Tatăl ne-a ales în Isus Cristos
mai înainte de întemeierea lumii ca să
fim sfinți și neprihăniți înaintea Lui!.
Noi, cei care suntem în mod special
ai lui Dumnezeu, instrumentele Lui
în ciuda mizeriei noastre personale,
vom fi eficienți dacă nu pierdem din
vedere conștiința slăbiciunii noastre.
Ispitele ne oferă dimensiunea
propriei noastre slăbiciuni.

Dacă vă simțiți deprimați, când
experimentați –poate într-un mod
deosebit de viu– propria voastră
falsitate, este momentul să vă
abandonați complet, cu docilitate, în
mâinile lui Dumnezeu. Se povestește
că într-o zi un cerșetor a ieșit în
întâmpinarea lui Alexandru cel
Mare, cerând de pomană. Alexandru



s-a oprit și a poruncit să fie făcut
stăpân a cinci orașe. Bietul om,
confuz și uluit, a exclamat: eu n-am
cerut atât de mult! Și Alexandru a
răspuns: tu ai cerut ca cine ești; eu îți
dau ca cine sunt.

Chiar și în momentele în care ne
percepem cel mai adânc limitarea
noastră, putem și trebuie să privim la
Dumnezeu Tatăl, la Dumnezeu Fiul,
la Dumnezeu Duhul Sfânt, știind că
suntem părtași la viața divină. Nu
există niciodată destule motive ca să
privim înapoi: Domnul este alături
de noi. Trebuie să fim fideli, loiali, să
facem față obligațiilor noastre,
aflând în Isus dragostea și
încurajarea de a înțelege greșelile
altora și de a ne depăși propriile
erori. Astfel, toate aceste decăderi –
ale tale, ale mele, ale tuturor
oamenilor– vor fi, de asemenea, un
sprijin pentru împărăția lui Cristos.



Să ne recunoaștem bolile noastre,
dar să mărturisim puterea lui
Dumnezeu. Optimismul, bucuria și
convingerea fermă că Domnul vrea
să se folosească de noi, trebuie să
întocmească viața creștină. Dacă ne
simțim parte din această Sfântă
Biserică, dacă ne considerăm
sprijiniți de stânca fermă a lui Petru
și de acțiunea Duhului Sfânt, atunci
ne vom hotărî să ne îndeplinim mica
datorie a fiecărei clipe: să semănăm
câte puțin în fiecare zi. Și recolta nu
va încăpea în grânare.

Să încheiem acest moment de
rugăciune. Aduceți-vă aminte –
savurând, în intimitatea sufletului,
infinita bunătate divină– că, prin
cuvintele Consacrării, Cristos se va
face cu adevărat prezent în Ostie, cu
Trupul Său, cu Sângele Său, cu
Sufletul Său și cu Dumnezeirea Sa.
Adorați-L cu evlavie și devoțiune;
reînnoiți în prezența Lui jertfa
sinceră a iubirii voastre; spuneți-I



fără teamă că îl iubiți; mulțumiți-I
pentru această dovadă zilnică de
îndurare atât de plină de tandrețe, și
stimulați dorința de a vă apropia cu
încredere să vă împărtășiți. Eu
rămân uimit înaintea acestui mister
de Iubire; Domnul caută săraca mea
inimă ca pe un tron, ca să nu mă
părăsească dacă eu mă îndepărtez de
El.

Mângâiați de prezența lui Cristos,
hrăniți de Trupul Său, vom fi fideli
de-a lungul acestei vieți pământești,
iar apoi, în cer, împreună cu Isus și
cu Mama Sa, ne vom numi biruitori. 
Unde este, moarte, victoria ta? Unde
este, moarte, ghimpele tău? Însă,
mulțumire fie lui Dumnezeu care ne
dă victoria prin Domnul nostru Isus
Cristos.



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/la-

sarbatoarea-corpus-christi/ (10.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/la-sarbatoarea-corpus-christi/
https://opusdei.org/ro-ro/article/la-sarbatoarea-corpus-christi/

	La sărbătoarea Corpus Christi

