
opusdei.org

La Epifania
Domnului (predică)

La 6 ianuarie 1956, Sfântul
Josemaría a ținut omilia
intitulată „La Epifania
Domnului”, publicată în cartea
„E Cristos care trece”.

31.12.2024

Nu cu mult timp în urmă, am
admirat un basorelief din marmură
care reprezintă scena adorației
Magilor la Pruncul Isus, Domnul
nostru. În jurul acelui basorelief se
aflau alte: patru îngeri, fiecare
ținând un simbol – o diademă, lumea



încununată de cruce, o sabie, un
sceptru. Prin această reprezentare
plastică, folosind semne cunoscute, a
fost ilustrat evenimentul pe care îl
comemorăm astăzi: niște înțelepți –
tradiția spune că erau regi – se
prosternează în fața unui Prunc,
după ce au întrebat la
Ierusalim:Unde este regele de curând
născut al iudeilor? [1].

Și eu, mișcat de această întrebare, Îl
contemplu acum pe Isus, așezat într-
o iesle [2], într-un loc potrivit doar
pentru dobitoace. Unde este,
Doamne, regalitatea ta: diadema,
sabia, sceptrul? Toate acestea Îi
aparțin, iar El nu le vrea; domnește
înfășurat în scutece. El este un Rege
neajutorat, care ni se arată
neputincios: un copil mic. Cum să nu
ne amintim acele cuvinte ale
Apostolului: s-a despuiat pe sine,
luând chip de rob? [3]



Domnul nostru s-a întrupat pentru a
ne arăta voința Tatălui. Și iată, încă
din leagăn, El ne învață. Isus Cristos
ne cheamă – cu o vocație, care este o
vocație la sfințenie – pentru a duce la
împlinire, împreună cu El,
Răscumpărarea. Luați aminte la
prima Lui învățătură: trebuie să
colaborăm la Răscumpărare nu
căutând să triumfăm asupra
aproapelui nostru, ci asupra noastră
înșine. Ca și Cristos, trebuie să ne
smerim, să ne simțim slujitorii
celorlalți, pentru a-i conduce la
Dumnezeu.

Unde este Regele? Oare Isus nu
dorește să domnească mai presus de
toate în inimă, în inima ta? De aceea
devine Copil, pentru că cine ar putea
să nu iubească o făptură mică? Unde
este Regele? Unde este Cristos pe care
Duhul Sfânt încearcă să Îl formeze în
sufletul nostru? Nu poate fi în
mândria care ne desparte de
Dumnezeu, nu poate fi în lipsa de



caritate care ne izolează. Cristos nu
poate fi acolo; acolo omul rămâne
singur.

La picioarele Pruncului Isus, în ziua
Epifaniei, în fața unui Rege fără
semne exterioare de regalitate, Îi
puteți spune: „Doamne, îndepărtează
mândria din viața mea; zdrobește
amorul meu propriu, această dorință
de a mă afirma și de a mă impune
celorlalți. Fă ca temelia personalității
mele să fie identificarea cu Tine”.

Calea credinței

Ținta nu este ușor de atins:
identificarea cu Cristos. Dar nici nu
este imposibilă, dacă trăim așa cum
ne-a învățat Domnul: dacă apelăm
zilnic la Cuvântul Său și dacă ne
îmbibăm viața cu realitatea
sacramentală – Euharistia – pe care
El ne-a oferit-o ca hrană, deoarece
drumul creștinului este un drum de
parcurs, așa cum spune un vechi
cântec din țara mea natală.



Dumnezeu ne-a chemat clar și fără
echivoc. Așa cum magii au descoperit
o stea – lumină și direcție – și noi am
primit un asemenea semn, pe cerul
sufletului.

Am văzut steaua Lui în Răsărit și am
venit să ne închinăm Lui [4]. Aceasta
este și experiența noastră. Și noi am
observat că, încetul cu încetul, o
nouă lumină a început să
strălucească în sufletele noastre:
dorința de a deveni creștini
adevărați. Dacă îmi permiteți
expresia, o nerăbdare sfântă de a-L
lua pe Dumnezeu în serios. Dacă
fiecare dintre voi ar împărtăși acum,
cu voce tare, povestea intimă a
propriei vocații supranaturale,
ceilalți ar recunoaște în ea lucrarea
divină. Să-I mulțumim lui Dumnezeu
Tatăl, lui Dumnezeu Fiul, lui
Dumnezeu Duhul Sfânt și Sfintei
Maria – prin care primim toate
binecuvântările cerului – pentru
acest dar, care, alături de cel al



credinței, este cel mai mare pe care
Domnul îl poate dărui unei creaturi:
dorința fermă de a ajunge la
plinătatea iubirii, convinși că
sfințenia nu doar că este posibilă, ci
și necesară în mijlocul îndatoririlor
profesionale și sociale.

Gândiți-vă la delicatețea cu care
Domnul ne îndeamnă. El folosește
cuvinte umane, asemenea unui
îndrăgostit: Te-am chemat pe nume...
Tu ești al meu [5]. Dumnezeu, care
este frumusețea, măreția și
înțelepciunea, ne spune că suntem ai
Lui, că am fost aleși ca obiect al
iubirii Sale infinite. Este nevoie de o
viață de credință puternică ca să nu
zădărnicim această minunată
realitate pe care Providența divină
ne-a încredințat-o. O credință
asemenea celei a magilor:
convingerea că nici deșertul, nici
furtunile, nici liniștea oazelor nu ne
vor împiedica să ajungem la ținta



Betleemului veșnic – viața
desăvârșită împreună cu Dumnezeu.

Calea credinței este un drum de
sacrificiu. Vocația creștină nu ne
scoate din locul nostru, dar cere să
renunțăm la tot ceea ce împiedică
voința lui Dumnezeu. Lumina care se
aprinde este doar începutul; trebuie
să o urmăm dacă dorim ca această
lumină să devină mai întâi o stea,
apoi un soare. „Atât timp cât magii se
aflau în Persia – scrie Sfântul Ioan
Gură de Aur –, nu vedeau decât o
stea. Dar, după ce și-au părăsit
patria, au văzut însuși soarele
dreptății. Se poate spune că nu ar fi
continuat să vadă steaua dacă ar fi
rămas în țara lor. Așadar, să ne
grăbim și noi; și, chiar dacă întreaga
lume ne-ar sta împotrivă, să alergăm
spre casa Pruncului” [6].

Fermitate în vocație

Am văzut steaua Lui în Răsărit și am
venit să ne închinăm Lui. Când regele



Irod a auzit aceste cuvinte, s-a
tulburat, și împreună cu el, tot
Ierusalimul [7]. Această scenă se
repetă chiar și astăzi. În fața măreției
lui Dumnezeu și a unei decizii,
chibzuite și profund creștine, de a
trăi cu coerență față de propria
credință, nu lipsesc cei care se arată
surprinși sau chiar scandalizați,
nedumeriți. S-ar părea că nu pot
concepe o realitate care să
depășească limitele înguste ale
orizontului lor pământesc. În fața
actelor de generozitate, pe care le
percep în conduita altora ce au auzit
chemarea Domnului, unii zâmbesc
disprețuitor, se sperie sau – în cazuri
care par cu adevărat patologice – își
concentrează toate eforturile pentru
a împiedica hotărârea sfântă luată de
o conștiință cu deplină libertate.

Am fost martor uneori la ceea ce ar
putea fi numită o mobilizare
generală împotriva celor care au
decis să-și dedice întreaga viață



slujirii lui Dumnezeu și semenilor
lor. Există persoane care sunt
convinse că Domnul nu poate alege
pe cine dorește fără să le ceară lor
permisiunea. Ei cred, de asemenea,
că omul nu este capabil de cea mai
deplină libertate pentru a spune „da”
iubirii divine sau pentru a o
respinge. Pentru acești oameni, viața
supranaturală a sufletului este un
lucru secundar; consideră că merită
atenție doar după ce au fost
satisfăcute conforturile meschine și
egoismele omenești. Dar, dacă ar fi
așa, ce ar mai rămâne din
creștinism? Cuvintele lui Isus, pline
de iubire, dar și de exigență, sunt
doar pentru a fi auzite sau pentru a fi
ascultate și puse în practică? El a
spus: Fiți desăvârșiți, precum Tatăl
vostru Cel ceresc este desăvârșit [8].

Domnul nostru se adresează tuturor
oamenilor, chemându-i să vină la El,
să fie sfinți. Nu i-a chemat doar pe
magi, care erau înțelepți și puternici;



înainte de ei, le trimisese păstorilor
din Betleem nu doar o stea, ci unul
dintre îngerii Săi [9]. Totuși, fie bogați
sau săraci, înțelepți sau mai puțin
înțelepți, fiecare trebuie să cultive în
suflet acea dispoziție smerită care le
permite să asculte glasul lui
Dumnezeu.

Luați în considerare cazul lui Irod:
un om puternic al pământului, care a
avut ocazia să se folosească de
înțelepciunea celor învățați. A
convocat toți marii preoți și cărturarii
poporului și i-a întrebat unde urma să
se nască Mesia [10]. Totuși, puterea și
cunoașterea sa nu l-au condus spre
Dumnezeu. Pentru inima sa
împietrită, aceste daruri au devenit
instrumente ale răului: dorința
zadarnică de a-L anihila pe
Dumnezeu și disprețul pentru viața
unor copii nevinovați.

Să continuăm lectura Sfintei
Evanghelii: Ei au răspuns: În



Betleemul lui Iuda, căci așa este scris
de profet: Și tu, Betleem, pământ al lui
Iuda, nu ești cu siguranță cea mai
mică dintre căpeteniile lui Iuda, căci
din tine va ieși un conducător care va
păstori poporul meu Israel [11]. Aceste
detalii de milostivire divină nu pot fi
trecute cu vederea: Cel ce avea să
răscumpere lumea s-a născut într-un
sat neînsemnat. Pentru că Dumnezeu
nu face părtinire [12], așa cum ne
repetă Scriptura. Pentru a-l invita pe
un om la o viață pe deplin coerență
cu credința, El nu se bazează pe
merite materiale, pe noblețea originii
sau pe nivelul înalt de cunoaștere.
Vocația precede toate meritele: 
steaua pe care o văzuseră în Răsărit
le-a precedat, până când, ajungând
deasupra locului unde era Pruncul, s-a
oprit [13].

Vocația vine mai întâi; Dumnezeu ne
iubește înainte ca noi să știm cum să
ne întoarcem către El și pune în noi
iubirea cu care să-I putem răspunde.



Bunătatea părintească a lui
Dumnezeu vine în întâmpinarea
noastră [14]. Domnul nostru nu este
doar drept, ci mult mai mult: este
milostiv. El nu așteaptă să venim la
El; ne anticipează cu semne clare de
iubire părintească.

Păstorul cel bun, ghidul cel bun

Dacă vocația este pe primul loc, dacă
steaua strălucește dinainte pentru a
ne ghida pe drumul iubirii lui
Dumnezeu, nu este logic să ezităm
atunci când, uneori, ea ne este
ascunsă. În unele momente ale vieții
noastre interioare, aproape mereu
din vina noastră, se întâmplă ceea ce
s-a întâmplat în călătoria magilor:
steaua dispare. Cunoaștem deja
strălucirea divină a vocației noastre,
suntem convinși de caracterul ei
definitiv, dar poate că praful pe care
îl ridicăm în timp ce mergem –
mizeriile noastre – formează un nor
opac care împiedică trecerea luminii.



Ce să facem, atunci? Să mergem pe
urmele acelor oameni sfinți: să
întrebăm. Irod a folosit știința pentru
a se comporta nedrept; magii o
folosesc pentru a face bine. Dar noi,
creștinii, nu avem nevoie să-l
întrebăm pe Irod sau pe înțelepții
lumii. Cristos a dăruit Bisericii Sale
siguranța doctrinei, izvorul harului
Sacramentelor; și a rânduit să existe
oameni care să ne ghideze, să ne
conducă, să ne aducă aminte în mod
constant de Drum. Avem la dispoziție
o comoară infinită de cunoștințe:
Cuvântul lui Dumnezeu, păstrat în
Biserică; harul lui Cristos, care este
administrat în Sfintele Taine;
mărturia și exemplul celor care
trăiesc drept alături de noi și care au
fost capabili să construiască, cu viața
lor, un drum al fidelității față de
Dumnezeu.

Permiteți-mi să vă dau un sfat: dacă
vreodată pierdeți claritatea luminii,
să apelați întotdeauna la păstorul cel



bun. Cine este păstorul cel bun? Cel
care intră pe ușa fidelității față de
doctrina Bisericii; cel care nu se
comportă ca mercenarul care,
văzând lupul venind, părăsește oile și
fuge; iar lupul le răpește și împrăștie
turma [15]. Nu vedeți cu câtă iubire
vorbește Cristos despre păstori și oi,
despre staul și turmă? Este o
demonstrație practică a necesității
unei bune călăuze pentru sufletul
nostru.

„Dacă nu ar fi existat păstori răi,
scrie Sfântul Augustin, El nu ar fi
precizat, vorbind despre cel bun.
Cine este mercenarul? Acela care
vede lupul și fuge. Cel care își caută
propria glorie, nu gloria lui Cristos;
cel care nu îndrăznește să-i mustre
pe păcătoși cu libertate de spirit.
Lupul apucă o oaie de gât, diavolul îl
determină pe un om credincios să
comită adulter. Iar tu, tu taci, nu
dojenești. Tu ești un mercenar; ai
văzut lupul venind și ai fugit. Poate



că el va spune: nu, sunt aici, nu am
fugit. Nu, răspund eu, ai fugit pentru
că ai tăcut; și ai tăcut pentru că ți-a
fost frică”[16].

Sfințenia Miresei lui Cristos a fost
întotdeauna dovedită – așa cum se
dovedește și astăzi – prin abundența
de păstori buni. Dar credința
creștină, care ne învață să fim simpli,
nu ne induce să fim naivi. Există
mercenari care tac și există
mercenari care spun cuvinte care nu
sunt de la Cristos. De aceea, dacă
Domnul permite să rămânem în
întuneric, chiar și în lucrurile
mărunte; dacă simțim că credința
noastră nu este fermă, să mergem la
păstorul cel bun, la cel care intră pe
ușă exercitându-și dreptul, la cel
care, dându-și viața pentru ceilalți,
vrea să fie, prin cuvânt și purtare, un
suflet îndrăgostit: poate și el un
păcătos, dar care se încrede mereu în
iertarea și mila lui Cristos.



Dacă conștiința vă mustră pentru
vreo greșeală – chiar dacă nu vi se
pare gravă – dacă vă îndoiți, mergeți
la sacramentul penitenței. Mergeți la
preotul care vă poartă în grijă, cel
care știe să ceară de la voi credință
puternică, finețe de suflet, adevărată
tărie creștină. În Biserică există
deplina libertate de a merge la
spovadă la orice preot care are
licențele legitime; dar un creștin cu o
viață curată va merge – liber! – la cel
pe care îl cunoaște ca un bun păstor,
care îl poate ajuta să-și ridice ochii
pentru a revedea, sus pe cer, steaua
Domnului.

Aur, tămâie și smirnă

Videntes autem stellam gavisi sunt
gaudio magno valde [17], spune textul
latin, cu o admirabilă reiterare: la
redescoperirea stelei, s-au bucurat cu
o mare veselie. De ce atâta bucurie?
Pentru că aceia care nu s-au îndoit
niciodată primesc de la Domnul



dovada că steaua nu dispăruse:
încetaseră să o contemple cu ochii
trupești, dar o păstraseră
întotdeauna vie în sufletele lor.
Aceasta este vocația creștinului: dacă
nu pierdem credința, dacă ne
păstrăm speranța în Isus Cristos – Cel
care va fi cu noi până la sfârșitul
veacurilor [18], steaua reapare. Și,
când recunoaștem din nou realitatea
vocației noastre, se naște o bucurie
mai mare, care sporește credința,
speranța și iubirea noastră.

Intrând în casă, L-au văzut pe Prunc
împreună cu Maria, Mama Lui, s-au
prosternat și L-au adorat [19]. Și noi
îngenunchem înaintea lui Isus,
Dumnezeu ascuns în umanitate: Îi
repetăm că nu vrem să întoarcem
niciodată spatele chemării Sale
divine, că nu ne vom îndepărta
niciodată de El; că vom înlătura din
calea noastră tot ce ar putea
împiedica fidelitatea noastră; că
dorim sincer să fim docili



inspirațiilor Sale. Tu, în sufletul tău,
și eu, de asemenea – într-o rugăciune
intimă, cu strigăte tăcute și profunde
– Îi spunem Pruncului că dorim să
fim slujitori buni și credincioși,
asemenea acelora din parabolă,
pentru ca și nouă să ne răspundă: 
Bucură-te, slujitor bun și credincios
[20].

Și, deschizându-și vistieriile, I-au
oferit daruri: aur, tămâie și smirnă 
[21]. Să ne oprim puțin pentru a
înțelege acest pasaj din Sfânta
Evanghelie. Cum este posibil ca noi,
care nu suntem nimic și nu merităm
nimic, să Îi oferim daruri lui
Dumnezeu? Scriptura spune: Orice
dar bun și orice dar desăvârșit este de
sus [22]. Omul nu poate nici măcar să
cuprindă în întregime profunzimea
și frumusețea darurilor Domnului: 
Dacă ai cunoaște darul lui Dumnezeu!
[23], i-a răspuns Isus femeii
samaritene. Isus Cristos ne-a învățat
să așteptăm totul de la Tatăl, să



căutăm mai întâi Împărăția lui
Dumnezeu și dreptatea Sa, pentru că
toate celelalte lucruri ne vor fi date
pe deasupra. Iar El știe bine ce avem
nevoie [24].

În economia mântuirii, Tatăl nostru
îngrijește cu blândețe iubitoare
fiecare suflet: fiecare a primit de la
Dumnezeu propriul său dar, fiecare în
felul său [25]. De aceea, pare inutil să
ne străduim să Îi oferim Domnului
ceva de care ar avea nevoie; din
poziția noastră de datornici care nu
au cu ce plăti [26], darurile noastre
seamănă cu cele din Legea Veche, pe
care Dumnezeu nu le mai acceptă: Tu
nu ai voit, nici nu Ți-au fost plăcute
jertfele, ofrandele și arderile de tot
pentru păcat, toate acestea fiind
oferite conform Legii [27].

Dar Domnul știe că a dărui este
caracteristic îndrăgostiților, iar El
Însuși ne arată ce dorește de la noi.
Nu Îi pasă de bogățiile, de roadele



sau de animalele pământului, ale
mării sau ale cerului, pentru că toate
acestea sunt ale Lui; El vrea ceva
profund și intim, ceva pe care
trebuie să I-l oferim din libertate: Dă-
Mi, fiule, inima ta! [28]. Înțelegeți? Nu
se mulțumește să împartă: El vrea
totul. Nu caută lucrurile noastre,
repet: ne vrea pe noi înșine. Și de aici
– doar de aici – pornesc toate
celelalte daruri pe care le putem
oferi Domnului.

Să Îi oferim, așadar, aur: aurul curat
al desprinderii de bani și de
mijloacele materiale. Să nu uităm că
acestea sunt lucruri bune, venite de
la Dumnezeu. Dar Domnul ne cere să
le folosim, fără a ne lega inima de
ele, punându-le în slujba binelui
omenirii.

Bunurile pământești nu sunt rele; ele
devin perverse atunci când omul le
transformă în idoli și se închină în
fața lor. Dar ele se înnobilează atunci



când sunt transformate în
instrumente ale binelui, în sarcini
creștine de dreptate și caritate. Nu
putem alerga după bunurile
economice, așa cum aleargă cei care
caută comori; comoara noastră este
aici, culcată într-o iesle: este Cristos.
Și în El trebuie să se concentreze
toate iubirile noastre, pentru că unde
este comoara noastră, acolo va fi și
inima noastră [29].

Oferim tămâie: dorințele care se
înalță către Domnul, dorința de a trăi
o viață nobilă, din care să se
răspândească bonus odor Christi [30],
„parfumul lui Cristos”. A impregna
cuvintele și faptele noastre cu acest
miros bun înseamnă a semăna
înțelegere și prietenie. Fie ca viața
noastră să însoțească viețile
celorlalți, astfel încât nimeni să nu
ajungă să fie sau să se simtă singur.
Caritatea noastră trebuie să fie și
afecțiune, căldură umană.



Aceasta este lecția pe care ne-o oferă
Isus Cristos. Omenirea a așteptat
timp de secole venirea
Mântuitorului; profeții au vestit-o în
mii de feluri; iar în cele mai
îndepărtate colțuri ale lumii — chiar
dacă, din cauza păcatului și a
ignoranței, mare parte din revelația
lui Dumnezeu către oameni fusese
pierdută — s-a păstrat dorința de
Dumnezeu, setea de a fi
răscumpărați.

Când vine plinătatea timpurilor,
pentru a îndeplini această misiune,
nu apare un geniu filosofic, precum
Platon sau Socrate; și nici un
cuceritor puternic, precum
Alexandru cel Mare. Se naște un
Prunc în Betleem. Este
Răscumpărătorul lumii; însă, înainte
de a vorbi, iubește prin faptele sale.
Nu aduce vreo formulă magică,
pentru că știe că mântuirea pe care o
oferă trebuie să treacă prin inima
omului. Primele Sale acțiuni sunt



râsetele, lacrimile unui copil, somnul
liniștit al unui Dumnezeu întrupat:
toate pentru a ne cuceri inimile,
pentru ca noi să știm cum să-L
primim în brațele noastre.

Ne dăm seama, încă o dată, că acesta
este creștinismul. Dacă creștinul nu
iubește prin fapte, a eșuat ca creștin
— și, implicit, a eșuat ca om. Nu-i poți
privi pe ceilalți ca pe niște numere
sau trepte pe care să le urci; sau ca
pe o mulțime de oameni, care să fie
exaltată sau umilită, flatată sau
disprețuită, după circumstanțe.
Gândește-te la ceilalți — mai întâi la
cei din jurul tău — ca la ceea ce sunt
cu adevărat: fii ai lui Dumnezeu, cu
toată demnitatea acestui titlu
minunat.

Trebuie să ne comportăm ca niște fii
ai lui Dumnezeu față de ceilalți fii ai
lui Dumnezeu: iubirea noastră
trebuie să fie o iubire sacrificată,
zilnică, alcătuită din mii de gesturi de



înțelegere, de jertfă tăcută, de
dăruire discretă. Acesta este bonus
odor Christi, cel care îi făcea pe cei
care trăiau printre primii noștri frați
în credință să exclame: „Vedeți cum
se iubesc unii pe alții!” [31]

Nu este un ideal de neatins. Creștinul
nu este un Tartarin din Tarascon,
hotărât să vâneze lei acolo unde nu
există — pe holurile propriei case. Eu
vreau să vorbesc mereu despre viața
de zi cu zi, concretă: despre sfințirea
muncii, a relațiilor familiale, a
prieteniei. Dacă nu suntem creștini
acolo, atunci unde am putea fi?
Mirosul bun al tămâiei este
rezultatul unui cărbune care arde
fără ostentație o mulțime de boabe;
mirosul cel bun al lui Cristos se
percepe între oameni nu prin flacăra
unei scântei trecătoare, ci prin
căldura constantă a unui jar de
virtuți: dreptate, loialitate, fidelitate,
înțelegere, generozitate, bucurie.



Și, împreună cu magii, oferim și
smirnă, jertfa care nu trebuie să
lipsească din viața creștină. Smirna
ne amintește de Patimile Domnului:
pe Cruce I-au dat să bea smirnă
amestecată cu vin [32], iar cu smirnă a
fost uns Trupul Său pentru
înmormântare [33]. Dar să nu credeți
că a reflecta asupra necesității
sacrificiului și a mortificării
înseamnă a adăuga o notă de tristețe
acestei sărbători pline de bucurie pe
care o celebrăm astăzi.

Mortificarea nu înseamnă pesimism
sau un spirit acru. Mortificarea nu
are nicio valoare fără caritate: de
aceea, trebuie să căutăm mortificări
care, ajutându-ne să fim stăpâni față
de lucrurile pământești, să nu-i
mortifice pe cei care trăiesc alături
de noi. Creștinul nu poate fi nici un
călău, nici un om înjosit; el este un
om care știe să iubească prin fapte,
dovedindu-și iubirea pe piatra de
încercare a durerii.



Dar trebuie să subliniez din nou că
această mortificare, de regulă, nu va
consta în mari renunțări, care
oricum sunt rare. Ea va fi formată
din mici biruințe: a zâmbi celui care
ne deranjează, a refuza trupului
capricii legate de bunuri inutile, a ne
obișnui să-i ascultăm pe ceilalți, a
valorifica timpul pe care Dumnezeu
ni-l pune la dispoziție... Și încă atâtea
alte detalii aparent nesemnificative,
care apar fără să le căutăm —
neplăceri, dificultăți, încercări —, în
cursul fiecărei zile.

Sancta Maria, Stella Orientis

Închei prin a repeta câteva cuvinte
din Evanghelia de astăzi: intrând în
casă, L-au văzut pe Prunc împreună
cu Maria, Mama Sa. Sfânta Fecioară
Maria nu Se desparte niciodată de
Fiul Ei. Magii nu sunt întâmpinați de
un rege întronat pe un scaun de
domnie, ci de un Copil în brațele
Mamei Sale. Să-i cerem Maicii lui



Dumnezeu, care este și Mama
noastră, să ne pregătească drumul
care duce la iubirea deplină: Cor
Mariae dulcissimum, iter para tutum!
Dulcele Ei Inimă cunoaște cel mai
sigur drum către Cristos.

Magii au avut o stea; noi o avem pe
Maria, Stella Maris, Stella Orientis.
Astăzi Îi spunem: Sfântă Maria,
Steaua Mării, Steaua Dimineții, ajută-
i pe fiii Tăi. Zelul nostru pentru
suflete nu trebuie să cunoască
granițe, căci nimeni nu este exclus
din iubirea lui Cristos. Magii au fost
primele roade ale neamurilor; dar
acum, odată cu desăvârșirea
Răscumpărării, nu mai există nici
iudeu, nici grec, nici sclav, nici om
liber, nici bărbat, nici femeie — nu
mai există nicio formă de
discriminare —, căci toți sunteți una
în Cristos Isus [34].

Noi, creștinii, nu putem fi
exclusiviști, nici nu putem să



separăm sau să clasificăm sufletele; 
mulți vor veni din Răsărit și din Apus
[35]. În Inima lui Cristos este loc
pentru toți. Brațele Lui — privite din
nou cu uimire în iesle — sunt brațele
unui Copil; dar sunt aceleași brațe
care se vor întinde pe Cruce,
atrăgându-i pe toți oamenii la Sine 
[36].

Și un ultim gând pentru acel om
drept, Tatăl și Domnul nostru,
Sfântul Iosif, care, în scena Epifaniei,
rămâne, ca de obicei, în umbră. Îl
întrezăresc profund recules în
contemplare, protejând cu iubire pe
Fiul lui Dumnezeu care, făcut om, i-a
fost încredințat spre grija sa
părintească. Cu minunata delicatețe
a celui care nu trăiește pentru sine,
Sfântul Patriarh se dăruiește într-un
serviciu atât de tăcut, cât și eficient.

Astăzi am vorbit despre viața de
rugăciune și despre zelul apostolic.
Ce învățător mai bun decât Sfântul



Iosif? Dacă doriți un sfat pe care îl
repet neîncetat de mulți ani: Ite ad
Ioseph [37], mergeți la Sfântul Iosif. El
vă va învăța căi concrete și drumuri,
omenești și divine, de a vă apropia
de Isus. Și curând veți îndrăzni, ca și
el, să-L purtați în brațe, să-L sărutați,
să-L îmbrăcați, să-L îngrijiți [38] pe
acest Prunc Dumnezeu care ni S-a
născut.

Magii I-au oferit lui Isus, cu omagiul
venerației lor, aur, tămâie și smirnă;
Iosif I-a dăruit întreaga Sa inimă
tânără și iubitoare.

[1] Mt 2,2.

[2] Lc 2,12.

[3] Fil 2,7.

[4] Mt 2,2.



[5] Is 43,1.

[6] Sf. Ioan Gură de Aur, In Matthaeum
homiliae, 6, 5 (PG 57, 78).

[7] Mt. 2,2-3.

[8] Mt 5,48.

[9] Cf. Lc 2,9.

[10] Mt 2,4.

[11] Mt 2,5.

[12] Cf. 2Cr 19,7; Rom 2,1; Ef 6,9; Col
3,25, etc.

[13] Mt 2,9.

[14] Cf. Ps 78,8.

[15] Cf. In 10,1-21.

[16] Sf. Augustin, In Ioannis
Evangelium tractatus, 46, 8 (PL 35,
1732).

[17] Mt 2,10.



[18] Mt 28.20.

[19] Mt 2,10.

[20] Mt 25,23.

[21] Mt 2,11.

[22] Iac 1,17.

[23] In 4,10.

[24] Cf. Mt 6,32-33.

[25] 1Cor 7,7.

[26] Cf. Mt 18,25,

[27] Evr 10,8.

[28] Pr 23,26.

[29] Mt 6,21.

[30] 2Cor 2,15.

[31] Tertulian, Apologeticum, 39 (PL I,
471).



[32] Cf. Mc 15,23.

[33] Cf. In 19,39.

[34] Gal 3,28.

[35] Mt 8,11.

[36] Cf. In 12,32.

[37] Gen 41,55.

[38] Din rugăciunea către Sfântul Iosif,
pregătitoare pentru Sfânta Liturghie
din Missalul Roman: O felicem virum,
beatum Ioseph, cui datum est, Deum,
quem multi reges voluerunt videre et
non viderunt, audire et non audierunt;
non solum videre et audire, sed
portare, deosculari, vestire et
custodire!

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/la-

epifania-domnului/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/la-epifania-domnului/
https://opusdei.org/ro-ro/article/la-epifania-domnului/

	La Epifania Domnului (predică)

