
opusdei.org

Iubirea conjugală: o
provocare

Căsătoria creștină
„consolidează, purifică și
sporește” întreaga iubire
conjugală. Al nouălea articol
din Seria Iubirii, o provocare.

23.10.2021

„Dumnezeu, care a creat omul din
iubire, l-a chemat de asemenea la
iubire, vocație fundamentală și
lăuntrică ființei umane” [1]. L-a creat
ca pe o ființă capabilă să iubească și
să fie iubită, căci omul este creat
după imaginea și asemănarea cu



Dumnezeu, care este el însuși Iubire 
[2]. Dumnezeu care spune că nu este
bine ca omul să fie singur și decide
să-i dea un ajutor. El creează atunci
femeia.

Bărbat și femeie sunt creați unul
pentru altul. Se observă deja voința
creatorului, de a face din aceste două
persoane distincte prin natura lor
sexuală, egali prin demnitatea lor de
persoane, ființe complementare. Iar
această complementaritate naturală
îi duce, când sunt atrași unul de
celălalt, la o unire atât de profundă
încât face din doi un singur trup: „ca
ei să fie unul după cum noi suntem
unul” [3].

Vocația la căsătorie este înscrisă în
însăși natura umană a bărbatului și a
femeii. Dumnezeu este autorul
acesteia [4]. De aceea iubirea
conjugală este sacră. Dumnezeu
binecuvântează această iubire și-i
invită pe soți să intre în comuniune



cu El. Iubirea conjugală este reflexul
iubirii Trinitare. Din acest fapt,
unirea conjugală este indivizibilă și
cere o fidelitate exclusivă și
permanentă. „Pentru un creștin,
mariajul nu este o simplă instituție
socială și încă mai puțin un remediu
slăbiciunilor umane: este o autentică
vocație supranaturală” [5].

Omul este chemat la iubire: când
iubește, el se realizează pe deplin ca
persoană. Conciliul al II-lea din
Vatican amintește, într-adevăr, că 
„omul, singura creatură pe care a
vrut-o pentru ea însăși, nu se poate
găsi pe deplin decât prin dăruirea
dezinteresată de el însuși” [6] iar
omul de bunăvoință este în măsură s-
o înțeleagă. Această dăruire celuilalt
este sursă de bogăție și
responsabilitate, ne spune Ioan Paul
al II-lea, iar Benedict al XVI-lea
adaugă, de grijă de celălalt și pentru
celălalt.



Dar această comuniune armonioasă
între bărbat și femeie a fost ruptă de
păcatul originar. Atracția reciprocă s-
a schimbat în raporturi de dominare
și poftă. Dar Cristos a venit să
restabilească ordinea inițială a
creației. Prin Pătimirea și Învierea
sa, i-a făcut pe bărbat și femeie să se
iubească cum El ne-a iubit. „El le dă
forța și harul pentru a trăi căsătoria
în noua dimensiune a Împărăției lui
Dumnezeu” [7].

Iubirea conjugală îi determină pe
bărbat și femeie să se ofere și să se
primească reciproc și liber prin
consimțământul matrimonial; este
actul de voință prin care are loc
mariajul și care conferă soților
statutul de parteneri/soți. „Din
sentiment spontan, iubirea se
transformă în datorie care angajează”
(Paul al VI-lea)

Dăruire și acceptare sunt simultane
și reciproce: într-adevăr, dăruirea nu



este realmente conjugală decât dacă
trece prin acceptarea celuilalt care se
dăruiește la rândul său și care este
primit ca soț. Fiecare soț se
angajează în fața lui Dumnezeu și în
fața partenerului său printr-un act
de iubire, care este un act liber al
voinței. Soții sunt atunci uniți corp și
suflet. Ei sunt nu numai căsătoriți
dar și parteneri, adică uniți la nivelul
ființei; ei nu mai sunt doi, ci „un
singur corp” [8]. Nu este vorba despre
o fuziune, ci despre o comuniune, o
comunitate de persoane legate de
această iubire trinitară, care unește
pe Tatăl de Fiu în Spirit.

Iubirea conjugală nu este așadar
numai un sentiment ci și un
angajament. Fiecare soț are o
datorie personală față de celălalt,
contractată printr-un act liber și
trebuie să-i dai ceea ce îi este datorat
de drept. Dumnezeu însuși
pecetluiește această alianță și vine să
locuiască în uniunea conjugală.



Dumnezeu este fidel alianței sale
după cum și Cristos este fidel soției
sale, Biserica, „prin sacrament soții
sunt abilitați să reprezinte această
fidelitate și să o mărturisească” [9].

Dumnezeu îi unește pe soți în așa fel
încât, formând un singur corp, ei pot
transmite viața umană. Copilul este
„darul excelent al mariajului” [10];
primindu-l permite părinților să
participe „la puterea creatoare, la
paternitatea lui Dumnezeu” [11].
Uniunea intimă și castă a soților,
voită de Dumnezeu, construiește și
dezvoltă iubirea părinților. Ea
favorizează dăruirea reciprocă prin
care soții se îmbogățesc amândoi în
bucurie și recunoștință [12].

Să se acționeze contra exigențelor
morale proprii iubirii conjugale este
contrar respectului față de partener
și demnității sale.

Sacramentul mariajului conferă
soților creștini un har deosebit care



le permite să-și perfecționeze
iubirea, să-și fortifice unitatea
indisolubilă, să se ridice după căderi,
să se ierte reciproc, să ducă
slăbiciunile celuilalt, să se ajute cu o
iubire supranaturală și delicată… „În
bucuriile iubirii lor și ale vieții lor
familiale le dă, chiar de aici, de pe
pământ, o pregustare a sărbătorii
nunții Mielului” [13]. Căsătoria civilă
și căsătoria creștină se confruntă cu
aceleași dificultăți, dar în prima, soții
se bazează pe propriile forțe, în timp
ce într-a doua ei se pot baza pe
Dumnezeu.

Pentru ca să rămână și să
înflorească, iubirea conjugală trebuie
cultivată. Este exigentă, spune
sfântul Paul. Forță și perseverență
sunt necesare în fața încercărilor.
Dumnezeu nu i-a dat omului o viață
fără dificultăți și suferințe. El le
permite ca și în atâtea ocazii să
iubească mai mult. De aceea
căsătoria este un drum de sfințenie.



„Căsătoria este un drum divin, mare și
minunat, și, ca tot ce este divin în noi,
ea comportă manifestări concrete de
răspuns la har, de generozitate, de
dăruire de sine, de serviciu” [14].

Să iubești se învață. „Să iubești
înseamnă … să nu hrănești decât
un singur gând, să trăiești pentru
persoana iubită, să nu-ți mai
aparții, să fii supus, fericit și liber,
cu sufletul și inima, unei voințe
care este alta… și a noastră în
același timp” [15]. Să iubești cere
timp și efort. Trebuie să înveți să
aprofundezi iubirea partenerului,
căutând să ai o cunoaștere din ce în
ce mai fină, din ce în ce mai intensă,
din ce în ce mai încrezătoare în ființa
iubită. În același timp trebuie să-ți
lărgești propria inimă și pe cea a
partenerului, să încerci să atenuezi
cu generozitate limitele și, mai ales,
să exersezi iertarea și milostivirea: să
practici totul pentru a trăi dăruirea
de sine în serviciul celuilalt.



Cristos este modelul nostru „iată de
ce mă iubește Tatăl, pentru că eu îmi
dau viața. Viața mea, nimeni nu mi-o
ia, eu o dau” [16]. Iată care este
vocația mariajului: să-ți dai viața
pentru cel sau cea pe care îl / o
iubești. Pentru aceasta trebuie să te
lași reînnoit de Cristos, care
acționează și transformă inima
soților. Rugăciunea soților este vitală
pentru ca ei să rămână în Dumnezeu,
să păstreze o pace supranaturală în
fața greutăților, care sunt atunci
examinate la justa lor valoare, aduc
supărări și slăbiciuni, dar și bucurii
și acțiuni de har! „Soții sunt
chemați să-și sfințească unirea și
să se sfințească în această unire.
De aceea ei ar comite o gravă
eroare dacă și-ar construi
conduita lor spirituală la
marginea căminului lor, sau i-ar
întoarce spatele” [17].



Iubirea lor se desfășoară în „micile
lucruri”: cuvinte, gesturi tandre,
atenții delicate.

Uneori, ele par nesemnificative, dar
adesea aduc fericire fiecăruia.

Soții trebuie să fie leali și iubitori,
sinceri și simpli. Ei trebuie să se
exprime inteligent alegând cuvinte
care construiesc și nu distrug,
neatribuindu-i celuilalt intenții rele
(ceea ce înseamnă stăpânirea
imaginației). Nu trebuie să cauți să-l
modelezi pe celălalt după placul tău,
ci mai degrabă să-l accepți așa cum
este el, cu defectele și calitățile sale.

Toate acestea cer soților să fie umili,
să-și recunoască propriile limite,
pentru a nu le dramatiza pe cele ale
celuilalt. Efortul de a fi calm și
clarvăzător permite să vezi bogăția
celuilalt dincolo de defectele și
slăbiciunile lui.



Mai ales, ei trebuie să fie milostivi,
după cum Cristos este milostiv.
Ranchiune și îmbufnări sufocă și
încuie. Regrete și comparații distrug
și izolează.

Totuși, crizele sunt normale într-un
cuplu. Sunt semnul că ceva trebuie
schimbat. Soții trebuie să se forțeze
să-și stăpânească relația, să decidă să
facă ori să spună totul pentru ca
iubirea să renască, să crească și să
înflorească. Ei trebuie să se
mobilizeze să creeze un climat de
securitate și încredere. Cea mai rea
ar fi „indiferența” [18].

Trebuie, înainte de toate, să aduci
pozitivul și supranaturalul, să dai
fără să numeri, să iubești înainte de
a acționa, să te încredințezi
Domnului pentru a-i cere puterea și
harurile necesare. Să-l vezi pe
celălalt ca pe un dar al Domnului
pentru sfințirea personală, pentru



aprofundarea credinței: pentru a
iubi mai mult și a iubi mai bine.

Pascale Laugier

[1] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1604.

[2] Gn 1, 26-27.

[3] In 17, 21.

[4] Conciliul Vatican II, Gaudium et
Spes, nr. 48.

[5] Sf. Josemaría, E Cristos care trece,
nr. 23.

[6] Conciliul Vatican II, Gaudium et
Spes, nr. 24.

[7] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1615.

[8] Gn 2, 24.

[9] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1647.



[10] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1652.

[11] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2367.

[12] Conciliul Vatican II, Gaudium et
Spes, nr. 49.

[13] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1642.

[14] Convorbiri cu Mons. Escrivá de
Balaguer, nr. 93.

[15] Sf. Josemaría , Brazdă, nr. 797.

[16] In 10, 17-18.

[17] Sf. Josemaría, E Cristos care
trece, nr. 23.

[18] Papa Francisc, Mesaj pentru
Postul Paștelui 2015.



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/iubirea-

conjugala-o-provocare/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/iubirea-conjugala-o-provocare/
https://opusdei.org/ro-ro/article/iubirea-conjugala-o-provocare/

	Iubirea conjugală: o provocare

