
opusdei.org

Inima lui Cristos,
pacea creștinilor

Cu prilejul Sărbătorii
Preasfintei Inimi a lui Isus,
sfântul Josemaría a rostit
această omilie — publicată în
iunie 1966 și inclusă ulterior în
volumul de omilii „E Cristos
care trece” — în care spune:
«Adevărata devoțiune față de
Inima lui Isus se concretizează
în a-L cunoaște pe Dumnezeu și
a ne cunoaște pe noi înșine, în
a-L privi pe Isus și a ne îndrepta
spre El».



15.06.2025

Dumnezeu Tatăl S-a învrednicit să ne
dăruiască, în inima Fiului Său, 
infinitos dilectionis thesauros, comori
inepuizabile de iubire, milostivire și
afecțiune. Dacă vrem să descoperim
dovada că Dumnezeu ne iubește –că
El nu numai că ne aude rugăciunile,
ci ne răspunde în avans– trebuie
doar să urmăm același raționament
al Sfântului Paul: El, care nu L-a
cruțat pe propriul Său Fiu, ba chiar L-
a dat la moarte pentru noi toți, cum
nu ne va dărui toate împreună cu El?.

Harul reînnoiește omul din interior
și îl transformă –din păcătos și
răzvrătit– într-un slujitor bun și
credincios. Iar izvorul tuturor
harurilor este iubirea pe care
Dumnezeu o are față de noi și pe
care El ne-a revelat-o, nu numai prin
cuvinte, ci și prin fapte. Dragostea



divină face ca a doua Persoană a
Sfintei Treimi, Cuvântul, Fiul lui
Dumnezeu Tatăl, să ia trupul nostru,
adică condiția noastră umană,
exceptând păcatul. Și Cuvântul,
Cuvântul lui Dumnezeu este Verbum
spirans amorem, Cuvântul din care
purcede Iubirea.

Dragostea ni se revelează în
Întrupare, în acea călătorie
răscumpărătoare a lui Isus Cristos pe
pământul nostru, până la jertfa
supremă a Crucii. Iar, pe Cruce, se
manifestă cu un semn nou: unul
dintre soldați I-a străpuns coasta cu o
suliță și îndată a ieșit sânge și apă.
Apă și sânge a lui Isus care ne
vorbesc despre o dăruire dusă până
la extrem, până când consummatum
est, totul s-a împlinit, din iubire.

În sărbătoarea de astăzi, când luăm
în considerare încă o dată misterele
centrale ale credinței noastre, ne
minunăm de modul în care realitățile



cele mai profunde –acea iubire a lui
Dumnezeu Tatăl care-L dăruiește pe
Fiul Său și acea iubire a Fiului care îl
conduce să meargă cu seninătate
spre Golgota– sunt transpuse în
gesturi foarte apropiate de oameni.
Dumnezeu nu se adresează nouă cu
o atitudine de putere și stăpânire, El
se apropie de noi, luând firea
sclavului, devenind asemenea
oamenilor. Isus nu se arată niciodată
distant sau trufaș, deși în anii Săi de
predicare îl vom vedea uneori
supărat, pentru că îl doare răutatea
omenească. Dar dacă ne uităm puțin
cu atenție, vom observa imediat că
supărarea și mânia Lui se nasc din
iubire: sunt o altă invitație de a ne
îndepărta de infidelitate și păcat. 
Doresc Eu moartea celui rău? –
oracolul Domnului. Oare nu doresc să
se întoarcă de la calea lui și să
trăiască?. Aceste cuvinte ne explică
întreaga viață a lui Cristos și ne fac să
înțelegem de ce El s-a prezentat
înaintea noastră cu o Inimă de carne,



cu o Inimă ca a noastră, care este o
dovadă certă a iubirii și o mărturie
constantă a nespusului mister al
carității divine.

Cunoașterea Inimii lui Cristos Isus

Nu pot să nu vă mărturisesc ceva
care este pentru mine un motiv de
întristare și un stimul pentru a
acționa: mă gândesc la oamenii care
nu-L cunosc încă pe Cristos, care nu
simt încă profunzimea fericirii care
ne așteaptă în ceruri și care rătăcesc
pe pământ ca niște orbi care
urmăresc o bucurie al cărei nume
adevărat nu-l cunosc, sau care se
pierd pe căile care îi îndepărtează de
fericirea adevărată. Cât de bine se
înțelege ceea ce simțise Apostolul
Paul în noaptea aceea în orașul
Troas, când, în vis, a avut o viziune: 
un bărbat macedonean stătea în
picioare și îl ruga: Treci în Macedonia,
ajută-ne! După ce am avut viziunea,
am căutat să plecăm –Paul și



Timotei– îndată în Macedonia,
convinși că Dumnezeu ne-a chemat să
le predicăm Evanghelia.

Nu simțiți și voi că Dumnezeu ne
cheamă, că –prin tot ce se întâmplă
în jurul nostru– ne împinge să
proclamăm vestea cea bună a venirii
lui Isus? Însă uneori noi creștinii ne
micșorăm vocația, cădem în
superficialitate, pierdem timpul în
dispute și certuri. Sau, mai rău decât
atât, nu lipsesc cei care sunt fals
scandalizați de felul în care alții
trăiesc anumite aspecte ale credinței
sau anumite devoțiuni și, în loc să
deschidă ei calea străduindu-se să le
trăiască în modul în care consideră
că este corect, se dedică distrugerii și
criticii. Cu siguranță, pot apărea
deficiențe și apar în viața creștinilor.
Dar cel mai important nu suntem noi
și mizeriile noastre: singurul care
contează este El, Isus. Despre Cristos
trebuie să vorbim, și nu despre noi
înșine.



Reflecțiile pe care tocmai le-am făcut
au fost provocate de unele
comentarii despre o presupusă criză
a devoțiunii față de Preasfânta Inimă
a lui Isus. Nu există o astfel de criză;
adevărata devoțiune a fost și este în
prezent o atitudine vie, plină de sens
uman și supranatural. Roadele sale
au fost și continuă să fie roade
gustoase de convertire, de dăruire,
de împlinire a voinței lui Dumnezeu,
de pătrundere iubitoare în misterele
Răscumpărării.

Cu totul altceva, însă, sunt
manifestările acelui sentimentalism
ineficient, acelei lipse de învățătură
și a pietismului exagerat. Nici mie
nu-mi plac imaginile linse, acele
figuri ale Preasfintei Inimi care nu
pot inspira niciun fel de devoțiune în
persoanele cu bun simț și cu un simț
supranatural de creștin. Dar nu este
un semn de bună logică să
transformăm niște abuzuri practice,



care ajung să dispară de la sine, într-
o problemă doctrinară, teologică.

Dacă există o criză, este vorba despre
o criză care se află în inimile
oamenilor, care nu sunt capabili –
datorită miopiei, egoismului,
îngustimii minții– să întrezărească
iubirea de nepătruns a lui Cristos,
Domnul nostru. Liturgia Sfintei
Biserici, de când s-a instituit
sărbătoarea de astăzi, a știut să ofere
hrana adevăratei pietăți, alegând ca
lectură pentru Liturghie un text din
Sfântul Paul, în care ni se propune
un întreg program de viață
contemplativă –cunoaștere și iubire,
rugăciune și viață–, care începe cu
această devoțiune față de Inima lui
Isus. Însuși Dumnezeu, prin gura
Apostolului, ne invită să mergem pe
această cale: astfel încât Cristos să
locuiască în inimile voastre prin
credință. Înrădăcinați și întemeiați în
iubire, să fiți în stare să înțelegeți
împreună cu toți sfinții care este



lărgimea și lungimea, înălțimea și
profunzimea și să cunoașteți iubirea
infinită a lui Cristos ca să fiți plini în
toate de plinătatea lui Dumnezeu.

Plinătatea lui Dumnezeu ne este
revelată și ne este dată în Cristos, în
iubirea lui Cristos, în Inima lui
Cristos. Pentru că este Inima Celui în
care locuiește toată plinătatea
dumnezeirii. De aceea, dacă se pierde
din vedere acest mare plan al lui
Dumnezeu –curentul iubirii stabilit
în lume prin Întrupare, prin
Răscumpărare și prin Rusalii–, nu se
vor înțelege delicatesele Inimii
Domnului.

Adevărata devoțiune față de Inima
lui Cristos

Să avem în vedere toată bogăția
cuprinsă în aceste cuvinte:
Preasfânta Inimă a lui Isus. Când
vorbim despre inima umană, nu ne
referim doar la sentimente, ci ne
referim la întreaga persoană care



dorește, care iubește și care îi
tratează pe ceilalți. Și, în modul de a
se exprima al oamenilor, pe care l-au
adunat Sfintele Scripturi pentru ca să
putem înțelege astfel lucrurile
dumnezeiești, inima este considerată
drept sinteza și izvorul, expresia și
fundamentul ultim al gândurilor,
cuvintelor, acțiunilor. Un om
valorează cât valorează inima lui,
putem spune în limbajul nostru.

Inimii îi aparține bucuria: inima mea
tresaltă de bucurie pentru mântuirea
Ta; căința: inima mea este ca ceara, se
topește în pieptul meu; lauda adusă
lui Dumnezeu: din inima mea se
revarsă cuvinte frumoase; decizia de
a asculta de Domnul: inima mea este
gata; vigilența iubitoare: eu am
dormit, dar inima-mi era trează. Și, de
asemenea, îndoiala și teama: să nu se
tulbure inima voastră, credeți în Mine.

Inima nu doar simte; de asemenea
știe și înțelege. Legea lui Dumnezeu



este primită în inimă, și în ea rămâne
scrisă. Scriptura mai adaugă: gura
vorbește din prisosul inimii. Domnul
le-a reproșat unor cărturari: de ce
gândiți rău în inimile voastre?. Iar
pentru a rezuma toate păcatele pe
care le poate săvârși omul, a spus: 
din inima omului ies: gândurile rele,
crimele, adulterele, desfrânările,
furturile, mărturiile false, blasfemiile.

Când în Sfânta Scriptură se vorbește
despre inimă, nu este vorba de un
sentiment trecător care aduce emoție
sau lacrimi. Se vorbește despre inimă
pentru a se referi la persoana care,
așa cum a afirmat însuși Isus Cristos,
se îndreaptă în întregime –suflet și
trup– spre ceea ce consideră binele
ei: căci unde este comoara voastră,
acolo va fi și inima voastră.

De aceea, vorbind acum despre
Inima lui Isus, evidențiem
certitudinea iubirii lui Dumnezeu și
adevărul dăruirii Lui față de noi.



Recomandând devoțiunea față de
această Inimă Preasfântă,
recomandăm că trebuie să ne
îndreptăm în întregime –cu tot ceea
ce suntem: sufletul nostru,
sentimentele noastre, gândurile
noastre, cuvintele și faptele noastre,
munca și bucuriile noastre– către 
Isus întreg.

În aceasta se concretizează
adevărata devoțiune la Inima lui
Isus: să-L cunoaștem pe Dumnezeu și
să ne cunoaștem pe noi înșine și să
privim la Isus și să mergem la El,
care ne încurajează, ne învață și ne
călăuzește. În această devoțiune nu
este loc pentru nicio superficialitate
în afară de cea a omului care, nefiind
în întregime uman, nu reușește să
perceapă realitatea lui Dumnezeu
întrupat.

Isus pe Cruce, cu inima străpunsă de
Iubire pentru oameni, este un
răspuns elocvent –cuvintele sunt de



prisos– la întrebarea referitoare la
valoarea lucrurilor și a persoanelor.
Valorează atât de mult oamenii, viața
și fericirea lor, încât însuși Fiul lui
Dumnezeu se dă pe Sine pentru a-i
răscumpăra, pentru a-i curăți, pentru
a-i înălța. Cine nu va iubi Inima Lui
atât de rănită?, a întrebat un suflet
contemplativ înaintea acestui fapt. Și
continua să întrebe: cine nu va
întoarce iubire pentru iubire? Cine nu
va îmbrățișa o inimă atât de pură?
Noi, care suntem din carne, vom plăti
iubire pentru iubire, îl vom îmbrățișa
pe rănitul nostru, căruia cei răi i-au
străpuns mâinile și picioarele, coasta
și Inima. Să-I cerem ca El să se
învrednicească să ne lege inima cu
legătura dragostei Sale și să o
rănească cu o suliță, pentru că este
încă dură și nepocăită.

Sunt gânduri, afecțiuni, conversații
pe care sufletele îndrăgostite le-au
dedicat lui Isus dintotdeauna. Dar,
pentru a înțelege acest limbaj, pentru



a ști cu adevărat ce este inima
omului și Inima lui Cristos și iubirea
lui Dumnezeu, este nevoie de
credință și smerenie. Cu credință și
umilință, Sfântul Augustin ne-a lăsat
câteva cuvinte celebre și universale: 
Tu ne-ai creat, Doamne, ca să fim ai
Tăi și inima noastră este neliniștită
până nu se va odihni în Tine.

Când smerenia este neglijată, omul
pretinde să-L însuşească pe
Dumnezeu, dar nu în felul acela
divin, pe care Cristos însuşi L-a făcut
posibil, spunând: luaţi şi mâncaţi,
căci acesta este trupul Meu: ci
încercând să reducă măreţia divină
la limitele omeneşti. Rațiunea, acea
rațiune rece și oarbă, care nu este
inteligența care provine din credință,
nici măcar inteligența dreaptă a
făpturii capabile să placă și să
iubească lucrurile, devine nerațiunea
celor care supun totul unor sărace
experiențe obișnuite, care subjugă
adevărul supraomenesc, care



acoperă inima omului cu o crustă
insensibilă la moțiunile Duhului
Sfânt. Săraca noastră inteligență ar fi
pierdută, dacă nu ar fi prin puterea
milostivă a lui Dumnezeu care rupe
hotarele mizeriei noastre: vă voi da o
inimă nouă și un duh nou voi pune în
voi; voi îndepărta inima de piatră din
trupul vostru și vă voi da o inimă de
carne. Iar sufletul recapătă lumină și
se umple de bucurie, înaintea
promisiunilor Sfintei Scripturi.

Am gânduri de pace, nu de nenorocire,
a spus Dumnezeu prin gura
profetului Ieremia. Liturgia aplică
aceste cuvinte lui Isus, pentru că în
El ni se arată cu toată claritatea că
Dumnezeu ne iubește în acest fel. El
nu vine ca să ne condamne, ca să ne
reproșeze sărăcia sau ticăloșia
noastră: El vine ca să ne mântuiască,
ca să ne ierte, ca să ne scuze, ca să ne
aducă pacea și bucuria. Dacă
recunoaștem această relație
minunată a Domnului cu fiii Săi,



inimile noastre se vor schimba
neapărat și ne vom da seama că în
fața ochilor noștri se deschide o
panoramă complet nouă, plină de
relief, profunzime și lumină.

Să ducem celorlalți iubirea lui
Cristos

Dar observați că Dumnezeu nu ne
declară că: în locul inimii, vă voi da o
voință de spirit curat. Nu: El ne dă o
inimă, și o inimă de carne, ca cea a
lui Cristos. Eu nu am o inimă ca să-L
iubesc pe Dumnezeu și o alta ca să
iubesc persoanele de pe pământ. Cu
aceeași inimă cu care mi-am iubit
părinții și cu care îmi iubesc
prietenii, cu aceeași inimă îl iubesc
pe Cristos, și pe Tatăl, și pe Duhul
Sfânt și pe Sfânta Maria. Nu mă voi
obosi să o repet: trebuie să fim foarte
umani; pentru că altfel nu vom putea
fi nici divini.

Dragostea umană, iubirea de aici de
pe pământ când este adevărată, ne



ajută să savurăm iubirea divină.
Astfel întrezărim iubirea cu care ne
vom bucura de Dumnezeu și iubirea
care va mijloci între noi, acolo în
ceruri, când Domnul va fi totul în
toți. Acest început de a înțelege ce
este iubirea divină ne va împinge să
fim cu regularitate mai compasivi,
mai generoși, mai dăruiți.

Trebuie să dăm ceea ce primim, să
învățăm ceea ce învățăm; să-i facem
pe ceilalți părtași –fără îngâmfare, cu
simplitate– la această cunoaștere a
iubirii lui Cristos. Pe măsură ce
fiecare dintre voi își face meseria, pe
măsură ce vă exercitați profesia în
societate, puteți și trebuie să vă
transformați ocupația într-o misiune
de slujire. Munca bine terminată,
care progresează și face să se
progreseze, care ține cont de
progresele culturii și tehnologiei,
îndeplinește o mare funcție, utilă
întotdeauna întregii omeniri, dacă
suntem mișcați de generozitate, nu



de egoism, de binele tuturor, nu de
beneficiul propriu: dacă este plin de
simțul creștin al vieții.

În această lucrare, în însăși țesutul
relațiilor umane, trebuie să arătați
caritatea lui Cristos și rezultatele ei
concrete de prietenie, înțelegere,
afecțiune umană și pace. Așa cum
Cristos a trecut făcând binele pe toate
drumurile Palestinei, și voi trebuie să
dezvoltați de asemenea o mare
semănare a păcii pe căile voastre
umane ale familiei, ale societății
civile, ale relațiilor profesionale
obișnuite, ale culturii și ale petrecerii
timpului liber. Aceasta va fi cea mai
bună dovadă că Împărăția lui
Dumnezeu a intrat în inimile voastre:
noi știm că am trecut de la moarte la
viață –scrie Sfântul Apostol Ioan– 
pentru că îi iubim pe frați.

Dar nimeni nu trăiește acea iubire
dacă nu se formează la școala Inimii
lui Isus. Numai dacă privim și



contemplăm Inima lui Cristos vom
putea să ne eliberăm propria inimă
de ură și indiferență; doar așa vom
ști să reacționăm creștinește la
suferința și durerea celorlalți.

Amintiți-vă de scena pe care ne-o
povestește Sfântul Luca, când Cristos
mergea aproape de orașul Nain. Isus
vede durerea acelor persoane, cu
care S-a intersectat uneori. Ar fi
putut să meargă mai departe, sau să
aștepte o invitație, o cerere. Dar nici
nu pleacă, nici nu așteaptă. El ia
inițiativa, mișcat de necazul unei
femei văduve, care pierduse singurul
lucru care îi mai rămăsese, fiul ei.

Evanghelistul explică că Isus a fost
mișcat de compasiune: poate că a
fost mișcat și în exterior, ca la
moartea lui Lazăr. Isus Cristos nu a
fost, și nu este, insensibil în fața
suferinței care se naște din iubire, și
nici nu-I face plăcere să despartă
copiii de părinți: El învinge moartea



pentru a da viața, pentru ca cei care
se iubesc să fie aproape, cerând mai
întâi și totodată preeminența Iubirii
divine care trebuie să informeze
existența creștină autentică.

Cristos știe că este înconjurat de o
mulțime, care va fi uimită în fața
minunii și va răspândi vestea
evenimentului în tot ținutul. Dar
Domnul nu acționează în mod
artificial, pentru a face un gest: pur și
simplu este mișcat de suferința acelei
femei și nu poate să nu o mângâie.
De fapt, S-a apropiat de ea și i-a spus:
Nu plânge!. Este ca și cum i-ar da să
înțeleagă: nu vreau să te văd în
lacrimi, pentru că Eu am venit să
aduc bucuria și pacea pe pământ.
Apoi are loc minunea, manifestarea
puterii lui Cristos Dumnezeu. Dar
mai întâi a fost mișcarea sufletului
Său, o manifestare evidentă a
tandreței Inimii lui Cristos Om.



Dacă nu învățăm de la Isus, nu vom
iubi niciodată. Dacă am crede, ca
unii, că a păstra o inimă curată,
vrednică de Dumnezeu, înseamnă să
nu o amesteci, să nu o contaminezi cu
afecțiuni omenești, atunci rezultatul
logic ar fi acela de a ne face
insensibili înaintea durerii altora.
Am fi capabili doar de o caritate
oficială, seacă și fără suflet, nu de
adevărata caritate a lui Isus Cristos,
care este afecțiune, căldură umană.
Prin aceasta nu dau naștere la teorii
false, care sunt scuze triste pentru a
abate inimile –îndepărtându-le de
Dumnezeu–, și conducându-le la
ocazii rele și la pierzare.

În sărbătoarea de astăzi trebuie să-I
cerem Domnului să ne dea o inimă
bună, capabilă să simtă compasiune
pentru suferințele creaturilor,
capabilă să înțeleagă că, pentru a
remedia chinurile care însoțesc și
deseori tulbură sufletele în această
lume, adevăratul balsam este



iubirea, caritatea: toate celelalte
mângâieri nu servesc decât pentru a
distrage atenția pentru o clipă,
pentru ca mai târziu să lase
amărăciune și disperare.

Dacă vrem să-i ajutăm pe ceilalți,
trebuie să-i iubim, insist, cu o iubire
care să fie înțelegere și dăruire,
afecțiune și smerenie voluntară.
Astfel vom înțelege de ce Domnul a
decis să rezume întreaga Lege în
acea dublă poruncă, care este în
realitate o singură poruncă: iubirea
față de Dumnezeu și iubirea față de
aproapele nostru, din toată inima
noastră.

Poate că acum credeți că uneori noi
creștinii –nu ceilalți: tu și eu– uităm
cele mai elementare aplicații ale
acestei îndatoriri. Poate vă gândiți la
atâtea nedreptăți care nu sunt
remediate, la abuzurile care nu sunt
corectate, la situațiile de
discriminare care se transmit de la o



generație la alta, fără să se pună în
mișcare soluționarea problemei din
rădăcina ei.

Nu pot și nici nu trebuie să vă
propun modul specific de rezolvare a
acestor probleme. Dar, ca preot al lui
Cristos, este de datoria mea să vă
amintesc ceea ce spune Sfânta
Scriptură. Meditați la scena judecății,
pe care însuși Isus a descris-o: Plecați
de la Mine, blestemaților, în focul
veșnic pregătit pentru diavol și îngerii
Lui! Căci am fost flămând, și nu Mi-ați
dat să mănânc, am fost însetat, și nu
Mi-ați dat să beau, am fost străin, și
nu M-ați primit, gol, și nu M-ați
îmbrăcat, bolnav și în închisoare, și
nu M-ați vizitat.

Un om sau o societate care nu
reacționează înaintea necazurilor
sau nedreptăților și care nu se
străduiește să le atenueze, nu este un
om sau o societate care se ridică la
înălțimea dragostei Inimii lui Cristos.



Creștinii –păstrând întotdeauna cea
mai mare libertate în momentul de a
studia și de a pune în practică
diversele soluții și, prin urmare, cu
un pluralism logic–, trebuie să
coincidă în aceeași dorință de a sluji
omenirii. Altfel, creștinismul lor nu
va fi Cuvântul și Viața lui Isus: va fi o
deghizare, o înșelăciune înaintea lui
Dumnezeu și înaintea oamenilor.

Pacea lui Cristos

Dar trebuie să vă propun și o altă
considerație: că trebuie să luptăm
neobosit pentru a face binele, tocmai
pentru că știm că este greu ca
oamenii să se hotărască în mod
serios să exercite dreptatea, și este
mult ceea ce lipsește pentru ca
pământeasca conviețuire să fie
inspirată de iubire, și nu de ură sau
indiferență. De asemenea, nu ne este
ascuns faptul că, chiar dacă reușim
să realizăm o distribuție rezonabilă a
bunurilor și o organizare



armonioasă a societății, nu vor
dispărea durerea bolii, a
neînțelegerii sau a singurătății, a
morții persoanelor pe care le iubim,
a experienței propriilor noastre
limitări.

În fața acestor situații triste, creștinul
are doar un singur răspuns autentic,
un răspuns definitiv: Cristos pe
Cruce, Dumnezeu care suferă și
moare, Dumnezeu care ne dăruiește
Inima Sa, pe care o suliță a deschis-o
din iubire pentru toți. Domnul nostru
urăște nedreptățile și îi condamnă pe
cei care le comit. Dar, întrucât
respectă libertatea fiecărui individ,
permite ca acestea să existe.
Dumnezeu Domnul nostru nu
provoacă durerea creaturilor, dar o
tolerează pentru că –după păcatul
originar– ea face parte din condiția
umană. Cu toate acestea, Inima Sa
plină de Iubire față de oameni L-a
făcut să ia asupra Sa, împreună cu
Crucea, toate acele chinuri: suferința



noastră, tristețea noastră, neliniștea
noastră, foamea și setea noastră de
dreptate.

Învățătura creștină despre durere nu
este un program de mângâieri
ușoare. Este, în primul rând, o
doctrină de acceptare a acestei
suferințe, care este de fapt
inseparabilă de toată viața umană.
Nu vă pot ascunde –cu bucurie,
pentru că am predicat mereu și am
încercat să trăiesc faptul că, acolo
unde este Cruce, se află Cristos, se
află Iubirea– că durerea a apărut în
mod frecvent în viața mea; și de mai
multe ori mi-a venit să plâng. Alteori,
am simțit că creștea în mine
dezgustul față de nedreptate și rău.
Și am gustat dezamăgirea de a vedea
că nu puteam face nimic, că –în ciuda
dorințelor și eforturilor mele– nu am
fost în stare să îmbunătățesc acele
situații nedrepte.



Când vă vorbesc despre durere, nu
vă vorbesc doar despre teorii, nici nu
mă limitez doar să adun experiența
altora atunci când vă confirm că,
dacă –în fața realității suferinței–
simțiți vreodată că sufletul vostru se
frământă, leacul este să priviți la
Cristos. Scena de pe Calvar proclamă
tuturor că suferințele trebuie sfințite,
dacă trăim uniți cu Crucea.

Deoarece necazurile noastre, trăite în
mod creștinesc, devin ispășire,
participare la destinul și viața lui
Isus, care a trăit de bunăvoie din
dragoste pentru oameni, toată gama
durerii, tot felul de chinuri. S-a
născut, a trăit și a murit sărac; a fost
atacat, insultat, defăimat, calomniat
și condamnat pe nedrept; El a
experimentat trădarea și abandonul
din partea discipolilor; a
experimentat singurătatea și
amărăciunea pedepsei și a morții.
Chiar acum Cristos continuă să
sufere în mădularele Sale, în întreaga



umanitate care populează pământul,
și al cărei Cap este El, și Întâi Născut,
și Răscumpărător.

Durerea intră în planurile lui
Dumnezeu. Aceasta este realitatea,
chiar dacă ne este greu de înțeles. De
asemenea, ca Om, i-a fost greu lui
Isus Cristos să o suporte: Tată, dacă
vrei, îndepărtează potirul acesta de la
Mine, dar nu voința Mea, ci a Ta să
fie!. În această tensiune de tortură și
de acceptare a voinței Tatălui, Isus
merge la moarte cu seninătate,
iertându-i pe cei care îl răstignesc.

Tocmai, această recunoaștere
supranaturală a durerii reprezintă,
în același timp, cea mai mare
cucerire. Isus, murind pe Cruce, a
biruit moartea; Dumnezeu aduce
viață din moarte. Atitudinea unui fiu
al lui Dumnezeu nu este aceea a
cuiva care se resemnează cu
nenorocirea lui tragică, ci mai
degrabă satisfacția celui care are



deja gustul biruinței. În numele
acelei iubiri biruitoare a lui Cristos,
noi creștinii trebuie să ne lansăm pe
toate căile pământului, ca să fim
semănători de pace și bucurie prin
cuvintele și faptele noastre. Trebuie
să luptăm –o luptă de pace–
împotriva răului, împotriva
nedreptății, împotriva păcatului,
pentru a proclama astfel că actuala
condiție umană nu este cea
definitivă; că dragostea lui
Dumnezeu, manifestată în Inima lui
Cristos, va atinge gloriosul triumf
spiritual al oamenilor.

Ne aminteam mai devreme
evenimentele din Nain. Am putea
cita acum altele, pentru că
Evangheliile sunt pline de scene
asemănătoare. Aceste relatări au
mișcat și vor continua să miște
inimile creaturilor: deoarece ele nu
reprezintă doar gestul sincer al unui
om care simte compasiune pentru
semenii săi, ci prezintă, în esență,



revelația imensei carități a
Domnului. Inima lui Isus este Inima
lui Dumnezeu întrupat, a lui
Emanuel, Dumnezeu cu noi.

Biserica, unită cu Cristos, se naște
dintr-o Inimă rănită. Din acea Inimă,
larg deschisă, ni se transmite viața.
Cum să nu amintim aici, măcar în
treacăt, sacramentele, prin care
Dumnezeu lucrează în noi și ne face
părtași la puterea răscumpărătoare a
lui Cristos? Cum să nu ne amintim cu
recunoștință deosebită de
Preasfântul Sacrament al Euharistiei,
de Sfânta Jertfă de pe Calvar și de
reînnoirea ei constantă fără vărsare
de sânge în Liturghia noastră? Isus
care ni Se oferă pe Sine însuși ca
hrană: deoarece Isus Cristos vine la
noi, totul s-a schimbat, iar în ființa
noastră se manifestă forțe –ajutorul
Duhului Sfânt– care umple sufletul,
care informează faptele noastre,
modul nostru de a gândi și de a simți.



Inima lui Cristos este pace pentru
creștin.

Fundamentul dăruirii pe care
Domnul ne-o cere nu se bazează doar
pe dorințele noastre sau pe puterea
noastră, de multe ori înguste sau
neputincioase: se sprijină, în primul
rând, pe harurile pe care ni le-a
obținut pentru noi Iubirea Inimii lui
Dumnezeu făcut Om. De aceea putem
și trebuie să perseverăm în viața
noastră interioară de fii ai Tatălui
Nostru care este în ceruri, fără a lăsa
loc descurajării. Îmi place să-i fac pe
oameni să ia în considerare modul în
care creștinul, în existența sa
obișnuită și actuală, în cele mai
simple detalii, în împrejurările
normale ale vieții sale cotidiene,
pune în practică credința, speranța și
caritatea, pentru că acolo este esența
conduitei unui suflet care se bazează
pe ajutorul divin; și că, în practicarea
acestor virtuți teologice, găsește
bucuria, puterea și seninătatea.



Acestea sunt roadele păcii lui Cristos,
ale păcii pe care ne-o aduce Inima Sa
Preasfântă. Deoarece –să o spunem
încă o dată– dragostea lui Isus pentru
oameni este un aspect insondabil al
misterului divin, al iubirii Fiului față
de Tatăl și de Duhul Sfânt. Duhul
Sfânt, legătura de iubire dintre Tatăl
și Fiul, găsește în Cuvânt o Inimă
umană.

Nu este posibil să vorbim despre
aceste realități centrale ale credinței
noastre fără să ne dăm seama de
limitările inteligenței noastre și de
grandoarea Revelației. Dar, deși nu
putem cuprinde aceste adevăruri,
deși rațiunea noastră este uimită în
fața lor, le credem cu umilință și
fermitate: știm, sprijiniți pe mărturia
lui Cristos, că așa sunt. Că Iubirea,
din sânul Treimii, se revarsă asupra
tuturor oamenilor prin iubirea
Inimii lui Isus.



A trăi în Inima lui Isus, a ne uni
strâns cu El înseamnă, așadar, a ne
converti în locuință a lui Dumnezeu.
Cine Mă iubește va fi iubit de Tatăl
Meu, ne-a anunțat Domnul. Și Cristos
și Tatăl, în Duhul Sfânt, vin în suflet
și își fac locuința acolo.

Când –chiar dacă doar puțin–
înțelegem aceste elemente
fundamentale, felul nostru de a fi se
schimbă. Ne este foame de
Dumnezeu și ne însușim cuvintele
Psalmului: Doamne, pe Tine Te caut
dis-de-dimineață. Sufletul meu e
însetat de Tine, pe Tine Te dorește
trupul meu, ca un pământ pustiu,
uscat și fără apă. Iar Isus, care ne-a
aprins dorul, vine în întâmpinarea
noastră și ne spune: dacă îi este sete
cuiva, să vină la Mine și să bea. El ne
oferă Inima Sa, pentru ca acolo să
găsim odihna și puterea noastră.
Dacă acceptăm chemarea Lui, vom
descoperi cum cuvintele Lui sunt
adevărate: iar foamea și setea



noastră vor crește, până când ne
dorim ca Dumnezeu să stabilească în
inimile noastre locul odihnei Sale și
să nu ia de la noi căldura și lumina
Sa.

Ignem veni mittere in terram, et quid
volo nisi ut accendatur?, foc am venit
să arunc pe pământ și ce altceva
vreau decât să se aprindă?. Am
aruncat o privire la focul Iubirii lui
Dumnezeu; să lăsăm ca impulsul Lui
să ne miște viața, să simțim dorința
de a duce focul divin de la un capăt la
altul al lumii, de a-L face cunoscut
celor care ne înconjoară: pentru ca și
ei să cunoască pacea lui Cristos și,
odată cu ea, să găsească fericirea. Un
creștin care trăiește unit cu Inima lui
Isus nu poate avea alte scopuri decât
acestea: pacea în societate, pacea în
Biserică, pacea în propriul suflet,
pacea lui Dumnezeu care se va
desăvârși când împărăția Lui va veni
la noi.



Maria, Regina pacis, Regina Păcii,
pentru că ai avut credință și ai crezut
că anunțul Îngerului se va împlini,
ajută-ne să creștem în credință, să
fim fermi în speranță, să ne adâncim
în Iubire. Pentru că asta dorește Fiul
tău de la noi astăzi, atunci când ne
arată Inima lui Preasfântă.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/inima-

lui-cristos-pacea-crestinilor/
(03.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/inima-lui-cristos-pacea-crestinilor/
https://opusdei.org/ro-ro/article/inima-lui-cristos-pacea-crestinilor/

	Inima lui Cristos, pacea creștinilor

