
opusdei.org

Înălțarea Domnului
la ceruri

Omilie a Sfântului Josemaría la
sărbătoarea Înălțării Domnului
la cer, predicată pe 19 mai 1966
și publicată în „E Cristos care
trece”.

24.05.2025

Liturghia ne pune în fața ochilor,
încă o dată, ultimul dintre misterele
vieții lui Isus Cristos între oameni:
Înălțarea Sa la ceruri. De la nașterea
Lui la Betleem, s-au întâmplat multe
lucruri: L-am găsit în iesle, adorat de
către păstori și regi; L-am contemplat



în anii lungi de muncă tăcută în
Nazaret; L-am însoțit prin toate
ținuturile Palestinei, propovăduind
oamenilor Împărăția lui Dumnezeu
și făcând bine tuturor. Și mai târziu,
în zilele Patimilor Sale, am suferit
când am văzut cum îl acuzau, cu ce
cruzime îl maltratau, cu câtă ură îl
răstigneau.

Durerea a fost urmată de bucuria
luminoasă a Învierii. Ce fundament
mai clar și mai ferm pentru credința
noastră! Nu ar trebui să ne mai
îndoim. Dar poate, ca și Apostolii,
suntem încă slabi și, în această zi a
Înălțării Domnului, îl întrebăm pe
Cristos: Doamne în acest timp vei
restabili împărăția lui Israel?; este
acum când vor dispărea, definitiv,
toate nedumeririle și toate mizeriile
noastre?

Domnul ne răspunde urcând la
ceruri. La fel ca și Apostolii,
rămânem undeva între uimire și



tristețe când vedem că ne părăsește.
Nu este ușor, de fapt, să te obișnuiești
cu absența fizică a lui Isus. Mă
emoționează să-mi amintesc că, într-
o laudă de iubire, a plecat și a rămas;
s-a dus la Cer și ni se dăruiește ca
hrană în Sfânta Ostie. Ne este dor,
însă, de cuvântul Lui uman, de felul
Lui de a acționa, de a privi, de a
zâmbi, de a face binele. Am vrea să-L
privim din nou de aproape, când
obosit fiind de călătorie, S-a așezat la
fântână, când a plâns la moartea lui
Lazăr, când se roagă îndelung, când
simte milă de mulțime.

Mereu mi s-a părut logic și m-a
umplut de bucurie că Preasfânta
Umanitate a lui Isus Cristos se înalță
la slava Tatălui, dar cred și că această
tristețe, specifică zilei Înălțării
Domnului, este un semn al iubirii pe
care o simțim față de Isus, Domnul
nostru. El, fiind Dumnezeu adevărat,
S-a făcut om, om adevărat, carne din
carnea noastră și sânge din sângele



nostru. Și se desparte de noi, pentru
a merge la cer. Cum să nu-I ducem
lipsa?

Relația noastră cu Isus Cristos
prezent în Pâine și în Cuvânt

Dacă știm să contemplăm misterul
lui Cristos, dacă ne străduim să-L
vedem cu ochi curați, ne vom da
seama că este posibil și acum să ne
apropiem în mod intim de Isus, în
trup și în suflet. Cristos ne-a marcat
clar calea: prin Pâine și prin Cuvânt,
hrănindu-ne cu Euharistia și
cunoscând și împlinind ceea ce El a
venit să ne învețe, în timp ce vorbim
cu El în rugăciune. Cine mănâncă
trupul Meu și bea sângele Meu
rămâne în Mine și Eu în el. Cine
cunoaște poruncile Mele și le păzește,
acela Mă iubește, iar cine Mă iubește
va fi iubit de Tatăl Meu și Eu îl voi iubi
și Mă voi arăta lui.

Nu sunt doar promisiuni. Ele sunt
miezul, realitatea unei vieți



autentice: viața harului, care ne
împinge să ne relaționăm personal și
direct cu Dumnezeu. Dacă păziți
poruncile Mele, rămâneți în iubirea
Mea așa cum Eu am păzit poruncile
Tatălui Meu și rămân în iubirea Lui.
Această afirmație a lui Isus, în
discursul de la Cina cea de Taină, este
cel mai bun preambul pentru ziua
Înălțării. Cristos știa că era necesar
ca El să plece; pentru că, într-un mod
misterios pe care nu-l putem
înțelege, după Înălțare va veni –într-
o nouă revărsare a Iubirii divine– a
treia Persoană a Preasfintei Treimi: 
vă spun adevărul: este mai bine
pentru voi ca Eu să plec, pentru că,
dacă nu mă duc, Mângâietorul nu va
veni la voi; însă, dacă mă duc, îl voi
trimite la voi.

S-a dus și ni-l trimite pe Duhul Sfânt,
care ne conduce și ne sfințește
sufletul. Când Mângâietorul
acţionează în noi, confirmă ceea ce
ne-a anunţat Cristos: că suntem copii



ai lui Dumnezeu; căci nu am primit 
un duh de sclavie, ca să ne fie din nou
teamă, ci ați primit Duhul înfierii prin
care strigăm: „Abba, Tată!”.

Vedeți? Este acțiunea trinitară în
sufletele noastre. Fiecare creştin are
acces la această sălăşluire a lui
Dumnezeu în intimitatea fiinţei sale,
dacă corespunde harului care face
posibilă unirea noastră cu Cristos în
Pâine şi în Cuvânt, în Ostia Sfântă şi
în rugăciune. Biserica ne aduce în
atenție în fiecare zi realitatea Pâinii
vii și îi dedică două dintre marile
sărbători ale anului liturgic: Joia
Mare și Corpus Christi. În această zi a
Înălțării Domnului, ne vom opri
asupra relației noastre cu Isus,
ascultând cu atenție Cuvântul Său.

Viața de rugăciune

O rugăciune către Dumnezeul vieții
mele. Dacă Dumnezeu este viață
pentru noi, nu ar trebui să ne mire că
existența noastră de creștini trebuie



să fie împletită cu rugăciunea. Dar să
nu credeți că rugăciunea este un act
care se face și apoi se părăsește. Cel
drept își găsește plăcerea în legea
Domnului și la legea Lui cugetă ziua și
noaptea. Dimineața mă gândesc la
Tine; iar seara se înalță spre Tine
rugăciunea mea ca fumul de tămâie.
Întreaga zi poate fi un timp de
rugăciune: din noapte până
dimineață și de dimineață până
seara. Ba mai mult: așa cum ne
amintește Sfânta Scriptură, și somnul
trebuie să fie rugăciune.

Amintiți-vă ce ne spun Evangheliile
despre Isus. Uneori își petrecea toată
noaptea într-un colocviu intim cu
Tatăl Său. Cum a câștigat inimile
discipolilor această imagine a lui
Cristos rugându-Se! După ce au
contemplat această atitudine
constantă a Învățătorului, ei L-au
întrebat: Domine, doce nos orare,
Doamne, învață-ne să ne rugăm așa.



Sf. Paul –orationi instantes, stăruiți în
rugăciune, scrie– răspândește peste
tot exemplul viu al lui Cristos. Iar
Sfântul Luca, cu o expresie concisă,
retratează modul de a acționa al
primilor creștini: însuflețiți de același
duh, ei stăruiau împreună în
rugăciune.

Caracterul de bun creștin se
dobândește, cu ajutorul harului, în
forja rugăciunii. Și această hrană a
rugăciunii, pentru că este viață, nu se
dezvoltă într-un singur mod. Inima
se va descărca de obicei prin cuvinte,
în acele rugăciuni vocale pe care
însuși Dumnezeu ni le-a învățat, 
Tatăl nostru, sau îngerii Lui, Bucură-
te, Maria. Alteori vom folosi
rugăciuni probate în timp, în care s-a
revărsat evlavia a milioane de frați
în credință: cele din liturgie –lex
orandi–, cele care s-au născut din
patosul unei inimi îndrăgostite,
precum atâtea antifone mariane: Sub



tuum praesidium..., Memorare...,
Salve Regina...

În alte ocazii ne vor fi deajuns două
sau trei expresii, îndreptate spre
Domnul ca o săgeată, iaculata:
invocație scurtă, pe care le învățăm
din citirea atentă a istoriei lui
Cristos: Domine, si vis, potes me
mundare, Doamne, dacă vrei, poți să
mă cureți; Domine, tu omnia nosti, tu
scis quia amo te, Doamne, Tu știi
toate, Tu știi că Te iubesc; Credo,
Domine, sed adiuva incredulitatem
meam, cred, Doamne, ajută
necredinței mele, întărește credința
mea; Domine, non sum dignus,
Doamne, nu sunt vrednic; Dominus
meus et Deus meus, Domnul meu și
Dumnezeul meu!... Sau alte fraze,
scurte și afectuoase, care izvorăsc
din fervoarea interioară a sufletului
și răspund unei circumstanțe
specifice.



Viața de rugăciune trebuie să se
întemeieze și pe niște momente
zilnice, dedicate exclusiv relației cu
Dumnezeu; momente de colocviu
tăcut, lângă Tabernacol ori de câte
ori este posibil, pentru a-I mulțumi
Domnului pentru această așteptare –
atât de singur!– timp de douăzeci de
secole. Rugăciunea mentală este acel
dialog cu Dumnezeu, de la inimă la
inimă, în care intervine întregul
suflet: inteligența și imaginația,
memoria și voința. O meditație care
contribuie la a da valoare
supranaturală vieții noastre
sărmane, vieții noastre obișnuite de
zi cu zi.

Mulțumită acestor momente de
meditație, rugăciunilor vocale,
invocațiilor scurte, vom ști să ne
transformăm ziua, cu naturalețe și
fără spectacol, într-o continuă laudă
adusă lui Dumnezeu. Ne vom
menține în prezența Lui, așa cum cei
îndrăgostiți își îndreaptă în mod



continuu gândurile către persoana
pe care o iubesc, iar toate acțiunile
noastre –chiar și cele mai mici– se
vor umple de eficacitate spirituală.

De aceea, atunci când un creștin
pornește pe această cale a
contactului neîntrerupt cu Domnul –
și este o cale pentru toată lumea, nu
o cale pentru privilegiați–, viața
interioară crește, sigură și fermă; și
se consolidează în om acea luptă,
blândă și exigentă în același timp, de
a realiza pe deplin voința lui
Dumnezeu.

Din viața de rugăciune putem
înțelege cealaltă temă pe care
sărbătoarea de astăzi ne-o propune:
apostolatul, a pune în practică
învățăturile lui Isus, transmise
discipolilor Săi cu puțin timp înainte
de a se înălța la ceruri: îmi veți fi
martori în Ierusalim, în toată Iudeea
și Samaria și până la marginile
pământului.



Apostolat, co-răscumpărare

Cu minunata normalitate a divinului,
sufletul contemplativ se umple de zel
apostolic: s-a înfierbântat în mine
inima mea și în cugetul meu a izbucnit
focul. Ce foc este acesta dacă nu cel
despre care a vorbit Cristos: foc am
venit să arunc pe pământ și ce altceva
vreau decât să se aprindă?. Foc de
apostolat care se întărește prin
rugăciune: nu există cale mai bună
decât aceasta pentru a desfășura, în
lungul și în latul lumii, acea luptă
pașnică la care fiecare creștin este
chemat să participe: să împlinească
ceea ce lipsește suferințelor lui
Cristos.

Isus S-a dus la ceruri, spuneam. Dar
creștinul poate, în rugăciune și în
Euharistie, să-L trateze așa cum L-au
tratat primii doisprezece, să se
aprindă de zelul lor apostolic, ca să
facă cu El o slujire de mântuire, care
înseamnă a semăna pacea și bucuria.



A sluji, deci: apostolatul nu este
altceva. Dacă ne bazăm exclusiv pe
propriile noastre forțe, nu vom
realiza nimic pe plan supranatural;
fiind instrumente ale lui Dumnezeu,
vom reuși totul: toate le pot în Cel
care mă întărește. Dumnezeu, în
bunătatea Sa infinită, a dispus
folosirea acestor instrumente inepte.
Așadar, apostolul nu are alt scop
decât acela de a-L lăsa pe Domnul să
lucreze, de a se arăta pe deplin
disponibil, pentru ca Dumnezeu să
poată duce la îndeplinire –prin
creaturile Sale, prin sufletul ales–
lucrarea Lui mântuitoare.

Apostol este creștinul care se simte
altoit în Cristos, identificat cu Cristos,
prin Botez; capacitat să lupte pentru
Cristos, prin Sfântul Mir; chemat să-L
slujească pe Dumnezeu prin acțiunea
sa în lume, prin preoția comună a
credincioșilor, care conferă o
anumită participare la preoția lui
Cristos, care –fiind în mod esențial



distinctă de cea care constituie
preoția ministerială– capacitează
pentru a participa la cultul Bisericii
și pentru a-i ajuta pe oameni în
drumul lor către Dumnezeu, cu
mărturia cuvântului și a exemplului,
prin rugăciune și ispășire.

Fiecare dintre noi trebuie să fie ipse
Christus. El este singurul mijlocitor
între Dumnezeu și oameni; și noi ne
alăturăm Lui pentru a oferi,
împreună cu El, toate lucrurile
Tatălui. Vocația noastră de fii ai lui
Dumnezeu, în mijlocul lumii, ne cere
să nu căutăm doar sfințenia noastră
personală, ci să mergem pe cărările
pământului, pentru a le transforma
în poteci care, prin mijlocul
obstacolelor, să conducă sufletele la
Domnul; să participăm ca cetățeni
obișnuiți la toate activitățile
temporale, astfel încât să fim drojdia
care să facă să dospească întregul
aluat.



Cristos S-a înălțat la ceruri, dar a
transmis oricărei ființe umane
oneste posibilitatea concretă de a fi
răscumpărată. Sfântul Grigore cel
Mare se referă la această mare temă
creștină cu cuvinte incisive: Pleca
Isus spre locul de unde era, și se
întorcea din locul unde continua să
locuiască. Într-adevăr, în momentul în
care se înălța la Cer, unea Cerul și
pământul cu divinitatea Sa. În
sărbătoarea de astăzi se cuvine să
evidențiem solemn faptul că a fost
șters decretul care ne condamna,
judecata care ne făcea subiecți de
corupție. Naturii căreia i-au fost
adresate cuvintele „pământ ești și în
pământ te vei întoarce” (Gen 3,19),
aceeași natură s-a înălțat astăzi la Cer
cu Cristos.

Nu mă voi obosi să repet, așadar, că
lumea poate fi sfințită; că ține mai
ales de noi, creștinii, să facem
aceasta, curățind-o de ocaziile de
păcat cu care noi, oamenii, o



desfigurăm și să o oferim Domnului
precum o ostie spirituală,
prezentabilă și demnă cu harul lui
Dumnezeu și cu efortul nostru. Strict
vorbind, nu se poate spune că există
realități nobile care sunt exclusiv
profane, odată ce Cuvântul a dorit să-
Și asume o natură umană integrală și
să consacre pământul cu prezența Sa
și cu lucrarea mâinilor Sale. Marea
misiune pe care am primit-o la Botez
este co-răscumpărarea. Ne
constrânge iubirea lui Cristos, să
luăm pe umerii noștri o parte din
această sarcină divină de a salva
sufletele.

Priviți: Răscumpărarea care a fost
împlinită când Isus a murit în
rușinea și în slava Crucii, scandal
pentru iudei și nebunie pentru păgâni,
va continua să fie îndeplinită prin
voia lui Dumnezeu până când va sosi
ceasul Domnului. Nu este compatibil
să trăim conform Inimii lui Isus
Cristos și să nu ne simțim trimiși,



asemenea Lui, peccatores salvos
facere, pentru a-i mântui pe cei
păcătoși, convinși că noi înșine
trebuie să ne încredem mai mult pe
zi ce trece în milostivirea lui
Dumnezeu. De aici și dorința
vehementă de a ne considera
răscumpărători împreună cu Cristos,
de a mântui toate sufletele împreună
cu El, pentru că suntem, vrem să fim 
ipse Christus, însuși Isus Cristos, iar
El S-a dat pe Sine însuși ca
răscumpărare pentru toți.

Avem o misiune uriașă în față. Nu
este loc de pasivitate, pentru că
Domnul ne-a declarat în mod expres:
neguţătoriţi cu ele până ce voi veni .
În timp ce așteptăm întoarcerea
Domnului, care va lua din nou în
posesie deplină Împărăția Sa, nu
putem sta cu mâinile în sân.
Extinderea Împărăției lui Dumnezeu
nu este doar misiunea oficială a
membrilor Bisericii care îl reprezintă
pe Cristos, deoarece aceștia au primit



de la El puterile sacre. Vos autem
estis corpus Christi, și voi sunteți
trupul lui Cristos, ne spune
Apostolul, cu mandatul specific de a
negocia până la capăt.

Mai sunt atât de multe de făcut. Oare
nu s-a făcut nimic în douăzeci de
secole? S-a muncit mult în tot acest
timp; nu consider că este obiectiv sau
cinstit ca unii să disprețuiască munca
celor care ne-au precedat. În
douăzeci de secole s-a făcut o muncă
uriașă și, adesea, foarte bine făcută.
Alteori au fost greșeli și regresii în
trecut, la fel ca și acum sunt eșecuri,
frică și timiditate, dar în același timp
nu lipsește curajul și generozitatea.
Dar familia umană se reînnoiește în
mod constant; în fiecare generație
este necesar să continuăm cu efortul
de a-l ajuta pe om să-și descopere
măreția vocației sale de fiu al lui
Dumnezeu, este necesar să se inculce
mandatul iubirii față de Creator și
față de aproapele nostru.



Cristos ne-a învățat, definitiv, calea
acelei iubiri pentru Dumnezeu:
apostolatul este iubire de Dumnezeu,
care se revarsă, dându-se celorlalți.
Viața interioară presupune creșterea
în unirea cu Cristos, prin Pâine și
Cuvânt. Iar dorința de apostolat este
manifestarea exactă, adecvată,
necesară, a vieții interioare. Când se
gustă dragostea lui Dumnezeu, se 
simte greutatea sufletelor. Nu se
poate disocia viața interioară și
apostolatul, așa cum nu se poate
despărți în Cristos ființa sa de
Dumnezeu-Om și misiunea Sa de
Răscumpărător. Cuvântul a vrut să se
întrupeze pentru a-i salva pe oameni,
pentru a-i face una cu El. Acesta este
motivul venirii Lui în lume: pentru
noi și pentru mântuirea noastră, S-a
coborât din cer, ne rugăm în Crez.

Pentru creștin, apostolatul este
firesc: nu este ceva adăugat,
juxtapus, exterior activității lui
zilnice, ocupației lui profesionale.



Am spus-o fără încetare, de când
Domnul a vrut să ia ființă Opus Dei!
Este vorba despre sfințirea muncii
obișnuite, de a se sfinți pe sine în
acea slujbă și de sfințirea altora prin
exercitarea propriei profesii, fiecare
în starea lui proprie.

Apostolatul este ca respirația
creștinului: un copil al lui Dumnezeu
nu poate trăi fără acea bătaie
spirituală a inimii. Sărbătoarea de
astăzi ne amintește că râvna pentru
suflete este o poruncă iubitoare a
Domnului, care, înălțându-Se la slava
Sa, ne trimite ca martori ai Săi în
întreaga lume. Mare este
responsabilitatea noastră: pentru că
a fi martor al lui Cristos înseamnă,
înainte de toate, a încerca să ne
comportăm conform învățăturii Sale,
a lupta astfel încât conduita noastră
să-L amintească pe Isus, să evoce
figura sa iubitoare. Trebuie să ne
purtăm în așa fel încât ceilalți să
poată spune, când ne văd: acesta este



creștin, pentru că nu urăște, pentru
că știe să înțeleagă, pentru că nu este
fanatic, pentru că este mai presus de
instincte, pentru că se dăruiește,
pentru că dă dovadă de sentimente
de pace, pentru că iubește.

Grâul și neghina

V-am schițat, cu învățătura lui
Cristos, nu cu ideile mele, un drum
ideal pentru un creștin. Sunteți de
acord că este înalt, sublim, atrăgător.
Dar poate că cineva se întreabă: este
posibil să trăim așa în societatea de
astăzi?

Cu siguranță, Domnul ne-a chemat în
vremuri când se vorbește mult
despre pace dar nu este pace: nici în
suflete, nici în instituții, nici în viața
socială, nici între popoare. Se
vorbește constant despre egalitate și
democrație, iar castele abundă:
închise, impenetrabile. El ne-a
chemat într-un moment în care se
strigă după înțelegere, iar înțelegerea



este remarcată prin absența ei, chiar
și în rândul oamenilor care
acționează cu bună-credință și vor să
practice caritatea, pentru că –nu
uitați– caritatea înseamnă mai mult 
înțelegere decât dăruire.

Trăim într-o perioadă în care
fanaticii și cei intransigenți –
incapabili să accepte motivele
celorlalți– se cred drepți,
etichetându-și victimele drept
violente și agresive. El ne-a chemat,
în cele din urmă, când auzim
vorbindu-se mult despre unitate, și
poate că este dificil de conceput că se
poate tolera o mai mare dezbinare
chiar între catolici, ca să nu mai
vorbim între oameni în general.

Eu nu fac niciodată considerații
politice, pentru că asta nu este treaba
mea. Pentru a descrie într-un mod
preoțesc situația lumii actuale, îmi
este suficient să mă gândesc din nou
la o pildă a Domnului: cea a grâului



și a neghinei. Împărăția cerurilor se
aseamănă cu un om care a semănat
sămânță bună în ogorul său. Dar pe
când oamenii dormeau, a venit
dușmanul lui, a semănat neghină prin
grâu și a plecat. Este clar: câmpul
este roditor și sămânța este bună;
Domnul câmpului a împrăștiat
sămânța la momentul potrivit și cu
pricepere desăvârșită; în plus, a fost
organizată o pază pentru a proteja
plantația recentă. Dacă apoi apare
neghina, este pentru că nu a existat o
corespundere, pentru că oamenii –în
special creștinii– au adormit și i-au
permis dușmanului să se apropie.

Când slujitorii iresponsabili îl
întreabă pe Domnul de ce a crescut
neghina pe câmpul Lui, explicația
sare în ochi: inimicus homo hoc fecit,
a fost dușmanul! Noi, creștinii, care
ar fi trebuit să fim vigilenți, pentru
ca lucrurile bune puse de Creator în
lume să se dezvolte în slujba
adevărului și al binelui, am adormit



–tristă lene, acel somn!–, în timp ce
vrăjmașul și toți cei care-i slujesc
lucrau fără încetare. Vedeți cum a
crescut neghina: ce semănat
abundent și omniprezent!

Nu am nicio chemare de profet al
nenorocirilor. Nu vreau să vă prezint
prin cuvintele mele o imagine
sumbră, fără speranță. Nu
intenționez să mă plâng de aceste
vremuri, în care trăim prin
providența Domnului. Iubim acest
timp al nostru, pentru că este locul în
care trebuie să ne realizăm sfințirea
personală. Nu acceptăm nostalgii
naive și sterile: lumea nu a fost
niciodată mai bună. Dintotdeauna,
de la nașterea Bisericii, când încă se
mai auzea propovăduirea primilor
doisprezece, apăruseră deja
persecuții violente, începuseră
ereziile, se răspândiseră minciunile
și se dezlănțuise ura.



Dar nici nu este logic să negăm faptul
că răul pare să fi prosperat. În tot
acest câmp al lui Dumnezeu, care
este pământul, care este moștenirea
lui Cristos, a răsărit neghina: nu doar
neghină, ci o mulțime de buruieni!
Nu ne putem lăsa păcăliți de mitul
progresului peren și ireversibil.
Progresul ordonat corect este bun și
Dumnezeu îl dorește. Dar se pune
mai mult accent pe celălalt progres
fals, care întunecă ochii atâtor
oameni, pentru că deseori nu percep
că omenirea, în unii dintre pașii ei, se
întoarce în urmă și pierde ceea ce a
cucerit înainte.

Domnul –repet– ne-a dat lumea ca
moștenire. Şi trebuie să avem
sufletul și inteligența trează; trebuie
să fim realiști, fără defetism. Doar o
conștiință cauterizată, doar
nesimțirea produsă de rutină, doar
necugetarea frivolă, poate permite
cuiva să contemple lumea fără a
vedea răul, ofensarea lui Dumnezeu,



vătămarea uneori ireparabilă a
sufletelor. Trebuie să fim optimiști,
dar cu un optimism care se naște din
credința în puterea lui Dumnezeu –
Dumnezeu nu pierde bătălii–, cu un
optimism care nu vine din satisfacția
umană, din complacerea nesăbuită și
îndrăzneață.

Semănând pace și bucurie

Ce e de făcut? V-am spus că nu am
încercat să descriu crize sociale sau
politice, prăbușiri sau boli culturale.
Cu accentul credinței creștine, m-am
referit la rău în sensul precis de
ofensă împotriva lui Dumnezeu.
Apostolatul creștin nu este un
program politic, nici o alternativă
culturală: el presupune răspândirea
binelui, contagierea dorinței de a
iubi, o semănare concretă de pace și
bucurie. Fără îndoială, acest
apostolat va aduce tuturor beneficii
spirituale: mai multă dreptate, mai



multă înțelegere, mai mult respect al
omului pentru om.

Sunt multe suflete în jurul nostru și
nu avem dreptul să fim un obstacol
în calea binelui lor veșnic. Suntem
obligați să fim pe deplin creștini, să
fim sfinți, să nu-L dezamăgim pe
Dumnezeu și nici pe toți acei oameni
care așteaptă de la creștin exemplul
și învățătura.

Apostolatul nostru trebuie să se
bazeze pe înțelegere. Insist din nou:
caritatea, mai mult decât a dărui,
înseamnă înțelegere. Nu vă ascund
faptul că eu am învățat, pe propria
piele, cât costă să nu fii înțeles.
Mereu am încercat să mă fac înțeles,
dar sunt unii care au insistat să nu
mă înțeleagă. Un motiv în plus,
practic și viu, pentru ca eu să doresc
să înțeleg pe toată lumea. Dar nu este
un impuls circumstanțial cel care ar
trebui să ne oblige să avem acea
inimă largă, universală, catolică.



Spiritul de înțelegere este un semn al
carității creștine a bunului fiu al lui
Dumnezeu: pentru că Domnul vrea
să mergem pe toate căile drepte ale
pământului, ca să răspândim
sămânța fraternității –nu a
neghinei–, a iertării, a carității, a
păcii. Să nu vă simțiți niciodată
dușmanii nimănui.

Creștinul trebuie să se arate mereu
dispus să conviețuiască cu toți, să
ofere tuturor –prin relația lui–
posibilitatea de a se apropia de Isus
Cristos. Trebuie să se sacrifice de
bunăvoie pentru toți, fără deosebire,
fără să împartă sufletele în
compartimente etanșe, fără să le
pună etichete de parcă ar fi marfă
sau insecte disecate. Creștinul nu se
poate separa de ceilalți, pentru că
viața lui ar fi mizerabilă și egoistă: 
trebuie să se facă totul pentru toți, ca
să-i mântuiască pe toți.



Dacă am trăi așa, dacă am ști să ne
impregnăm conduita cu această
sămânță a generozității, cu această
dorință de conviețuire, de pace! În
acest fel s-ar promova legitima
independență personală a oamenilor;
fiecare și-ar asuma responsabilitatea
față de sarcinile care îi revin în
muncile temporale. Creștinul ar ști să
apere mai întâi de toate libertatea
celorlalți, pentru a putea apoi să o
apere pe a lui. Ar avea caritatea de a-
i accepta pe ceilalți așa cum sunt –
pentru că fiecare, fără excepție,
târăște mizeriile proprii și greșește–,
ajutându-i cu harul lui Dumnezeu și
cu delicatețe omenească să învingă
răul, să smulgă neghina, pentru ca
toți să ne putem sprijini unii pe alții
și să suportăm cu demnitate condiția
noastră de oameni și creștini.

Viața viitoare

Sarcina apostolică pe care Cristos a
încredințat-o tuturor discipolilor Săi



produce așadar rezultate concrete în
sfera socială. Este inacceptabil să
credem că, pentru a fi creștin,
trebuie să întorci spatele lumii, să fii
un defetist al naturii umane. Totul,
chiar și cel mai mic dintre
evenimentele oneste, conține un sens
uman și divin. Cristos, om adevărat,
nu a venit să distrugă ceea ce este
uman, ci să-l înnobileze, asumându-
Şi firea noastră umană, în afară de
păcat: a venit să împărtășească toate
eforturile omului, cu excepția tristei
aventuri a răului.

Creștinul trebuie să fie întotdeauna
dispus să sfințească societatea din
interior, trăind pe deplin în lume, dar
nefiind din lume, în ceea ce are –nu
prin caracteristică reală, ci prin
defect voluntar, prin păcat– de
lepădare de Dumnezeu, de opoziție
față de iubitoarea Sa voință
mântuitoare.



Sărbătoarea Înălțării Domnului ne
sugerează de asemenea o altă
realitate; Cristos care ne încurajează
la această misiune în lume, ne
așteaptă în Cer. Cu alte cuvinte: viața
pe pământ, pe care o iubim, nu este
totul; pentru că noi nu avem aici o
cetate stabilă, ci căutăm viitoarea
cetate veșnică.

Să fim totuși atenți să nu interpretăm
Cuvântul lui Dumnezeu în limitele
unor orizonturi înguste. Domnul nu
ne îndeamnă să fim nefericiți,
sperând doar în mângâierea din
viața de apoi. Dumnezeu vrea să fim
fericiți și aici, dar tânjind după
împlinirea definitivă a celeilalte
fericiri, pe care numai El o poate
satisface pe deplin.

Pe acest pământ, contemplarea
realităților supranaturale, acțiunea
harului în sufletele noastre, iubirea
aproapelui ca rod delicios al iubirii
lui Dumnezeu, reprezintă deja o



pregustare a Cerului, un început
destinat să crească pe zi ce trece. Noi
creștinii nu suportăm o viață dublă:
menținem o unitate de viață, simplă
și puternică, în care toate acțiunile
noastre se întemeiază și se
întrepătrund.

Cristos ne așteaptă. Să trăim deja ca
cetățeni ai cerului, fiind pe deplin
cetățeni ai pământului, în mijlocul
dificultăților, nedreptăților,
neînțelegerilor, dar și în mijlocul
bucuriei și liniștii care vin din a ști că
suntem copii iubiți ai lui Dumnezeu.
Să perseverăm în slujba
Dumnezeului nostru și vom vedea
cum această oaste creștină a păcii,
acest popor co-răscupărător, crește
în număr și în sfințenie. Să fim
suflete contemplative, în dialog
constant, în relație continuă cu
Domnul; de la primul gând al zilei
până la ultimul al nopții, punându-ne
în continuu inimile în Isus Cristos
Domnul nostru, ajungând la El prin



Mama noastră Sfânta Maria și, prin
El, la Tatăl și la Duhul Sfânt.

Dacă, în ciuda a toate, înălțarea lui
Isus la cer lasă în sufletul nostru un
gust amar de tristețe, să mergem la
Mama Sa, așa cum au făcut apostolii:
atunci ei s-au întors la Ierusalim... și
într-un cuget, stăruiau în rugăciune...
cu Maria, mama lui Isus.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

inaltarea-domnului-la-ceruri/
(19.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/inaltarea-domnului-la-ceruri/
https://opusdei.org/ro-ro/article/inaltarea-domnului-la-ceruri/

	Înălțarea Domnului la ceruri

