opusdei.org

Indltarea Domnului
la ceruri

Omilie a Sfantului Josemaria la
sarbatoarea Inaltirii Domnului
la cer, predicata pe 19 mai 1966
si publicata in ,,E Cristos care
trece”.

24.05.2025

Liturghia ne pune in fata ochilor,
inca o data, ultimul dintre misterele
vietii lui Isus Cristos intre oamenti:
Inaltarea Sa la ceruri. De la nasterea
Lui la Betleem, s-au intamplat multe
lucruri: L-am gasit in iesle, adorat de
catre pastori si regi; L-am contemplat



in anii lungi de munca tacuta in
Nazaret; L-am Insotit prin toate
tinuturile Palestinei, propovaduind
oamenilor Impératia lui Dumnezeu
si facand bine tuturor. Si mai tarziu,
in zilele Patimilor Sale, am suferit
cand am vazut cum il acuzau, cu ce
cruzime il maltratau, cu cata ura il
rastigneau.

Durerea a fost urmata de bucuria
luminoasé a Invierii. Ce fundament
mai clar si mai ferm pentru credinta
noastra! Nu ar trebui sa ne mai
indoim. Dar poate, ca si Apostolii,
suntem inca slabi si, in aceasta zi a
Inaltarii Domnului, il intrebam pe
Cristos: Doamne in acest timp vei
restabili impardtia lui Israel?; este
acum cand vor disparea, definitiv,
toate nedumeririle si toate mizeriile
noastre?

Domnul ne raspunde urcand la
ceruri. La fel ca si Apostolii,
ramanem undeva intre uimire si



tristete cand vedem ca ne paraseste.
Nu este usor, de fapt, sa te obisnuiesti
cu absenta fizica a lui Isus. Ma
emotioneaza sa-mi amintesc ca, intr-
o lauda de iubire, a plecat si a ramas;
s-a dus la Cer sini se daruieste ca
hrana in Sfanta Ostie. Ne este dor,
insa, de cuvantul Lui uman, de felul
Lui de a actiona, de a privi, de a
zambi, de a face binele. Am vrea sa-L
privim din nou de aproape, cAnd
obosit fiind de cadlatorie, S-a asezat la
fantana, cand a plans la moartea lui
Lazar, cand se roaga indelung, cand
simte mild de multime.

Mereu mi s-a parut logic si m-a
umplut de bucurie cad Preasfanta
Umanitate a lui Isus Cristos se inalta
la slava Tatalui, dar cred si ca aceasta
tristete, specifica zilei Inaltarii
Domnului, este un semn al iubirii pe
care o simtim fata de Isus, Domnul
nostru. El, fiind Dumnezeu adevarat,
S-a facut om, om adevarat, carne din
carnea noastra si singe din sangele



nostru. Si se desparte de noi, pentru
a merge la cer. Cum sa nu-I ducem
lipsa?

Relatia noastra cu Isus Cristos
prezent in Paine si in Cuvant

Daca stim sa contemplam misterul
lui Cristos, daca ne straduim sa-L
vedem cu ochi curati, ne vom da
seama ca este posibil si acum sa ne
apropiem in mod intim de Isus, in
trup si in suflet. Cristos ne-a marcat
clar calea: prin Paine si prin Cuvant,
hranindu-ne cu Euharistia si
cunoscand si Implinind ceea ce El a
venit sa ne invete, In timp ce vorbim
cu El In rugaciune. Cine mdndncad
trupul Meu si bea sangele Meu
ramane in Mine si Eu in el. Cine
cunoaste poruncile Mele si le pdzeste,
acela Mda iubeste, iar cine Md iubeste
va fi tubit de Tatal Meu si Eu il voi iubi
si Ma voi ardta lui.

Nu sunt doar promisiuni. Ele sunt
miezul, realitatea unei vieti



autentice: viata harului, care ne
impinge sa ne relationam personal si
direct cu Dumnezeu. Dacd paziti
poruncile Mele, ramdaneti in iubirea
Mea asa cum Eu am pazit poruncile
Tatdlui Meu si raman in iubirea Lui.
Aceasta afirmatie a lui Isus, in
discursul de la Cina cea de Taina, este
cel mai bun preambul pentru ziua
Inaltarii. Cristos stia cd era necesar
ca El sa plece; pentru ca, intr-un mod
misterios pe care nu-1 putem
intelege, dupé Iniltare va veni —intr-
0 noua revarsare a Iubirii divine- a
treia Persoand a Preasfintei Treimi:
vd spun adevarul: este mai bine
pentru voi ca Eu sd plec, pentru cd,
dacd nu ma duc, Mangaietorul nu va
veni la voi; insd, dacd ma duc, il voi
trimite la voi.

S-a dus si ni-l trimite pe Duhul Sfant,
care ne conduce si ne sfinteste
sufletul. Cand Mangaietorul
actioneaza in noi, confirma ceea ce
ne-a anuntat Cristos: ca suntem copii



ai lui Dumnezeu; caci nu am primit
un duh de sclavie, ca sd ne fie din nou
teamd, ci ati primit Duhul infierii prin
care strigam: ,Abba, Tata!”.

Vedeti? Este actiunea trinitara in
sufletele noastre. Fiecare crestin are
acces la aceasta salasluire a lui
Dumnezeu in intimitatea fiintei sale,
daca corespunde harului care face
posibila unirea noastra cu Cristos in
Paine si in Cuvant, in Ostia Sfanta si
in rugaciune. Biserica ne aduce In
atentie in fiecare zi realitatea Painii
vii si 1i dedica doua dintre marile
sarbatori ale anului liturgic: Joia
Mare si Corpus Christi. In aceastd zi a
Inaltirii Domnului, ne vom opri
asupra relatiei noastre cu Isus,
ascultand cu atentie Cuvantul Sau.

Viata de rugaciune

O rugdciune cdtre Dumnezeul vietii
mele. Daca Dumnezeu este viata
pentru noi, nu ar trebui sa ne mire ca
existenta noastra de crestini trebuie



sa fie impletita cu rugaciunea. Dar sa
nu credeti ca rugaciunea este un act
care se face si apoi se paraseste. Cel
drept isi gdseste pldacerea in legea
Domnului si la legea Lui cugetd ziua si
noaptea. Dimineata ma gandesc la
Tine; iar seara se inalta spre Tine
rugaciunea mea ca fumul de tamaie.
intreaga zi poate fi un timp de
rugaciune: din noapte pana
dimineata si de dimineata pana
seara. Ba mai mult: asa cum ne
aminteste Sfanta Scriptura, si somnul
trebuie sa fie rugaciune.

Amintiti-va ce ne spun Evangheliile
despre Isus. Uneori Isi petrecea toata
noaptea intr-un colocviu intim cu
Tatal Sau. Cum a castigat inimile
discipolilor aceastd imagine a lui
Cristos rugdndu-Se! Dupa ce au
contemplat aceasta atitudine
constantd a Invéatitorului, ei L-au
intrebat: Domine, doce nos orare,
Doamne, Invata-ne sa ne rugam asa.



Sf. Paul —orationi instantes, staruiti in
rugaciune, scrie- raspandeste peste
tot exemplul viu al lui Cristos. Iar
Sfantul Luca, cu o expresie concisa,
retrateazd modul de a actiona al
primilor crestini: insufletiti de acelasi
duh, ei staruiau impreund in
rugdciune.

Caracterul de bun crestin se
dobandeste, cu ajutorul harului, in
forja rugaciunii. Si aceastd hrana a
rugaciunii, pentru ca este viata, nu se
dezvoltd intr-un singur mod. Inima
se va descarca de obicei prin cuvinte,
in acele rugaciuni vocale pe care
insusi Dumnezeu ni le-a invatat,
Tatal nostru, sau ingerii Lui, Bucurd-
te, Maria. Alteori vom folosi
rugaciuni probate in timp, in care s-a
revarsat evlavia a milioane de frati
in credinta: cele din liturgie —-lex
orandi-, cele care s-au nascut din
patosul unei inimi indragostite,
precum atatea antifone mariane: Sub



tuum praesidium..., Memorare...,
Salve Regina...

in alte ocazii ne vor fi deajuns doua
sau trei expresii, indreptate spre
Domnul ca o sageata, iaculata:
invocatie scurta, pe care le Invatam
din citirea atenta a istoriei lui
Cristos: Domine, si vis, potes me
mundare, Doamne, daca vrei, poti sa
ma cureti; Domine, tu omnia nosti, tu
scis quia amo te, Doamne, Tu stii
toate, Tu stii ca Te iubesc; Credo,
Domine, sed adiuva incredulitatem
meam, cred, Doamne, ajuta
necredintei mele, intareste credinta
mea; Domine, non sum dignus,
Doamne, nu sunt vrednic; Dominus
meus et Deus meus, Domnul meu si
Dumnezeul meu!... Sau alte fraze,
scurte si afectuoase, care izvorasc
din fervoarea interioara a sufletului
si raspund unei circumstante
specifice.



Viata de rugaciune trebuie sa se
intemeieze si pe niste momente
zilnice, dedicate exclusiv relatiei cu
Dumnezeu; momente de colocviu
tacut, langa Tabernacol ori de cate
ori este posibil, pentru a-I multumi
Domnului pentru aceasta asteptare —
atat de singur!- timp de douazeci de
secole. Rugaciunea mentala este acel
dialog cu Dumnezeu, de la inima la
inima, in care intervine intregul
suflet: inteligenta si imaginatia,
memoria si vointa. O meditatie care
contribuie la a da valoare
supranaturala vietii noastre
sarmane, vietii noastre obisnuite de
zi cu zi.

Multumita acestor momente de
meditatie, rugaciunilor vocale,
invocatiilor scurte, vom sti sa ne
transformam ziua, cu naturalete si
fara spectacol, intr-o continua lauda
adusa lui Dumnezeu. Ne vom
mentine in prezenta Lui, asa cum cei
indragostiti isi indreapta in mod



continuu gandurile catre persoana
pe care o iubesc, iar toate actiunile
noastre —chiar si cele mai mici- se

vor umple de eficacitate spirituala.

De aceea, atunci cand un crestin
porneste pe aceasta cale a
contactului neintrerupt cu Domnul -
si este o cale pentru toatd lumea, nu
o cale pentru privilegiati-, viata
interioara creste, sigura si ferma; si
se consolideaza in om acea lupta,
blanda si exigenta in acelasi timp, de
a realiza pe deplin vointa lui
Dumnezeu.

Din viata de rugaciune putem
intelege cealalta tema pe care
sarbatoarea de astdzi ne-o propune:
apostolatul, a pune in practica
invataturile lui Isus, transmise
discipolilor Sai cu putin timp inainte
de a se Inalta la ceruri: imi veti fi
martori in Ierusalim, in toata Iudeea
si Samaria si pand la marginile
pamantului.



Apostolat, co-rascumparare

Cu minunata normalitate a divinului,
sufletul contemplativ se umple de zel
apostolic: s-a infierbantat in mine
inima mea si in cugetul meu a izbucnit
focul. Ce foc este acesta daca nu cel
despre care a vorbit Cristos: foc am
venit sa arunc pe pamdant si ce altceva
vreau decat sa se aprinda?. Foc de
apostolat care se intareste prin
rugaciune: nu existd cale mai buna
decat aceasta pentru a desfasura, in
lungul si in latul lumii, acea lupta
pasnica la care fiecare crestin este
chemat sa participe: sa implineasca
ceea ce lipseste suferintelor lui
Cristos.

Isus S-a dus la ceruri, spuneam. Dar
crestinul poate, in rugaciune si in
Euharistie, sa-L trateze asa cum L-au
tratat primii doisprezece, sa se
aprinda de zelul lor apostolic, ca sa
faca cu El o slujire de mantuire, care
inseamna a semana pacea si bucuria.



A sluji, deci: apostolatul nu este
altceva. Daca ne bazam exclusiv pe
propriile noastre forte, nu vom
realiza nimic pe plan supranatural;
fiind instrumente ale lui Dumnezeu,
vom reusi totul: toate le pot in Cel
care md intdreste. Dumnezeu, in
bunatatea Sa infinita, a dispus
folosirea acestor instrumente inepte.
Asadar, apostolul nu are alt scop
decat acela de a-L ldsa pe Domnul sa
lucreze, de a se arata pe deplin
disponibil, pentru ca Dumnezeu sa
poata duce la indeplinire —prin
creaturile Sale, prin sufletul ales—
lucrarea Lui mantuitoare.

Apostol este crestinul care se simte
altoit in Cristos, identificat cu Cristos,
prin Botez; capacitat sa lupte pentru
Cristos, prin Sfantul Mir; chemat sa-L
slujeascd pe Dumnezeu prin actiunea
sa In lume, prin preotia comuna a
credinciosilor, care confera o
anumita participare la preotia lui
Cristos, care —fiind In mod esential



distincta de cea care constituie
preotia ministeriala— capaciteaza
pentru a participa la cultul Bisericii
si pentru a-i ajuta pe oameni in
drumul lor catre Dumnezeu, cu
marturia cuvantului si a exemplului,
prin rugaciune si ispasire.

Fiecare dintre noi trebuie sa fie ipse
Christus. El este singurul mijlocitor
intre Dumnezeu si oameni; si noi ne
alaturam Lui pentru a oferi,
impreuna cu EL toate lucrurile
Tatalui. Vocatia noastra de fii ai lui
Dumnezeu, in mijlocul lumii, ne cere
sa nu cautam doar sfintenia noastra
personala, ci sd mergem pe cararile
pamantului, pentru a le transforma
in poteci care, prin mijlocul
obstacolelor, sa conduca sufletele la
Domnul; sa participadm ca cetateni
obisnuiti la toate activitatile
temporale, astfel Incat sa fim drojdia
care sa faca sa dospeasca intregul
aluat.



Cristos S-a inaltat la ceruri, dar a
transmis oricarei fiinte umane
oneste posibilitatea concreta de a fi
rascumpadrata. Sfantul Grigore cel
Mare se referd la aceasta mare tema
crestina cu cuvinte incisive: Pleca
Isus spre locul de unde era, si se
intorcea din locul unde continua sa
locuiascd. Intr-adevdr, in momentul in
care se indalta la Cer, unea Cerul si
pamantul cu divinitatea Sa. In
sdrbdtoarea de astdzi se cuvine sa
evidentiem solemn faptul cd a fost
sters decretul care ne condamna,
judecata care ne fdacea subiecti de
coruptie. Naturii careia i-au fost
adresate cuvintele ,pamant esti si in
pamdant te vei intoarce” (Gen 3,19),
aceeasi naturd s-a indltat astazi la Cer
cu Cristos.

Nu ma voi obosi sa repet, asadar, ca
lumea poate fi sfintita; ca tine mai
ales de noi, crestinii, sa facem
aceasta, curatind-o de ocaziile de
pacat cu care noi, oamenii, 0



desfiguram si sd o oferim Domnului
precum o ostie spirituala,
prezentabila si demna cu harul lui
Dumnezeu si cu efortul nostru. Strict
vorbind, nu se poate spune ca exista
realitati nobile care sunt exclusiv
profane, odatad ce Cuvantul a dorit sa-
Si asume o natura umana integrala si
sa consacre pamantul cu prezenta Sa
si cu lucrarea mainilor Sale. Marea
misiune pe care am primit-o la Botez
este co-rascumpararea. Ne
constrange iubirea lui Cristos, sa
ludm pe umerii nostri o parte din
aceasta sarcind divina de a salva
sufletele.

Priviti: Rascumpararea care a fost
implinitd cand Isus a murit in
rusinea si in slava Crucii, scandal
pentru iudei si nebunie pentru pdgani,
va continua sa fie indeplinitad prin
voia lui Dumnezeu pana cand va sosi
ceasul Domnului. Nu este compatibil
sa traim conform Inimii lui Isus
Cristos si sa nu ne simtim trimisi,



asemenea Lui, peccatores salvos
facere, pentru a-i mantui pe cei
pacatosi, convinsi ca noi insine
trebuie sa ne incredem mai mult pe
zi ce trece In milostivirea lui
Dumnezeu. De aici si dorinta
vehementa de a ne considera
rascumpadratori impreuna cu Cristos,
de a mantui toate sufletele impreuna
cu El, pentru ca suntem, vrem sa fim
ipse Christus, insusi Isus Cristos, iar
El S-a dat pe Sine insusi ca
rascumpadarare pentru toti.

Avem o0 misiune uriasa in fata. Nu
este loc de pasivitate, pentru ca
Domnul ne-a declarat in mod expres:
negutdatoriti cu ele pand ce voi veni .
In timp ce asteptam intoarcerea
Domnului, care va lua din nou in
posesie deplina Impdaratia Sa, nu
putem sta cu mainile in san.
Extinderea Impéréatiei lui Dumnezeu
nu este doar misiunea oficiala a
membrilor Bisericii care il reprezinta
pe Cristos, deoarece acestia au primit



de la El puterile sacre. Vos autem
estis corpus Christi, si voi sunteti
trupul lui Cristos, ne spune
Apostolul, cu mandatul specific de a
negocia pana la capat.

Mai sunt atat de multe de facut. Oare
nu s-a facut nimic in douazeci de
secole? S-a muncit mult In tot acest
timp; nu consider ca este obiectiv sau
cinstit ca unii sa dispretuiasca munca
celor care ne-au precedat. in
douazeci de secole s-a facut o munca
uriasa si, adesea, foarte bine facuta.
Alteori au fost greseli si regresii in
trecut, la fel ca si acum sunt esecuri,
frica si timiditate, dar In acelasi timp
nu lipseste curajul si generozitatea.
Dar familia umana se reinnoieste in
mod constant; in fiecare generatie
este necesar sa continuam cu efortul
de a-l ajuta pe om sa-si descopere
maretia vocatiei sale de fiu al lui
Dumnezeu, este necesar sa se inculce
mandatul iubirii fata de Creator si
fata de aproapele nostru.



Cristos ne-a invatat, definitiv, calea
acelei iubiri pentru Dumnezeu:
apostolatul este iubire de Dumnezeu,
care se revarsad, dandu-se celorlalti.
Viata interioara presupune cresterea
in unirea cu Cristos, prin Paine si
Cuvant. Iar dorinta de apostolat este
manifestarea exacta, adecvata,
necesara, a vietii interioare. Cand se
gusta dragostea lui Dumnezeu, se
simte greutatea sufletelor. Nu se
poate disocia viata interioara si
apostolatul, asa cum nu se poate
desparti in Cristos fiinta sa de
Dumnezeu-Om si misiunea Sa de
Rascumparator. Cuvantul a vrut sa se
intrupeze pentru a-i salva pe oameni,
pentru a-i face una cu El. Acesta este
motivul venirii Lui in lume: pentru
noi si pentru mantuirea noastrd, S-a
coboridt din cer, ne rugdm in Crez.

Pentru crestin, apostolatul este
firesc: nu este ceva adaugat,
juxtapus, exterior activitatii lui
zilnice, ocupatiei lui profesionale.



Am spus-o fara incetare, de cand
Domnul a vrut sa ia fiinta Opus Dei!
Este vorba despre sfintirea muncii
obisnuite, de a se sfinti pe sine in
acea slujba si de sfintirea altora prin
exercitarea propriei profesii, fiecare
in starea lui proprie.

Apostolatul este ca respiratia
crestinului: un copil al lui Dumnezeu
nu poate trai fara acea bataie
spirituald a inimii. Sdrbatoarea de
astazi ne aminteste ca ravna pentru
suflete este o porunca iubitoare a
Domnului, care, inaltandu-Se la slava
Sa, ne trimite ca martori ai Sai in
intreaga lume. Mare este
responsabilitatea noastra: pentru ca
a fi martor al lui Cristos inseamna,
inainte de toate, a Incerca sa ne
comportam conform Invataturii Sale,
a lupta astfel incat conduita noastra
sa-L aminteasca pe Isus, sa evoce
figura sa iubitoare. Trebuie sd ne
purtam in asa fel incat ceilalti sa
poata spune, cand ne vad: acesta este



crestin, pentru ca nu uraste, pentru
ca stie sa inteleaga, pentru ca nu este
fanatic, pentru ca este mai presus de
instincte, pentru ca se daruieste,
pentru ca da dovada de sentimente
de pace, pentru ca iubeste.

Graul si neghina

V-am schitat, cu invatatura lui
Cristos, nu cu ideile mele, un drum
ideal pentru un crestin. Sunteti de
acord ca este inalt, sublim, atragator.
Dar poate ca cineva se intreaba: este
posibil sa traim asa in societatea de
astazi?

Cu siguranta, Domnul ne-a chemat in
vremuri cand se vorbeste mult
despre pace dar nu este pace: nici in
suflete, nici in institutii, nici in viata
sociald, nici intre popoare. Se
vorbeste constant despre egalitate si
democratie, iar castele abunda:
inchise, impenetrabile. El ne-a
chemat intr-un moment in care se
striga dupa intelegere, iar intelegerea



este remarcata prin absenta ei, chiar
si in randul oamenilor care
actioneaza cu buna-credinta si vor sa
practice caritatea, pentru ca -nu
uitati- caritatea inseamna mai mult
intelegere decat daruire.

Traim intr-o perioada in care
fanaticii si cei intransigenti —
incapabili s& accepte motivele
celorlalti- se cred drepti,
etichetandu-si victimele drept
violente si agresive. El ne-a chemat,
in cele din urma, cand auzim
vorbindu-se mult despre unitate, si
poate ca este dificil de conceput ca se
poate tolera o mai mare dezbinare
chiar intre catolici, ca sa nu mai
vorbim intre oameni in general.

Eu nu fac niciodata consideratii
politice, pentru ca asta nu este treaba
mea. Pentru a descrie intr-un mod
preotesc situatia lumii actuale, imi
este suficient sd ma gandesc din nou
la o pildd a Domnului: cea a graului



si a neghinei. Impdrdtia cerurilor se
aseamdnd cu un om care a semdnat
samantd bund in ogorul sdau. Dar pe
cand oamenii dormeau, a venit
dusmanul lui, a semdnat neghind prin
grau si a plecat. Este clar: campul
este roditor si samanta este buna;
Domnul cAmpului a imprastiat
samanta la momentul potrivit si cu
pricepere desavarsita; in plus, a fost
organizata o paza pentru a proteja
plantatia recenta. Daca apoi apare
neghina, este pentru cd nu a existat o
corespundere, pentru ca oamenii -in
special crestinii- au adormit si i-au
permis dusmanului sa se apropie.

Cand slujitorii iresponsabili 1l
intreaba pe Domnul de ce a crescut
neghina pe cAmpul Lui, explicatia
sare in ochi: inimicus homo hoc fecit,
a fost dusmanul! Noi, crestinii, care
ar fi trebuit sa fim vigilenti, pentru
ca lucrurile bune puse de Creator in
lume sa se dezvolte in slujba
adevarului si al binelui, am adormit



—trista lene, acel somn!-, in timp ce
vrajmasul si toti cei care-i slujesc
lucrau fara incetare. Vedeti cum a
crescut neghina: ce semanat
abundent si omniprezent!

Nu am nicio chemare de profet al
nenorocirilor. Nu vreau sa va prezint
prin cuvintele mele o imagine
sumbrd, fara speranta. Nu
intentionez sa ma plang de aceste
vremuri, In care tradim prin
providenta Domnului. Iubim acest
timp al nostru, pentru ca este locul in
care trebuie sa ne realizam sfintirea
personala. Nu acceptam nostalgii
naive si sterile: lumea nu a fost
niciodata mai buna. Dintotdeauna,
de la nasterea Bisericii, cand inca se
mai auzea propovaduirea primilor
doisprezece, aparusera deja
persecutii violente, incepusera
ereziile, se raspandisera minciunile
si se dezlantuise ura.



Dar nici nu este logic sa negam faptul
ca raul pare si fi prosperat. In tot
acest camp al lui Dumnezeu, care
este pamantul, care este mostenirea
lui Cristos, a rasarit neghina: nu doar
neghinad, ci o multime de buruieni!
Nu ne putem lasa pacaliti de mitul
progresului peren si ireversibil.
Progresul ordonat corect este bun si
Dumnezeu il doreste. Dar se pune
mai mult accent pe celalalt progres
fals, care intuneca ochii atator
oameni, pentru ca deseori nu percep
ca omenirea, In unii dintre pasii ei, se
intoarce In urma si pierde ceea ce a
cucerit Inainte.

Domnul -repet— ne-a dat lumea ca
mostenire. Si trebuie sa avem
sufletul si inteligenta treaza; trebuie
sa fim realisti, fara defetism. Doar o
constiinta cauterizata, doar
nesimtirea produsa de rutind, doar
necugetarea frivola, poate permite
cuiva sa contemple lumea fara a
vedea raul, ofensarea lui Dumnezeu,



vatamarea uneori ireparabila a
sufletelor. Trebuie sa fim optimisti,
dar cu un optimism care se naste din
credinta In puterea lui Dumnezeu -
Dumnezeu nu pierde batalii—, cu un
optimism care nu vine din satisfactia
umand, din complacerea nesabuita si
indrazneata.

Semanand pace si bucurie

Ce e de facut? V-am spus ca nu am
incercat sa descriu crize sociale sau
politice, prabusiri sau boli culturale.
Cu accentul credintei crestine, m-am
referit la rau in sensul precis de
ofensa impotriva lui Dumnezeu.
Apostolatul crestin nu este un
program politic, nici o alternativa
culturala: el presupune raspandirea
binelui, contagierea dorintei de a
iubi, 0 semanare concreta de pace si
bucurie. Fara indoiala, acest
apostolat va aduce tuturor beneficii
spirituale: mai multd dreptate, mai



multa intelegere, mai mult respect al
omului pentru om.

Sunt multe suflete in jurul nostru si
nu avem dreptul sa fim un obstacol
in calea binelui lor vesnic. Suntem
obligati sa fim pe deplin crestini, sa
fim sfinti, s nu-L dezamagim pe
Dumnezeu si nici pe toti acei oameni
care asteapta de la crestin exemplul
si Invatatura.

Apostolatul nostru trebuie sa se
bazeze pe intelegere. Insist din nou:
caritatea, mai mult decéat a darui,
inseamna intelegere. Nu va ascund
faptul ca eu am invatat, pe propria
piele, cat costa sa nu fii inteles.
Mereu am incercat sa ma fac inteles,
dar sunt unii care au insistat sa nu
ma inteleaga. Un motiv in plus,
practic si viu, pentru ca eu sa doresc
sa inteleg pe toatd lumea. Dar nu este
un impuls circumstantial cel care ar
trebui sa ne oblige sa avem acea
inima larga, universala, catolica.



Spiritul de intelegere este un semn al
caritatii crestine a bunului fiu al lui
Dumnezeu: pentru ca Domnul vrea
sa mergem pe toate caile drepte ale
pamantului, ca sa raspandim
samanta fraternitatii —-nu a
neghinei-, a iertarii, a caritatii, a
pacii. Sa nu va simtiti niciodata
dusmanii nimanui.

Crestinul trebuie sa se arate mereu
dispus sa convietuiasca cu toti, sa
ofere tuturor —prin relatia lui-
posibilitatea de a se apropia de Isus
Cristos. Trebuie sa se sacrifice de
bunéavoie pentru toti, fara deosebire,
fara sa imparta sufletele In
compartimente etanse, fara sa le
puna etichete de parca ar fi marfa
sau insecte disecate. Crestinul nu se
poate separa de ceilalti, pentru ca
viata lui ar fi mizerabila si egoista:
trebuie sd se facd totul pentru toti, ca
sa-i mantuiascd pe toti.



Daca am trai asa, daca am sti sd ne
impregnam conduita cu aceasta
samanta a generozitatii, cu aceasta
dorintd de convietuire, de pace! in
acest fel s-ar promova legitima
independenta personala a oamenilor;
fiecare si-ar asuma responsabilitatea
fata de sarcinile care 1i revin in
muncile temporale. Crestinul ar sti sa
apere mai intdi de toate libertatea
celorlalti, pentru a putea apoi sd o
apere pe a lui. Ar avea caritatea de a-
i accepta pe ceilalti asa cum sunt —
pentru ca fiecare, fara exceptie,
taraste mizeriile proprii si greseste—,
ajutandu-i cu harul lui Dumnezeu si
cu delicatete omeneasca sa invinga
raul, sd smulga neghina, pentru ca
toti sa ne putem sprijini unii pe altii
si sa suportam cu demnitate conditia
noastra de oameni si crestini.

Viata viitoare

Sarcina apostolica pe care Cristos a
incredintat-o tuturor discipolilor Sai



produce asadar rezultate concrete in
sfera sociala. Este inacceptabil sa
credem cd, pentru a fi crestin,
trebuie sa Intorci spatele lumii, sa fii
un defetist al naturii umane. Totul,
chiar si cel mai mic dintre
evenimentele oneste, contine un sens
uman si divin. Cristos, om adevarat,
nu a venit sa distruga ceea ce este
uman, ci sa-1 innobileze, asumandu-
Si firea noastrd umana, in afara de
pacat: a venit sa impartaseasca toate
eforturile omului, cu exceptia tristei
aventuri a raului.

Crestinul trebuie sa fie intotdeauna
dispus sa sfinteasca societatea din
interior, traind pe deplin in lume, dar
nefiind din lume, in ceea ce are -nu
prin caracteristica reala, ci prin
defect voluntar, prin pacat- de
lepadare de Dumnezeu, de opozitie
fata de iubitoarea Sa vointa
mantuitoare.



Sarbitoarea Indltirii Domnului ne
sugereaza de asemenea o alta
realitate; Cristos care ne incurajeaza
la aceasta misiune in lume, ne
asteapta in Cer. Cu alte cuvinte: viata
pe pamant, pe care o iubim, nu este
totul; pentru cd noi nu avem aici o
cetate stabila, ci cautam viitoarea
cetate vesnica.

Sa fim totusi atenti sa nu interpretam
Cuvantul lui Dumnezeu in limitele
unor orizonturi inguste. Domnul nu
ne indeamna sa fim nefericiti,
sperand doar in mangaierea din
viata de apoi. Dumnezeu vrea sa fim
fericiti si aici, dar tanjind dupa
implinirea definitiva a celeilalte
fericiri, pe care numai El o poate
satisface pe deplin.

Pe acest pamant, contemplarea
realitatilor supranaturale, actiunea
harului in sufletele noastre, iubirea
aproapelui ca rod delicios al iubirii
lui Dumnezeu, reprezinta deja o



pregustare a Cerului, un inceput
destinat sa creasca pe zi ce trece. Noi
crestinii nu suportam o viata dubla:
mentinem o unitate de viata, simpla
si puternica, in care toate actiunile
noastre se intemeiaza si se
intrepatrund.

Cristos ne asteapta. Sd trdim deja ca
cetdteni ai cerului, fiind pe deplin
cetateni ai pamantului, in mijlocul
dificultatilor, nedreptatilor,
neintelegerilor, dar si in mijlocul
bucuriei si linistii care vin din a sti ca
suntem copii iubiti ai lui Dumnezeu.
Sa perseveram in slujba
Dumnezeului nostru si vom vedea
cum aceasta oaste crestina a pacii,
acest popor co-rascuparator, creste
In numar si in sfintenie. Sa fim
suflete contemplative, in dialog
constant, in relatie continua cu
Domnul; de la primul gand al zilei
pana la ultimul al noptii, pundndu-ne
in continuu inimile in Isus Cristos
Domnul nostru, ajungand la El prin



Mama noastrd Sfanta Maria si, prin
ElL, la Tatal si la Duhul Sfant.

Daca, in ciuda a toate, indltarea lui
Isus la cer lasa in sufletul nostru un
gust amar de tristete, sa mergem la
Mama Sa, asa cum au facut apostolii:
atunci ei s-au intors la Ierusalim... si
intr-un cuget, staruiau in rugdciune...
cu Maria, mama lui Isus.

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/
inaltarea-domnului-la-ceruri/
(19.01.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/inaltarea-domnului-la-ceruri/
https://opusdei.org/ro-ro/article/inaltarea-domnului-la-ceruri/

	Înălțarea Domnului la ceruri

