opusdei.org

In atelierul lui Iosif

Omilia Omilie rostita de catre
fondatorul Opus Dei pe 19-
I11-1963, sarbatoarea Sfantului
Iosif si publicata in cartea "Este
Cristos care trece".

18.03.2025

Biserica intreaga il are ca protector si
patron pe Sfantul Iosif. De-a lungul
secolelor s-a vorbit despre el,
subliniind diferite aspecte din viata
sa, mereu fidel misiunii pe care
Dumnezeu i-a incredintat-o. De
aceea, de multi ani incoace, imi place



sa-1 invoc cu un titlu duios: Pdrinte si
Domn al nostru.

Sfantul Iosif este intr-adevar Parinte
si Domn, care ii apara si insoteste pe
cei care il venereazd, asa cum l-a
protejat si insotit pe Isus in timp ce
crestea si devenea om mare.
Relationandu-se cu el, unul
descopera ca Sfantul Patriarh este, in
plus, invatator de viata interioara:
deoarece ne invatd sd-1 cunoastem pe
Isus, sa convietuim cu el, sa ne
recunoastem parte din familia lui
Dumnezeu. Sfantul Iosif ne invata
toate acestea fiind, cum a si fost de
fapt, un om obisnuit, un tata de
familie, un muncitor care-si castiga
traiul cu stradania mainilor sale. Iar
acest lucru are, pentru noi, o
semnificatie care ne motiveaza sa
meditam asupra lui si care ne umple
de bucurie.

Celebrand astazi sarbatoarea lui,
doresc sa-i evoc figura, aducand spre



memorie ceea ce ne spune
Evanghelia despre el, pentru a putea
descoperi mai bine, prin intermediul
vietii simple a Sotului Sfintei
Fecioare Maria, ceea ce ne transmite
Dumnezeu.

Figura Sfantului Iosif in
Evanghelie

Atat Sfantul Matei cat si Sfantul Luca
ne vorbesc despre Sfantul Iosif ca de
un om care venea dintr-o stirpe
ilustra: cea a lui David si Solomon,
regi ai lui Israel. Detaliile acestei
ascendente sunt confuze din punct
de vedere istoric: nu stim care din
cele doud genealogii, oferite de
evanghelisti, 1i correspunde Mariei -
Mama a lui Isus dupa trup- si care lui
Iosif, care era tatal lui dupa legea
evreiasca. Nu cunoastem nici daca
orasul natal al Sfantului Iosif era
Betleem, unde s-a dus sa se inscrie,
sau Nazaret, unde locuia si muncea.



In schimb stim cd nu era o persoana
bogata: era un muncitor, precum alte
milioane de oameni din lumea
intreagd; realiza munca obositoare y
umila pe care Dumnezeu a ales-o
pentru el insusi, cand s-a intrupat si
cand a dorit sa traiasca treizeci de
ani, ca unul oarecare, printre noi.

Sfanta Scriptura spune ca Iosif era
mestesugar. Diversi Parinti adauga
ca a fost tamplar. Sfantul Iustin,
vorbind de munca lui Isus, afirma ca
facea pluguri si juguri (Sf. Justin,
Dialogus cum Tryphone, 88, 2, 8 (PG 6,
687).);

Poate, bazandu-se pe aceste cuvinte,
Sfantul Isidor din Sevilia conclude ca
era fierar. In orice caz, era un
muncitor care lucra in folosul
concetatenilor lui, cu o abilitate
manuala, rod al multor ani de truda
si sudoare.

Din relatarile evanghelice se deduce
marea personalitate umana a lui



[osif: in nici un moment apare ca
fiind un om timid sau cu frica de
viatd; dimpotriva, stie sa se infrunte
cu problemele, sa treaca peste
situatiile dificile, sa-si asume cu
responsabilitate si initiativa sarcinile
care i se incredinteaza.

Nu sunt de acord cu modul clasic de
a-1 reprezenta pe Sfantul Iosif ca pe
un batran, chiar daca s-a facut cu
buna intentie de a accentua
virginitatea perpetua a Mariei. Eu
mi-l imaginez tanar, puternic, poate
cu cativa ani mai mare decat Sfanta
Fecioara, insa in floarea vietii.

Pentru a trai virtutea castitatii, nu
trebuie sa astepti sa fii batran sau sa
fii lipsit de putere. Curdtia naste din
iubire iar, pentru iubirea curata, nu
constituie niciun obstacol
reobustetea si bucuria tineretii.
Tinere erau inima si trupul Sfantului
Iosif cand s-a casatorit cu Maria,
cand a aflat de misterul Maternitatii



sale divine, cand a trait impreuna cu
ea respectandu-i integritatea in care
Dumnezeu dorea sa vina in lume, ca
un semn in plus a venirii sale printre
oameni. Cine nu este capabil sa
inteleaga o astfel de iubire, stie prea
putin despre ceea ce este iubirea
adevdrata si nu cunoaste intreaga
semnificatie crestina a castitatii.

Spuneam ca Iosif era un mestesugar
din Galilea, un om ca multi altii. Si ce
poate astepta de la viata un locuitor
dintr-un satuc pierdut ca Nazaret?
Doar munca, in fiecare zi, mereu cu
aceeasi truda. Iar, la terminarea zilei,
0 casa saraca sl micd, pentru a-si
recapata puterile pentru a continua
lucrul in ziua urmatoare.

Insa numele Iosif inseamn4, in
limbra ebraica, Dumnezeu va adduga.
Va adauga, vietii sfinte a celor care
implinesc voia sa, dimensiuni
nebanuite: cel mai important, ceea ce
da valoare la toate, este



dumnezeiescul. Dumnezeu, vietii
smerite si sfinte a lui Iosif, a adaugat
-daca mi se permite sa vorbesc astfel-
viata Fecioarei Maria si cea a lui Isus,
Domnul nostru. Pe Dumnezeu
nimeni nu-1 intrece in generozitate.
Iosif putea sa-si asume cuvintele
rostite de Sfanta Maria, sotia lui:
Quia fecit mihi magna qui potens est,
a facut In mine lucruri marete Cel
atotputernic, quia respexit
humilitatem, pentru ca a privit la
umilinta mea (Lc 1,48-49.).

Iosif a fost intr-adevar un om
obisnuit. Dumnezeu s-a increzut in el
pentru a face lucruri marete. A stiut
sa traiasca, asa cum a vrut Domnul,
fiecare dintre evenimentele care i-au
alcatuit viata. De aceea, Sfanta
Scriptura 1l lauda pe Iosif, afirmand
ca era drept (cf. Mt 1,19.). Iar, in
limbajul ebraic, drept Inseamna pios,
slujitor ireprosabil al lui Dumnezeu,
facator al vointei dumnezeiesti (Cfr
Gen 7,1; Gen 7,1: 18,23-32; Eze 18,5;



Prov 12,10.); alte ori iInseamna bun si
caritativ fata de aproapele (Cf. Tob
7,5; 9,9.).

Intr-un cuvant, dreptul este cel care
il iubeste pe Dumnezeu si
demonstreaza aceasta iubire
implinind poruncile sale si
orientandu-si viata in slujba fratilor
sai, ceilalti oameni.

Credinta, iubirea si speranta lui
TIosif

Dreptatea nu consta in simpla
supunere fata de lege: rectitudinea
trebuie sa se nasca din interior,
trebuie sa fie profunda, vitala,
deoarece dreptul va trdi prin credinta
lui (Hab 2,4.).

A trai din credinta: aceste cuvinte,
care au fost mai apoi in nenumarate
randuri tema de meditatie pentru
apostolul Paul, se vad implinite peste
masurd in Sfantul Iosif. Implinirea
vointei lui Dumnezeu in el nu este o



simpla rutina sau un formalism, este
spontan si profund. Legea pe care o
traia orice iudeu practicant nu era
pentru el un simplu cod nici o rece
recompilare de precepte, ci expresia
vointei Dumnezeului cel viu. De
aceea a stiut sa recunoasca vocea
Domului cand i s-a manifestat in mod
neasteptat si surprinzator.

Historia Sfantului Patriarh a fost o
viata simpla, dar nu o viata usoara.
Dupad momente infricosatoare, stie ca
Fiul Mariei a fost zamislit de la Duhul
Sfant. Iar acest copil, Fiu al lui
Dumnezeu, descendent din David
dupa trup, se naste intr-o pestera.
ingeri sarbatoresc nasterea lui si
personalitati de pe meleaguri
indepartate vin sa-1 adore, insa
Regele din Iudea vrea sa-1 omoare si
de aceea trebuie sa fuga. Fiul lui
Dumnezeu este, in aparentd, un copil
lipsit de aparare, care va trai in

Egipt.



Relatand aceste episoade in
Evanghelia sa, Sfantul Matei
evidentiaza in mod constant
fidelitatea lui Iosif, care implineste
poruncile lui Dumnezeu fara a se
indoi, desi uneori inetelesul acestor
porunci i se parea intunecat sau nu
vedea legatura cu restul planurilor
dumnezeiesti.

In multe ocazii Sfintii Parinti ai
Bisericii si autorii spirituali au pus in
evidenta aceasta tarie a credintei
Sfantului Iosif. Referindu-se la
cuvintele Ingerului care-i poruncea
sa fuga de Irod si sa se refugieze in
Egipt (Cf. Mt 2,13.), Ioan Gura de Aur
comenteaza: auzind aceasta, Iosif nu
s-a scandalizat nici nu a spus: aceasta
pare a fi o enigmd. Chiar Tu ai spus
nu demult cd El va salva poporul sdu,
iar acum nu este capabil nici sa se
salveze pe El insusi, ci trebuie sd
fugim, sd pornim la drum si sd
induram o calatorie lunga: aceasta
este contrariul la ceea ce ai promis.



Iosif nu gandeste astfel, deoarece este
un bdrbat fidel. Nici nu intreabd cand
se va putea intoarce, in ciuda faptului
ca Ingerul nu a zis cand va fi,
deoarece li spusese: stai acolo -in
Egipt- pand cdnd iti voi spune. Insd,
nu din aceastda cauza isi face
probleme, ci dimpotrivd se supune,
crede si indurd toate incercdrile cu
bucurie (Sf. Ioan Gura de Aur, In
Matthaeum homiliae, 8, 3, (PG 57,
85).).

Credinta lui Iosif nu se clatina,
ascultarea lui este intotdeauna
stricta si rapida. Pentru a intelege
mai bine aceasta Invatatura pe care
ne-o ofera aici Sfantul Patriarh, e
bine sa luam In considerare faptul ca
credinta lui este activa, si ca
docilitatea sa nu se aseamana cu
ascultarea celui care se lasa dus de
valurile evenimentelor. Deoarece
credinta crestina este tocmai
contrariul conformismului, lipsei de
activitate si energie interioara.



Iosif se abandoneaza fara nici o
ezitare Iin mainile lui Dumnezeu, dar
niciodata nu a refuzat sa reflecteze
asupra evenimentelor, si astfel a
putut dobandi de la Domnul acel
grad de cunoastere a faptelor lui
Dumnezeu, care este adevarata
intelepciune. Astfel, a invatat incetul
cu incetul ca planurile supranaturale
au o coerenta dumnezeiasca, care
uneori contrazice planurile
omenesti.

In diferitele circumstante din viata
sa, Patriarhul nu renunta la a gandi
si nici nu este delasator fata de
responsabilitatea lui. Ci dimpotriva:
pune in slujba credintei toata trairea
sa omeneascd. Cand se intoarce din
Egipt auzind cd Arhelau domnea in
Iudeia in locul tatalui sau, Irod, s-a
temut sd mearga acolo (Mt 2,22). A
invatat sa se miste conform planului
divin gi, ca drept confirmare ca
Dumnezeu vrea acest lucru de la el, i-



a fost revelat in vis sa se retraga in
Galileia.

Asa era credinta Sfantului Iosif:
deplina, increzatoare, integrala,
manifestata intr-o daruire eficace
vointei lui Dumnezeu, intr-o
ascultare plina de intelepciune. Iar,
impreuna cu credinta, caritatea,
iubirea. Credinta lui se contopeste cu
Iubirea: cu iubirea lui Dumnezeu
care tocmai ducea la indeplinire
promisiunile facute lui Abraham, lui
Iacob, lui Moise; cu iubirea sa de sot
fata de Maria, si cu iubirea sa de tata
fata de Isus. Credinta si iubire in
speranta marii misiuni pe care
Dumnezeu, folosindu-se de el -un
tamplar din Galileia-, o incepea in
lume: rascumpdararea oamenilor.

Credinta, iubire, speranta: acestea
sunt axele vietii Sfantului Iosif si a
oricarei vieti crestinesti. Daruirea
Sfantului Iosif apare tesuta din acea
impletire a iubirii fidele, credintei



iubitoare si sperantei increzatoare.
De aceea, sarbatoarea lui este o buna
ocazie pentru ca toti sa reinnoim
daruirea noastra vocatiei de crestini,
pe care Domnul a oferit-o fiecaruia
dintre noi.

Cand se doreste cu sinceritate sa se
traiasca din credinta, iubire si
speranta, relnnoirea daruirii nu
inseamna a relua ceva care nu se mai
folosea. Cand exista credintd, iubire
si sperantd, a se reinnoi inseamna -in
ciuda greselilor, caderilor si
slabiciunilor personale- a continua in
mainile lui Dumnezeu: a confirma un
drum de fidelitate. A reinnoi
daruirea inseamnd, repet, fidelitate
fata de ceea ce Dumnezeu vrea de la
noi: sa iubim prin fapte.

Iubirea are, in mod necesar,
manifestarile sale caracteristice.
Uneori se vorbeste despre iubire ca
fiind un impuls spre propria
satisfactie, sau un simplu recurs



pentru a completa in mod egoist
personalitatea proprie. Si nu este
asa: iubire adevaratd inseamna a iesi
din sine, a se darui. Iubirea este
insotita de bucurie, insa de o bucurie
care isi are radacinile in forma de
cruce. In timp ce ne aflam pe pimant
siinca nu am ajuns la plinadtatea
vietli viitoare, nu poate exista iubire
adevarata fard experienta
sacrificiului, a durerii. O durere care
se gusta, care este amiabila, care este
izvor de bucurie interioara, dar o
durere reald, deoarece presupune
invingerea propriului egoism, si a
tranforma Iubirea in regula tuturor
actiunilor noastre.

Faptele Iubirii intotdeauna sunt
mari, chiar daca aparent este vorba
de lucruri mici. Dumnezeu s-a
apropiat de oameni, biete creaturi, si
ne-a spus ca ne iubeste: Deliciae meae
esse cum filiis hominum (Prov 8,31),
preferinta mea sunt fiii oamenilor.
Domnul ne descopera ca totul este



important: actiunile pe care, in ochii
nostri omenesti, le consideram
extraordinare; dar si acelea pe care,
in schimb, le consideram de clasa
joasa. Nimic nu se pierde. Dumnezeu
nu dispretuieste pe nici un om. Toti,
urmand fiecare propria sa vocatie -in
locuinta dumneavoastra, in profesia
sau meseria dumneavoastra, in
indeplinirea obligatiilor care va
corespund conform starii
dumneavoastrd, in indatoririle
dumneavoastra de cetatean, in
exercitarea drepturilor
dumneavoastra-, suntem chemati sa
participam la imparatia cerurilor.

Aceasta ne invata viata Sfantului
Iosif: simpld, normala si obisnuita,
compusa din ani cu acelasi servici si
din zile monotone, din punct de
vedere omenesc, care se succed una
dupa alta. M-am gandit la aceasta de
multe ori meditand asupra figurii
Sfantului Iosif, si acesta este unul



dintre motivele care ma face sa simt
o devotiune speciala fata de el.

Cand in discursul de incheiere a
primei sesiuni a Conciliului al II-lea
din Vatican, pe data de 8 decembrie,
Sfantul Parinte Ioan al XXIII-lea a
anuntat ca in canonul Sfintei
Liturghii va fi numit si Sfantul Iosif, o
inalta personalitate bisericeasca m-a
sunat imediat ca sa-mi spuna:
Ralegramenti! Felicitari!: cand am
ascultat acest anunt m-am gandit
imediat la dumneavoastrd, la bucuria
pe care va facut-o. Si asa a fost:
deoarece in adunarea conciliara,
care reprezinta intreaga Biserica
reunita in Duhul Sfant, se proclama
inmensa valoare supranaturala a
vietii Sfantului Iosif, valorea unei
vieti simple de munca inaintea lui
Dumnezeu, in totala indeplinire a
vointei dumnezeiesti.



A sfinti munca, a se sfinti prin
munca, a sfinti prin intermediul
muncii

Descriind spiritul asociatiei la care
mi-am daruit viata, Opus Dei, am
afirmat ca se sprijind, asemenea unei
balamale, iIn munca obisnuita, in
munca profesionala desfasurata in
mijlocul lumii. Vocatia divina ne
incredinteaza o misiune, ne invita sa
ludm parte in sarcina unica a
Bisericii, pentru a fi astfel martori ai
lui Cristos inaintea semenilor nostri
si sa conducem toate lucrurile spre
Dumnezeu.

Vocatia aprinde o lumina care ne
permite sa recunoastem sensul
existentei noastre. Aceasta inseamna,
cu strdlucirea credintei, a ne
convinge de care este scopul
realitatii noastre pamantesti. Viata
noastra, cea prezenta, cea trecuta si
cea viitoare, capata un nou orizont, o
profunzime pe care Inainte nici



macar nu o banuiam. Toate
intdmplarile si evenimentele acum
si-au gasit adevaratul loc: intelegem
in ce directie ne conduce Domnul si
ne simtim coplesiti de aceasta
misiune care ni se incredinteaza.

Dumnezeu ne scoate din intunericul
ignorantei noastre, din pasirea
noastra incerta printre incidentele
istoriei, si ne cheama cu voce
puternica, precum intr-o zi a facut-o
cu Petru si cu Andrei: Venite post me,
et facia, vos fieri piscatores hominum
(Mt 4,19), veniti dupa mine si va voi
face pescari de oameni, indiferent de
pozitia pe care o ocupam In lume.

Cel care traieste din credinta poate
intdmpina dificultati si lupte, durere
si chiar amaraciune, dar niciodata
descurajare sau angoasa pentru ca
stie ca viata lui este de folos, stie de
ce a venit pe acest pamant. Ego sum
lux mundi - a exclamat Cristos —; qui
sequitur me non ambulat in tenebris,



sed habebit lumen vitae (In 8,12). Eu
sunt lumina lumii. Cine ma urmeaza
nu umbla In intuneric, ci va avea
lumina vietii.

Pentru a merita aceastd lumina a lui
Dumnezeu trebuie sa iubim, sa avem
umilinta de a ne recunoaste nevoia
de a fi salvati, si sa spunem
impreuna cu Petru: Doamne, la cine
sa mergem? Tu ai cuvintele vietii
vesnice, iar noi am crezut si am
cunoscut ca tu esti Sfantul lui
Dumnezeu (In 6,68-70). Daca ne
comportam cu adevarat astfel, daca
lasam sad patrunda in inima noastra
chemarea lui Dumnezeu, vom putea
intr-adevar sa repetam de asemenea
ca nu umblam in intuneric, caci peste
mizeriile si defectele noastre
straluceste lumina lui Dumnezeu,
precum soarele straluceste asupra
furtunii.

Credinta si vocatia de crestini
afecteaza Intreaga noastra existenta,



nu doar o parte. Relatiile cu
Dumnezeu sunt neaparat relatii de
daruire, si asuma un sens de
totalitate. Atitudinea omului
credincios este aceea de a privi viata,
in toate dimensiunile ei, dintr-o
perspectiva noua: aceea pe care ne-o
da Dumnezeu.

Voi cei care celebrati astazi impreuna
cu mine aceasta sarbatoare a
Sfantului Iosif, formati parte din case
diferite, apartineti unor natiuni, rase
silimbi atat de diverse. V-ati educat
in salile centrelor universitare sau in
ateliere si scoli profesionale, ati
exercitat timp de multi ani profesia
voastra, ati facut relatii profesionale
si personale cu colegii vostri, ati
participat la solutionarea
problemelor colective ale firmelor si
ale societatii voastre.

Asadar, va reamintesc, inca o data, ca
toate acestea fac parte din planurile
divine. Vocatia voastra omeneasca



face parte, si o parte importanta, din
vocatia voastra dumnezeiasca.
Acesta este motivul pentru care
trebuie sa va sfintiti, contribuind in
acelasi timp la sfintirea celorlati, a
semenilor vostri, tocmai sfintind
munca si mediul In care traiti: acea
profesie sau meserie care umple
zilele voastre, care confera o
fizionomie aparte personalitatii
voastre umane, care este modul
vostru de a fi In lume; acea casa, acea
familie a voastra; si acel neam, in
care v-ati nascut si pe care il iubiti.

Munca insoteste in mod inevitabil
viata omului pe pamant. Alaturi de
ea apare efortul, truda si oboseala:
manifestari ale durerii si a luptei
care fac parte din existenta noastra
umana actuala si care sunt semne ale
realitatii pacatului si ale nevoii de
mantuire. Dar munca In sine nu este
0 rusine, nici un blestem sau o
pedeapsa: cine vorbeste astfel nu a
citit bine Sfanta Scriptura.



Este momentul ca noi crestinii sa
spunem raspicat ca munca este un
dar de la Dumnezeu si ca nu are nici
un rost sa impartim oamenii in
diferite categorii dupa tipurile de
munca, considerand unele sarcini
mai nobile decat altele. Munca, orice
munca, este o marturie a demnitatii
omului, a stapanirii sale asupra
creatiei. Este o ocazie de dezvoltare a
propriei personalitati. Este o legatura
de unire cu celelalte fapturi, o sursa
de resurse pentru intretinerea
propriei familii; un mijloc pentru a
contribui la imbunatatirea societatii
in care se traieste si la progresul
omenirii.

Pentru un crestin, aceste perspective
se prelungesc si se extind. Deoarece
munca apare ca fiind participare in
lucrarea creatoare a lui Dumnezeu,
care, la crearea omului, I-a
binecuvantat spunandu-i: Fiti
rodnici, inmultiti-va, umpleti
pamantul si supuneti-l; stapaniti peste



pestii mdrii, peste pdsarile cerului si
peste toate fiintele care se tardsc pe
pamant (Gen 1,28). Deoarece, in plus,
fiind insusita de Cristos, munca ni se
prezinta ca o realitate rascumparata
si rascumparatoare: nu doar ca este
ambientul in care se misca omul, dar
si mijlocul si drumul de sfintire,
realitate sfintibila si sfintitoare.

Este bine sa nu uitam, asadar, ca
aceasta demnitate a muncii se
intemeiaza pe Iubire. Marele
privilegiu al omului este puterea de a
iubi, trascenzand astfel ceea ce este
efemer si tranzitoriu. Poate iubi
celelate creaturi, poate spune un ,,tu”
siun ,eu” plin de sens. Si poate sa-1
iubeasca pe Dumnezeu, care ne
deschide portile cerului, care ne face
membri ai familiei sale, care de
asemenea ne permite sd-i vorbim ca
intre egali, fata in fata.

De aceea omul nu trebuie sa se
limiteze la a face lucruri, la a



construi obiecte. Munca naste din
iubire, manifesta iubirea, se
indreapta spre iubire. il recunoastem
pe Dumnezeu nu doar in spectacolul
naturii, dar si In experienta propriei
noastre lucrari, a efortului nostru.
Astfel munca este rugaciune, aducere
de multumire, deoarece ne stim pusi
de Dumnezeu pe acest padmant, iubiti
de El, mostenitori ai promisiunilor
Lui. Este corect sa ni se spuna: fie cd
mancati, fie ca beti, fie ca faceti
altceva, toate sa le faceti spre gloria
lui Dumnezeu (1 Cor 10,31).

Munca profesionald este de
asemenea apostolat, prilej de daruire
celorlalti oameni, pentru a-i revela
pe Cristos si pentru a-1 conduce la
Dumnezeu Tatal, consecinta a
caritatii pe care Duhul Sfant o
revarsa in suflete. Printre indicatiile,
pe care le face Sfantul Paul
efesenilor, asupra modului in care
trebuie sa se manifeste schimbarea
provocata in ei, convertirea si



chemarea lor la crestinism, o gasim
pe aceasta: cel care fura sa nu mai
fure, ci mai degrabd sa trudeascd
muncind cu mainile sale, facand ceva
bun ca sa aiba din ce da celui care are
nevoie (Efes 4,28). Oamenii au nevoie
de painea pamanteasca care ii tin in
viata, dar si de painea din cer care
sa-i lumineze si sa le incalzeasca
inimile. Cu munca voastra, cu
initiativele care se promoveaza prin
intermediul ei, In conversatiile
voastre, in relatiile voastre, puteti si
trebuie sa concretizati acest precept
apostolic.

Daca muncim cu acest spirit, viata
noastra, in mijlocul limitarilor
conditiei noastre pamantesti, va fi o
pregustare a gloriei ceresti, a acelei
comunitati cu Dumnezeu si cu sfintii,
in care va domni doar iubirea,
daruirea, fidelitatea, prietenia si
bucuria. In ocupatia voastra
profesionald, obisnuita si normala,
veti gasi materia -reald, consistenta,



valoroasa- pentru a desfasura
intreaga viata crestind, pentru a
actualiza harul care ne vine de la
Cristos.

in acea ocupatie profesionald a
voastra, indeplinitd in prezenta lui
Dumnezeu, se vor pune in joc
credinta, speranta si caritatea.
Incidentele lor, relatiile si
problemele care insotesc munca
voastra, va vor alimenta rugaciunea.
Efortul de a-si indeplini ocupatia
obisnuita va fi o oportunitate de a
trai Crucea, care este esentiala
pentru crestin. Experienta slabiciunii
voastre, esecurile care exista
intotdeauna in orice strddanie
omeneascd, va vor oferi mai mult
realism, mai multa umilinta, mai
multd intelegere fata de ceilalti.
Succesele si bucuriile va vor invita sa
multumiti si sa credeti ca nu traiti
pentru voi insiva, ci pentru slujirea
celorlalti si al lul Dumnezeu.



Pentru a fi de folos, slujirea

Pentru a va purta astfel, pentru a va
sfinti profesia, este necesar inainte
de toate sa lucrati bine, cu seriozitate
omeneasca si supranaturald. Vreau
sa reamintesc acum, prin contrast,
ceea ce relateazd un fragment vechi
luat din Evangheliile apocrife: Tatdl
lui Isus, care era tamplar, fdcea
pluguri si juguri. Odata -continud
relatarea- i s-a comandat un pat de
cdtre o anumitd persoand bine
pozitionatda social. Dar s-a dovedit cd
o bara era mai scurtd decadt cealaltad,
iar Iosif nu stia ce sd facd. Atunci
copilui Isus i-a spus tatdalui sau: pune
cele doud bare pe pamant si egaleaza-
le la un capat. Asa a facut Iosif. Isus s-
a pus in partea cealalta, a luat bara
mai scurta si a intins-o, ldsand-o la fel
de lunga ca cealaltd. Iosif, tatal sau, s-
a umplut de admiratie cand a vazut
minunea, si si-a imbratisat copilul si
la sarutat, spunand: cat de
binecuvantat sunt, pentru cd



Dumnezeu mi-a dat acest Copil
(Evanghelia copilariei, atribuita in
mod gresit apostolului Toma, nr. 13;
in Evangelios apocrifos, editie
pregatita de A. Santos Otero, Madrid
1956, p. 314-315).

[osif nu i-ar multumi lui Dumnezeu
pentru astfel de motive; munca lui
nu putea fi asa. Sfantul Iosif nu este
omul solutiilor usoare si
miraculoase, ci omul perseverentei,
efortului si -cand era nevoie-
ingeniozitatii. Crestinul stie ca
Dumnezeu face minuni: ca le-a facut
cu secole In urma, ca a continuat sa
le faca si dupa aceea si continua sa le
faca acum, deoarece non est
abbreviata manus Domini (Is 59,1), nu
s-a micsorat puterea lui Dumnezeu.

Insa minunile sunt o manifestare a
atotputerniciei mantuitoare a lui
Dumnezeu, si nu pentru a rezolva
consecintele ineptitudinii sau pentru
a ne facilita confortul. Minunea pe



care v-o cere Domnul este
perseverenta in vocatia voastra
crestinad si dumnezeiasca, sfintirea
muncii de fiecare zi: minunea de a
transforma proza zilnica in versuri,
intr-un vers eroic, prin dragostea pe
care o puneti in ocupatia voastra
obisnuita. Dumnezeu va asteapta
acolo, in asa fel incat sa fiti suflete cu
simtul responsabilitatii, cu zel
apostolic, cu competenta
profesionala.

De aceea, ca lema pentru munca
voastra, va o pot indica pe aceasta:
pentru a fi de folos, slujeste. Pentru
cd, In primul rand, pentru a duce
lucrurile la bun sfarsit, trebuie sa stii
sa le termini. Eu nu cred in buna
intentie a celui care nu se straduieste
sa dobandeasca competenta necesara
pentru a-si putea indeplini in mod
corespunzator sarcinile care le-au
fost incredintate. Nu este de ajuns sa
vrei sa faci binele, ci trebuie sa si stii
sa-1 faci. Iar, daca intr-adevar vrem,



aceasta dorinta se va traduce in
straduinta de a folosi toate mijloacele
adecvate pentru a lasa lucrurile
terminate, cu perfectiune omeneasca.

Insa, de asemenea, aceasta slujire
omeneasca, aceasta capacitate pe
care am putea sd o numim tehnica,
aceasta stiinta de a indeplini propria
slujba, trebuie sa fie informata de o
trasatura care a fost fundamentala in
munca Sfantului Iosif si ar trebui sa
fie fundamentala in orice crestin:
spiritul de slujire, dorinta de a munci
pentru a contribui la binele celorlalti
oameni. Munca Sfantului Iosif nu a
fost 0o munca prin care urmarea
autoafirmarea, desi dedicarea unei
vieti operationale i-a faurit o
personalitate maturad, bine desenata.
Patriarhul Iosif muncea cu constiinta
cd implinea vointa lui Dumenzeu,
gandindu-se la binele alor sai, Isus si
Maria, si avand prezent binele
tuturor locuitorilor din micul
Nazaret.



In Nazaret, Iosif ar fi fost unul dintre
putinii mestesugari, poate chiar
singurul. Tamplar, probabil. Dar,
cum se intdmpla de obicei in satele
mici, de asemenea era capabil sa faca
si alte lucruri: sa puna din nou in
miscare o moara, care nu functiona,
sau sa repare inainte de venirea
iernii crapaturile de pe acoperis. Era
munca lui profesionald o ocupatie
indreptata spre slujire, pentru a face
agreabila viata celorlalte familii din
sat, si insotita de un zambet, de un
cuvant amiabil, de un comentariu
spus In treacat, dar care 1i ajuta la
recapatarea credintei si bucuriei pe
cei care erau pe punctul de a le
pierde.

Uneori, cand era vorba de persoane
mai sarace ca el, Iosif ar fi muncit
acceptand in schimb ceva de mica
valoare, dar care i lasa cu satisfactia
de a gandi ca au platit. De obicei Iosif
lua ceea ce era razonabil, nici mai
mult nici mai putin. Stia sa ceara



ceea ce, pe dreptate, i se cuvenea,
odata ce fidelitatea fata de
Dumnezeu nu inseamna renuntarea
la drepturi care in realitate sunt
obligatii: Sfantul Iosif trebuia sa
ceara ceea ce era just, deoarece cu
salariul dobandit prin munca lui
trebuia sa mentina Familia pe care
Dumnezeu i-a incredintat-o.

Cererea propriului drept nu trebuie
sa fie rezultatul unui egoism
individualist. Nu se iubeste
dreptatea, daca nu iti place sa o vezi
implinitd in ceea ce-i privesc pe
ceilalti. Nici nu este licit sa te inchizi
intr-o religiozitate confortabila,
uitdnd de nevoile altora. Cel care
vrea sa fie drept in fata lui
Dumnezeu se straduieste de
asemenea ca dreptatea sa se
infaptuiasca si intre oameni. Si nu
doar pentru bunul motiv de a nu se
insulta numele lui Dumnezeu, dar si
pentru ca a fi crestin inseamna a
aduna tot ceea ce este nobil si bun in



tot ceea ce este omenesc.
Parafrazand un text cunoscut al
Sfantului apostol Ioan (cf. 1 In 4,20),
se poate spune ca cine spune ca este
drept cu Dumnezeu dar nu este drept
cu ceilalti oameni, minte: iar
adevarul nu locuieste in el.

Precum toti crestinii care am trait
acel moment, am primit cu emotie si
bucurie si decizia de a celebra
sarbatoarea liturgica a Sfantului Iosif
Muncitorul. Acea sarbatoare, care
este 0 canonizare a valorii
dumnezeiesti a muncii, arata cum
Biserica, in viata ei colectiva si
publica, proclama adevarurile
centrale ale Evangheliei, pe care
Dumnezeu doreste sa se mediteze in
mod deosebit In acest timp al nostru.

Am vorbit deja mult despre aceasta
tema cu alte ocazii, dar permiteti-mi
sa insist din nou asupra naturaletii si
simplitatii vietii Sfantului Iosif, care



nu se deosebea de cea a vecinilor sai
si nici nu crea bariere innecesare.

Pentru aceasta, chiar daca uneori
este necesar in diferite momente sau
situatii, de obicei nu-mi place sa
vorbesc de muncitori catolici, de
ingineri catolici, de medici catolict,
etc., ca si cum ar fi vorba de o specie
in interiorul unui gen, ca si cum
catolicii ar forma un grup separat de
ceilalti, crednd astfel senzatia ca
exista un abis intre crestini si restul
omenirii. Respect opinia opusa, dar
ma gandesc ca este mult mai
apropiat sa vorbim de muncitori care
sunt catolici, sau de catolici care sunt
muncitori; de ingineri care sunt
catolici, sau de catolici care sunt
ingineri. Deoarece omul care crede si
exercitd o profesie intelectuala,
tehnica sau manuala, este si se simte
unit cu ceilalti, la fel ca ceilalti, cu
aceleasi drepturi si obligatii, cu
aceeasi dorinta de a fi mai bun, cu



aceeasi dorinta de a face fata
problemelor si de a le gasi o solutie.

Catolicul, asumand toate acestea, va
sti sa faca din viata lui de fiecare zi o
marturie de credinta, de speranta si
de caritate; o marturie simpla,
normalad, fara a nevoi de manifestari
iesite din comun, punand in evidenta
-cu coerenta vietii sale- prezenta
constanta a Bisericii in lume, dat
fiind ca toti catolicii sunt ei insisi
Biserica, deoarece apartin cu
drepturi depline singurului Popor al
lui Dumnezeu.

Relatia lui Iosif cu Isus

De ceva timp incoace imi place sa
recit o invocatie miscatoare la
Sfantul Iosif, pe care insasi Biserica
ne-o propune, intre rugaciunile
pregatitoare pentru Sfanta Liturghie:
O Sfinte Iosife, om binecuvantat si
fericit, caruia ti s-a dat sa-l vezi si sd-1
auzi pe Dumnezeu, pe care multi
imparati au vrut sa-l vada si sa-l



audd, dar nu l-au auzit si nici nu l-au
vazut. Si nu numai sd-l vezi si sd-1
auzi, ci sd-liei in brate, sd-1 sdaruti, sa-l
imbraci si sa-l pazesti: roaga-te
pentru noi. Aceastad rugaciune ne va
folosi pentru a intra in ultima tema
pe care vreau sa o abordez astazi:
relatia stransa a lui Iosif cu Isus.

Pentru Sfantul Iosif, viata lui Isus a
fost o continua descoperire a
propriei vocatii. Reaminteam inainte
acel primi ani plini de imprejurari in
aparent contrast: glorificarea si fuga,
maretia magilor si saracia pesterii,
cantecul Ingerilor si ticerea
oamenilor. Cand soseste momentul
prezentarii Copilului la Templu, Iosif,
care prezinta ofranda modesta a
doua vrabii, 1i intadlneste pe Simion si
pe Ana proclamand ca Isus este
Mesia. Tatdl si mama lui se mirau de
cele spuse despre el, spune Luca (Lc
2,33). Mai tarziu, cand Copilul a
ramas la Templu fara sa stie Maria si
Iosif, regdsindu-1 dupa trei zile de



cautare, acelasi evanghelist ne
povesteste ca au ramas inmdrmuriti
(Lc 2,48).

Iosif se surprinde, Iosif se mira.
Dumnezeu ii descopera incetul cu
incetul planurile sale si el se
straduieste sa le inteleagd. Precum
orice suflet care doreste sa-1 urmeze
pe Isus inde-aproape, descopera
imediat ca nu este posibil sa mergi cu
pas obosit, nu este loc pentru rutina.
Deoarece Dumnezeu nu se
conformeaza cu stabilitatea la un
nivel deja atins, cu odihna in ceea ce
avem deja. Dumnezeu mereu cere
mai mult, iar cadile Lui nu sunt caile
noastre umane. Sfantul Iosif, ca
nimeni altcineva inainte sau dupa el,
a invatat de la Isus sa fie atent pentru
a putea recunoaste minunatiile lui
Dumnezeu, pentru a avea sufletul si
inima deschise.

Dar daca Iosif a invatat de la Isus sa
traiasca intr-un mod divin, as



indrazni sa spun ca, in cele omenesti,
l-a Invatat multe lucruri pe Fiul lui
Dumenzeu. Exista ceva care nu-mi
place in titlul de tatd purtdtor de
grijd, cu care losif este desemnat
uneori, deoarece exista pericolul de
ne face sa gandim ca relatiile intre
Tosif si Isus erau reci si exterioare. Cu
siguranta credinta noastra ne spune
ca nu era tata dupa trup, Iinsa aceasta
nu este singura paternitate posibila.

Lui Iosif -citim intr-un sermon al
Sfantului Augustin- nu doar i se
datoreazda numele de tata, cii se
datoreaza acesta mai mult decdt
oricdarui altcineva. Iar apoi adauga: in
ce fel era tata? Cu atat mai mult era
tatd, cu cat mai casta era paternitatea
sa. Unii gandeau cd era tatal
Domnului nostru Isus Cristos, la fel
cum sunt tati ceilalti, care concep
dupda trup, si nu doar primesc copiil
lor ca pe un rod al afectului lor
spiritual. De aceea spune Sfantul
Luca: se credea ca era tatal lui Isus.



De ce spune doar ca se credea?
Deoarece gandirea si judecata
omeneascd se referd la ceea ce se
intampla in mod normal intre oameni.
Iar Isus nu s-a ndscut din samanta lui
Iosif. Cu toate acestea, evlaviei si
milosteniei lui Iosif, i s-a ndscut un fiu
din Fecioara Maria, care era Fiu al lui
Dumnezeu (Sf. Augustin, Sermo 51,
20: PL 38, 351).

Iosif 1-a iubit pe Isus precum un tata
isi iubeste fiul, I-a ingrijit oferindu-i
ceea ce avea mai bun. Iosif, ingrijind
acel copil, dupa cum i-a fost poruncit,
a facut din Isus un artizan: i-a
transmis slujba sa. De aceea vecinii
din Nazaret vor vorbi despre Isus,
numindu-l faber si fabri filius (Mc 6,3;
Mt 13,55): tamplar si fiu al
tamplarului. Isus a lucrat in atelierul
lui Tosif si impreuna cu Iosif. Cum ar
fi fost Iosif, cum ar fi lucrat in el
harul, pentru a putea duce la
indeplinire misiunea de a-1 forma in
cele omenesti pe Fiul lui Dumnezeu?



Caci Isus trebuia sa semene cu Iosif:
in felul de a munci, in trasaturile
caracterului sau, in modul de a vorbi.
In realismul lui Isus, in spiritul sau
de observatie, in modul de a se aseza
la masa si de a rupe painea, in
placerea de a prezenta invatatura
intr-un anumit fel, ludnd ca exemplu
lucruri din viata de zi cu zi, se
reflectd cum a fost copilaria si
tineretea lui Isus si, prin urmare,
relatia lui cu Iosif.

Nu se poate ignora sublimitatea
misterului. Acel Isus care este om,
care vorbeste cu accentul unei
anumite regiuni din Israel, care
seamana cu un mester pe nume Iosif,
acela este Fiul lui Dumnezeu. Si cine
poate sa-1 invete ceva pe Dumnezeu?
Insd este om cu adevarat si traieste
normal: mai Intai ca si copil, apoi ca
un flacau, care ajuta in atelierul lui
Iosif; si intr-un final, ca un om matur,
in floarea vietii. Isus crestea in



intelepciune, staturd si har inaintea
lui Dumnezeu si a oamenilor (Lc 2,52).

Iosif a fost, in cele omenesti,
invatatorul lui Isus; l-a ingrijit zilnic,
cu afectiune gingasa si bucuroasa
abnegatie. Nu ar fi acesta un bun
motiv pentru a-1 considera pe acest
om drept, pe acest Sfant Patriarh in
cine culmineaza credinta Vechii
Aliante, ca Invatator al vietii
inerioare? Viata interioard nu este
altceva decat relatia continua si
intima cu Cristos, pentru a ne
identifica cu El. Iar Iosif va sti sa ne
spuna multe despre Isus. De aceea sa
nu parasiti niciodata devotiunea fata
de el, ite ad Ioseph, asa cum ne spune
traditia crestina cu o fraza luata din
Vechiul Testament (Gen 41,55).

Invatator al vietii interioare,
muncitor angajat in sarcina sa,
slujitor fidel al lui Dumnezeu In
relatie continua cu Isus: acesta este
Iosif. Ite ad Ioseph. Impreund cu



Sfantul Iosif, crestinul invata ceea ce
inseamna sa fii al lui Dumnezeu si sa
traiesti pe deplin intre oameni,
sfintind lumea. Mergeti la Iosif si il
veti afla pe Isus. Mergeti la Iosif si o
veti gasi pe Maria, care a umplut
intotdeauna de pace atelierul
prietenos din Nazaret.

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/in-
atelierul-lui-iosif-2/ (20.01.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/in-atelierul-lui-iosif-2/
https://opusdei.org/ro-ro/article/in-atelierul-lui-iosif-2/

	În atelierul lui Iosif

