
opusdei.org

În atelierul lui Iosif

Omilia Omilie rostită de către
fondatorul Opus Dei pe 19-
III-1963, sărbătoarea Sfântului
Iosif și publicată în cartea "Este
Cristos care trece".

18.03.2025

Biserica întreagă îl are ca protector și
patron pe Sfântul Iosif. De-a lungul
secolelor s-a vorbit despre el,
subliniind diferite aspecte din viața
sa, mereu fidel misiunii pe care
Dumnezeu i-a încredințat-o. De
aceea, de mulți ani încoace, îmi place



să-l invoc cu un titlu duios: Părinte și
Domn al nostru.

Sfântul Iosif este într-adevăr Părinte
și Domn, care îi apără și însoțește pe
cei care îl venerează, așa cum l-a
protejat și însoțit pe Isus în timp ce
creștea și devenea om mare.
Relaționându-se cu el, unul
descoperă că Sfântul Patriarh este, în
plus, Învățător de viață interioară:
deoarece ne învață să-l cunoaștem pe
Isus, să conviețuim cu el, să ne
recunoaștem parte din familia lui
Dumnezeu. Sfântul Iosif ne învață
toate acestea fiind, cum a și fost de
fapt, un om obișnuit, un tată de
familie, un muncitor care-și câștiga
traiul cu strădania mâinilor sale. Iar
acest lucru are, pentru noi, o
semnificație care ne motivează să
medităm asupra lui și care ne umple
de bucurie.

Celebrând astăzi sărbătoarea lui,
doresc să-i evoc figura, aducând spre



memorie ceea ce ne spune
Evanghelia despre el, pentru a putea
descoperi mai bine, prin intermediul
vieții simple a Soțului Sfintei
Fecioare Maria, ceea ce ne transmite
Dumnezeu.

Figura Sfântului Iosif în
Evanghelie

Atât Sfântul Matei cât și Sfântul Luca
ne vorbesc despre Sfântul Iosif ca de
un om care venea dintr-o stirpe
ilustră: cea a lui David și Solomon,
regi ai lui Israel. Detaliile acestei
ascendențe sunt confuze din punct
de vedere istoric: nu știm care din
cele două genealogii, oferite de
evangheliști, îi correspunde Mariei -
Mamă a lui Isus după trup- și care lui
Iosif, care era tatăl lui după legea
evreiască. Nu cunoaștem nici dacă
orașul natal al Sfântului Iosif era
Betleem, unde s-a dus să se înscrie,
sau Nazaret, unde locuia și muncea.



În schimb știm că nu era o persoană
bogată: era un muncitor, precum alte
milioane de oameni din lumea
întreagă; realiza munca obositoare y
umilă pe care Dumnezeu a ales-o
pentru el însuși, când s-a întrupat și
când a dorit să trăiască treizeci de
ani, ca unul oarecare, printre noi.

Sfânta Scriptură spune că Iosif era
meșteșugar. Diverși Părinți adaugă
că a fost tâmplar. Sfântul Iustin,
vorbind de munca lui Isus, afirmă că
făcea pluguri și juguri (Sf. Justin, 
Dialogus cum Tryphone, 88, 2, 8 (PG 6,
687).);

Poate, bazându-se pe aceste cuvinte,
Sfântul Isidor din Sevilia conclude că
era fierar. În orice caz, era un
muncitor care lucra în folosul
concetățenilor lui, cu o abilitate
manuală, rod al multor ani de trudă
și sudoare.

Din relatările evanghelice se deduce
marea personalitate umană a lui



Iosif: în nici un moment apare ca
fiind un om timid sau cu frică de
viață; dimpotrivă, știe să se înfrunte
cu problemele, să treacă peste
situațiile dificile, să-și asume cu
responsabilitate și inițiativă sarcinile
care i se încredințează.

Nu sunt de acord cu modul clasic de
a-l reprezenta pe Sfântul Iosif ca pe
un bătrân, chiar dacă s-a făcut cu
buna intenție de a accentua
virginitatea perpetuă a Mariei. Eu
mi-l imaginez tânăr, puternic, poate
cu câțiva ani mai mare decât Sfânta
Fecioară, însă în floarea vieții.

Pentru a trăi virtutea castității, nu
trebuie să aștepți să fii bătrân sau să
fii lipsit de putere. Curăția naște din
iubire iar, pentru iubirea curată, nu
constituie niciun obstacol
reobustețea și bucuria tinereții.
Tinere erau inima și trupul Sfântului
Iosif când s-a căsătorit cu Maria,
când a aflat de misterul Maternității



sale divine, când a trăit împreună cu
ea respectându-i integritatea în care
Dumnezeu dorea să vină în lume, ca
un semn în plus a venirii sale printre
oameni. Cine nu este capabil să
înțeleagă o astfel de iubire, știe prea
puțin despre ceea ce este iubirea
adevărată și nu cunoaște întreaga
semnificație creștină a castității.

Spuneam că Iosif era un meșteșugar
din Galilea, un om ca mulți alții. Și ce
poate aștepta de la viață un locuitor
dintr-un sătuc pierdut ca Nazaret?
Doar muncă, în fiecare zi, mereu cu
aceeași trudă. Iar, la terminarea zilei,
o casă săracă și mică, pentru a-și
recăpăta puterile pentru a continua
lucrul în ziua următoare.

Însă numele Iosif înseamnă, în
limbra ebraică, Dumnezeu va adăuga.
Va adăuga, vieții sfinte a celor care
împlinesc voia sa, dimensiuni
nebănuite: cel mai important, ceea ce
dă valoare la toate, este



dumnezeiescul. Dumnezeu, vieții
smerite și sfinte a lui Iosif, a adăugat
-dacă mi se permite să vorbesc astfel-
viața Fecioarei Maria și cea a lui Isus,
Domnul nostru. Pe Dumnezeu
nimeni nu-l întrece în generozitate.
Iosif putea să-și asume cuvintele
rostite de Sfânta Maria, soția lui: 
Quia fecit mihi magna qui potens est,
a făcut în mine lucruri mărețe Cel
atotputernic, quia respexit
humilitatem, pentru că a privit la
umilința mea (Lc 1,48-49.).

Iosif a fost într-adevăr un om
obișnuit. Dumnezeu s-a încrezut în el
pentru a face lucruri mărețe. A știut
să trăiască, așa cum a vrut Domnul,
fiecare dintre evenimentele care i-au
alcătuit viața. De aceea, Sfânta
Scriptură îl laudă pe Iosif, afirmând
că era drept (cf. Mt 1,19.). Iar, în
limbajul ebraic, drept înseamnă pios,
slujitor ireproșabil al lui Dumnezeu,
făcător al voinței dumnezeiești (Cfr
Gen 7,1; Gen 7,1: 18,23-32; Eze 18,5;



Prov 12,10.); alte ori înseamnă bun și
caritativ față de aproapele (Cf. Tob
7,5; 9,9.).

Într-un cuvânt, dreptul este cel care
îl iubește pe Dumnezeu și
demonstrează această iubire
împlinind poruncile sale și
orientându-și viața în slujba fraților
săi, ceilalți oameni.

Credința, iubirea și speranța lui
Iosif

Dreptatea nu constă în simpla
supunere față de lege: rectitudinea
trebuie să se nască din interior,
trebuie să fie profundă, vitală,
deoarece dreptul va trăi prin credința
lui (Hab 2,4.).

A trăi din credință: aceste cuvinte,
care au fost mai apoi în nenumărate
rânduri temă de meditație pentru
apostolul Paul, se văd împlinite peste
măsură în Sfântul Iosif. Împlinirea
voinței lui Dumnezeu în el nu este o



simplă rutină sau un formalism, este
spontan și profund. Legea pe care o
trăia orice iudeu practicant nu era
pentru el un simplu cod nici o rece
recompilare de precepte, ci expresia
voinței Dumnezeului cel viu. De
aceea a știut să recunoască vocea
Domului când i s-a manifestat în mod
neașteptat și surprinzător.

Historia Sfântului Patriarh a fost o
viață simplă, dar nu o viață ușoară.
După momente înfricoșătoare, știe că
Fiul Mariei a fost zămislit de la Duhul
Sfânt. Iar acest copil, Fiu al lui
Dumnezeu, descendent din David
după trup, se naște într-o peșteră.
Îngeri sărbătoresc nașterea lui și
personalități de pe meleaguri
îndepărtate vin să-l adore, însă
Regele din Iudea vrea să-l omoare și
de aceea trebuie să fugă. Fiul lui
Dumnezeu este, în aparență, un copil
lipsit de apărare, care va trăi în
Egipt.



Relatând aceste episoade în
Evanghelia sa, Sfântul Matei
evidențiază în mod constant
fidelitatea lui Iosif, care împlinește
poruncile lui Dumnezeu fără a se
îndoi, deși uneori înețelesul acestor
porunci i se părea întunecat sau nu
vedea legătura cu restul planurilor
dumnezeiesți.

În multe ocazii Sfinții Părinți ai
Bisericii și autorii spirituali au pus în
evidență această tărie a credinței
Sfântului Iosif. Referindu-se la
cuvintele Îngerului care-i poruncea
să fugă de Irod și să se refugieze în
Egipt (Cf. Mt 2,13.), Ioan Gură de Aur
comentează: auzind aceasta, Iosif nu
s-a scandalizat nici nu a spus: aceasta
pare a fi o enigmă. Chiar Tu ai spus
nu demult că El va salva poporul său,
iar acum nu este capabil nici să se
salveze pe El însuși, ci trebuie să
fugim, să pornim la drum și să
îndurăm o călătorie lungă: aceasta
este contrariul la ceea ce ai promis.



Iosif nu gândește astfel, deoarece este
un bărbat fidel. Nici nu întreabă când
se va putea întoarce, în ciuda faptului
că Îngerul nu a zis când va fi,
deoarece îi spusese: stai acolo -în
Egipt- până când îți voi spune. Însă,
nu din această cauză își face
probleme, ci dimpotrivă se supune,
crede și îndură toate încercările cu
bucurie (Sf. Ioan Gură de Aur, In
Matthaeum homiliae, 8, 3, (PG 57,
85).).

Credința lui Iosif nu se clatină,
ascultarea lui este întotdeauna
strictă și rapidă. Pentru a înțelege
mai bine această învățătură pe care
ne-o oferă aici Sfântul Patriarh, e
bine să luăm în considerare faptul că
credința lui este activă, și că
docilitatea sa nu se aseamănă cu
ascultarea celui care se lasă dus de
valurile evenimentelor. Deoarece
credința creștină este tocmai
contrariul conformismului, lipsei de
activitate și energie interioară.



Iosif se abandonează fără nici o
ezitare în mâinile lui Dumnezeu, dar
niciodată nu a refuzat să reflecteze
asupra evenimentelor, și astfel a
putut dobândi de la Domnul acel
grad de cunoaștere a faptelor lui
Dumnezeu, care este adevărata
înțelepciune. Astfel, a învățat încetul
cu încetul că planurile supranaturale
au o coerență dumnezeiască, care
uneori contrazice planurile
omenești.

În diferitele circumstanțe din viața
sa, Patriarhul nu renunță la a gândi
și nici nu este delăsător față de
responsabilitatea lui. Ci dimpotrivă:
pune în slujba credinței toată trăirea
sa omenească. Când se întoarce din
Egipt auzind că Arhelau domnea în
Iudeia în locul tatălui său, Irod, s-a
temut să meargă acolo (Mt 2,22). A
învățat să se miște conform planului
divin și, ca drept confirmare că
Dumnezeu vrea acest lucru de la el, i-



a fost revelat în vis să se retragă în
Galileia.

Așa era credința Sfântului Iosif:
deplină, încrezătoare, integrală,
manifestată într-o dăruire eficace
voinței lui Dumnezeu, într-o
ascultare plină de înțelepciune. Iar,
împreună cu credința, caritatea,
iubirea. Credința lui se contopește cu
Iubirea: cu iubirea lui Dumnezeu
care tocmai ducea la îndeplinire
promisiunile făcute lui Abraham, lui
Iacob, lui Moise; cu iubirea sa de soț
față de Maria, și cu iubirea sa de tată
față de Isus. Credință și iubire în
speranța marii misiuni pe care
Dumnezeu, folosindu-se de el -un
tâmplar din Galileia-, o începea în
lume: răscumpărarea oamenilor.

Credință, iubire, speranță: acestea
sunt axele vieții Sfântului Iosif și a
oricărei vieți creștinești. Dăruirea
Sfântului Iosif apare țesută din acea
împletire a iubirii fidele, credinței



iubitoare și speranței încrezătoare.
De aceea, sărbătoarea lui este o bună
ocazie pentru ca toți să reînnoim
dăruirea noastră vocației de creștini,
pe care Domnul a oferit-o fiecăruia
dintre noi.

Când se dorește cu sinceritate să se
trăiască din credință, iubire și
speranță, reînnoirea dăruirii nu
înseamnă a relua ceva care nu se mai
folosea. Când există credință, iubire
și speranță, a se reînnoi înseamnă -în
ciuda greșelilor, căderilor și
slăbiciunilor personale- a continua în
mâinile lui Dumnezeu: a confirma un
drum de fidelitate. A reînnoi
dăruirea înseamnă, repet, fidelitate
față de ceea ce Dumnezeu vrea de la
noi: să iubim prin fapte.

Iubirea are, în mod necesar,
manifestările sale caracteristice.
Uneori se vorbește despre iubire ca
fiind un impuls spre propria
satisfacție, sau un simplu recurs



pentru a completa în mod egoist
personalitatea proprie. Și nu este
așa: iubire adevărată înseamnă a ieși
din sine, a se dărui. Iubirea este
însoțită de bucurie, însă de o bucurie
care își are rădăcinile în formă de
cruce. În timp ce ne aflăm pe pământ
și încă nu am ajuns la plinătatea
vieții viitoare, nu poate exista iubire
adevărată fără experiența
sacrificiului, a durerii. O durere care
se gustă, care este amiabilă, care este
izvor de bucurie interioară, dar o
durere reală, deoarece presupune
învingerea propriului egoism, și a
tranforma Iubirea în regula tuturor
acțiunilor noastre.

Faptele Iubirii întotdeauna sunt
mari, chiar dacă aparent este vorba
de lucruri mici. Dumnezeu s-a
apropiat de oameni, biete creaturi, și
ne-a spus că ne iubește: Deliciae meae
esse cum filiis hominum (Prov 8,31),
preferința mea sunt fiii oamenilor.
Domnul ne descoperă că totul este



important: acțiunile pe care, în ochii
noștri omenești, le considerăm
extraordinare; dar și acelea pe care,
în schimb, le considerăm de clasă
joasă. Nimic nu se pierde. Dumnezeu
nu disprețuiește pe nici un om. Toți,
urmând fiecare propria sa vocație -în
locuința dumneavoastră, în profesia
sau meseria dumneavoastră, în
îndeplinirea obligațiilor care vă
corespund conform stării
dumneavoastră, în îndatoririle
dumneavoastră de cetățean, în
exercitarea drepturilor
dumneavoastră-, suntem chemați să
participăm la împărăția cerurilor.

Aceasta ne învață viața Sfântului
Iosif: simplă, normală și obișnuită,
compusă din ani cu același servici și
din zile monotone, din punct de
vedere omenesc, care se succed una
după alta. M-am gândit la aceasta de
multe ori meditând asupra figurii
Sfântului Iosif, și acesta este unul



dintre motivele care mă face să simt
o devoțiune specială față de el.

Când în discursul de încheiere a
primei sesiuni a Conciliului al II-lea
din Vatican, pe data de 8 decembrie,
Sfântul Părinte Ioan al XXIII-lea a
anunțat că în canonul Sfintei
Liturghii va fi numit și Sfântul Iosif, o
înaltă personalitate bisericească m-a
sunat imediat ca să-mi spună: 
Ralegramenti! Felicitări!: când am
ascultat acest anunț m-am gândit
imediat la dumneavoastră, la bucuria
pe care va făcut-o. Și așa a fost:
deoarece în adunarea conciliară,
care reprezintă întreaga Biserică
reunită în Duhul Sfânt, se proclamă
inmensa valoare supranaturală a
vieții Sfântului Iosif, valorea unei
vieți simple de muncă înaintea lui
Dumnezeu, în totală îndeplinire a
voinței dumnezeiești.



A sfinți munca, a se sfinți prin
muncă, a sfinți prin intermediul
muncii

Descriind spiritul asociației la care
mi-am dăruit viața, Opus Dei, am
afirmat că se sprijină, asemenea unei
balamale, în munca obișnuită, în
munca profesională desfășurată în
mijlocul lumii. Vocația divină ne
încredințează o misiune, ne invită să
luăm parte în sarcina unică a
Bisericii, pentru a fi astfel martori ai
lui Cristos înaintea semenilor noștri
și să conducem toate lucrurile spre
Dumnezeu.

Vocația aprinde o lumină care ne
permite să recunoaștem sensul
existenței noastre. Aceasta înseamnă,
cu strălucirea credinței, a ne
convinge de care este scopul
realității noastre pământești. Viața
noastră, cea prezentă, cea trecută și
cea viitoare, capătă un nou orizont, o
profunzime pe care înainte nici



măcar nu o bănuiam. Toate
întâmplările și evenimentele acum
și-au găsit adevăratul loc: înțelegem
în ce direcție ne conduce Domnul și
ne simțim copleșiți de această
misiune care ni se încredințează.

Dumnezeu ne scoate din întunericul
ignoranței noastre, din pășirea
noastră incertă printre incidentele
istoriei, și ne cheamă cu voce
puternică, precum într-o zi a făcut-o
cu Petru și cu Andrei: Venite post me,
et facia, vos fieri piscatores hominum
(Mt 4,19), veniți după mine și vă voi
face pescari de oameni, indiferent de
poziția pe care o ocupăm în lume.

Cel care trăiește din credință poate
întâmpina dificultăți și lupte, durere
și chiar amărăciune, dar niciodată
descurajare sau angoasă pentru că
știe că viața lui este de folos, știe de
ce a venit pe acest pământ. Ego sum
lux mundi – a exclamat Cristos –; qui
sequitur me non ambulat in tenebris,



sed habebit lumen vitae (In 8,12). Eu
sunt lumina lumii. Cine mă urmează
nu umblă în întuneric, ci va avea
lumina vieții.

Pentru a merita această lumină a lui
Dumnezeu trebuie să iubim, să avem
umilința de a ne recunoaște nevoia
de a fi salvați, și să spunem
împreună cu Petru: Doamne, la cine
să mergem? Tu ai cuvintele vieții
veșnice, iar noi am crezut și am
cunoscut că tu ești Sfântul lui
Dumnezeu (In 6,68-70). Dacă ne
comportăm cu adevărat astfel, dacă
lăsăm să pătrundă în inima noastră
chemarea lui Dumnezeu, vom putea
într-adevăr să repetăm de asemenea
că nu umblăm în întuneric, căci peste
mizeriile și defectele noastre
strălucește lumina lui Dumnezeu,
precum soarele strălucește asupra
furtunii.

Credința și vocația de creștini
afectează întreaga noastră existență,



nu doar o parte. Relațiile cu
Dumnezeu sunt neapărat relații de
dăruire, și asumă un sens de
totalitate. Atitudinea omului
credincios este aceea de a privi viața,
în toate dimensiunile ei, dintr-o
perspectivă nouă: aceea pe care ne-o
dă Dumnezeu.

Voi cei care celebrați astăzi împreună
cu mine această sărbătoare a
Sfântului Iosif, formați parte din case
diferite, aparțineți unor națiuni, rase
și limbi atât de diverse. V-ați educat
în sălile centrelor universitare sau în
ateliere și școli profesionale, ați
exercitat timp de mulți ani profesia
voastră, ați făcut relații profesionale
și personale cu colegii voștri, ați
participat la soluționarea
problemelor colective ale firmelor și
ale societății voastre.

Așadar, vă reamintesc, încă o dată, că
toate acestea fac parte din planurile
divine. Vocația voastră omenească



face parte, și o parte importantă, din
vocația voastră dumnezeiască.
Acesta este motivul pentru care
trebuie să vă sfințiți, contribuind în
același timp la sfințirea celorlați, a
semenilor voștri, tocmai sfințind
munca și mediul în care trăiți: acea
profesie sau meserie care umple
zilele voastre, care conferă o
fizionomie aparte personalității
voastre umane, care este modul
vostru de a fi în lume; acea casă, acea
familie a voastră; și acel neam, în
care v-ați născut și pe care îl iubiți.

Munca însoțește în mod inevitabil
viața omului pe pământ. Alături de
ea apare efortul, truda și oboseala:
manifestări ale durerii și a luptei
care fac parte din existența noastră
umană actuală și care sunt semne ale
realității păcatului și ale nevoii de
mântuire. Dar munca în sine nu este
o rușine, nici un blestem sau o
pedeapsă: cine vorbește astfel nu a
citit bine Sfânta Scriptură.



Este momentul ca noi creștinii să
spunem răspicat că munca este un
dar de la Dumnezeu și că nu are nici
un rost să împărțim oamenii în
diferite categorii după tipurile de
muncă, considerând unele sarcini
mai nobile decât altele. Munca, orice
muncă, este o mărturie a demnității
omului, a stăpânirii sale asupra
creației. Este o ocazie de dezvoltare a
propriei personalități. Este o legătură
de unire cu celelalte făpturi, o sursă
de resurse pentru întreținerea
propriei familii; un mijloc pentru a
contribui la îmbunătățirea societății
în care se trăiește și la progresul
omenirii.

Pentru un creștin, aceste perspective
se prelungesc și se extind. Deoarece
munca apare ca fiind participare în
lucrarea creatoare a lui Dumnezeu,
care, la crearea omului, l-a
binecuvântat spunându-i: Fiți
rodnici, înmulțiți-vă, umpleți
pământul și supuneți-l; stăpâniți peste



peștii mării, peste păsările cerului și
peste toate ființele care se târăsc pe
pământ (Gen 1,28). Deoarece, în plus,
fiind însușită de Cristos, munca ni se
prezintă ca o realitate răscumpărată
și răscumpărătoare: nu doar că este
ambientul în care se mișcă omul, dar
și mijlocul și drumul de sfințire,
realitate sfințibilă și sfințitoare.

Este bine să nu uităm, așadar, că
această demnitate a muncii se
întemeiază pe Iubire. Marele
privilegiu al omului este puterea de a
iubi, trascenzând astfel ceea ce este
efemer și tranzitoriu. Poate iubi
celelate creaturi, poate spune un „tu”
și un „eu” plin de sens. Și poate să-l
iubească pe Dumnezeu, care ne
deschide porțile cerului, care ne face
membri ai familiei sale, care de
asemenea ne permite să-i vorbim ca
între egali, față în față.

De aceea omul nu trebuie să se
limiteze la a face lucruri, la a



construi obiecte. Munca naște din
iubire, manifestă iubirea, se
îndreaptă spre iubire. Îl recunoaștem
pe Dumnezeu nu doar în spectacolul
naturii, dar și în experiența propriei
noastre lucrări, a efortului nostru.
Astfel munca este rugăciune, aducere
de mulțumire, deoarece ne știm puși
de Dumnezeu pe acest pământ, iubiți
de El, moștenitori ai promisiunilor
Lui. Este corect să ni se spună: fie că
mâncați, fie că beți, fie că faceți
altceva, toate să le faceți spre gloria
lui Dumnezeu (1 Cor 10,31).

Munca profesională este de
asemenea apostolat, prilej de dăruire
celorlalți oameni, pentru a-i revela
pe Cristos și pentru a-i conduce la
Dumnezeu Tatăl, consecință a
carității pe care Duhul Sfânt o
revarsă în suflete. Printre indicațiile,
pe care le face Sfântul Paul
efesenilor, asupra modului în care
trebuie să se manifeste schimbarea
provocată în ei, convertirea și



chemarea lor la creștinism, o găsim
pe aceasta: cel care fura să nu mai
fure, ci mai degrabă să trudească
muncind cu mâinile sale, făcând ceva
bun ca să aibă din ce da celui care are
nevoie (Efes 4,28). Oamenii au nevoie
de pâinea pământească care îi țin în
viață, dar și de pâinea din cer care
să-i lumineze și să le încălzească
inimile. Cu munca voastră, cu
inițiativele care se promovează prin
intermediul ei, în conversațiile
voastre, în relațiile voastre, puteți și
trebuie să concretizați acest precept
apostolic.

Dacă muncim cu acest spirit, viața
noastră, în mijlocul limitărilor
condiției noastre pământești, va fi o
pregustare a gloriei cerești, a acelei
comunități cu Dumnezeu și cu sfinții,
în care va domni doar iubirea,
dăruirea, fidelitatea, prietenia și
bucuria. În ocupația voastră
profesională, obișnuită și normală,
veți găsi materia -reală, consistentă,



valoroasă- pentru a desfășura
întreaga viață creștină, pentru a
actualiza harul care ne vine de la
Cristos.

În acea ocupație profesională a
voastră, îndeplinită în prezența lui
Dumnezeu, se vor pune în joc
credința, speranța și caritatea.
Incidentele lor, relațiile și
problemele care însoțesc munca
voastră, vă vor alimenta rugăciunea.
Efortul de a-și îndeplini ocupația
obișnuită va fi o oportunitate de a
trăi Crucea, care este esențială
pentru creștin. Experiența slăbiciunii
voastre, eșecurile care există
întotdeauna în orice strădanie
omenească, vă vor oferi mai mult
realism, mai multă umilință, mai
multă înțelegere față de ceilalți.
Succesele și bucuriile vă vor invita să
mulțumiți și să credeți că nu trăiți
pentru voi înșivă, ci pentru slujirea
celorlalți și al lui Dumnezeu.



Pentru a fi de folos, slujirea

Pentru a vă purta astfel, pentru a vă
sfinți profesia, este necesar înainte
de toate să lucrați bine, cu seriozitate
omenească și supranaturală. Vreau
să reamintesc acum, prin contrast,
ceea ce relatează un fragment vechi
luat din Evangheliile apocrife: Tatăl
lui Isus, care era tâmplar, făcea
pluguri și juguri. Odată -continuă
relatarea- i s-a comandat un pat de
către o anumită persoană bine
poziționată social. Dar s-a dovedit că
o bară era mai scurtă decât cealaltă,
iar Iosif nu știa ce să facă. Atunci
copilui Isus i-a spus tatălui său: pune
cele două bare pe pământ și egalează-
le la un capăt. Așa a făcut Iosif. Isus s-
a pus în partea cealaltă, a luat bara
mai scurtă și a întins-o, lăsând-o la fel
de lungă ca cealaltă. Iosif, tatăl său, s-
a umplut de admirație când a văzut
minunea, și și-a îmbrățișat copilul și
la sărutat, spunând: cât de
binecuvântat sunt, pentru că



Dumnezeu mi-a dat acest Copil
(Evanghelia copilăriei, atribuită în
mod greșit apostolului Toma, nr. 13;
în Evangelios apocrifos, ediție
pregătită de A. Santos Otero, Madrid
1956, p. 314-315).

Iosif nu i-ar mulțumi lui Dumnezeu
pentru astfel de motive; munca lui
nu putea fi așa. Sfântul Iosif nu este
omul soluțiilor ușoare și
miraculoase, ci omul perseverenței,
efortului și -când era nevoie-
ingeniozității. Creștinul știe că
Dumnezeu face minuni: că le-a făcut
cu secole în urmă, că a continuat să
le facă și după aceea și continuă să le
facă acum, deoarece non est
abbreviata manus Domini (Is 59,1), nu
s-a micșorat puterea lui Dumnezeu.

Însă minunile sunt o manifestare a
atotputerniciei mântuitoare a lui
Dumnezeu, și nu pentru a rezolva
consecințele ineptitudinii sau pentru
a ne facilita confortul. Minunea pe



care v-o cere Domnul este
perseverența în vocația voastră
creștină și dumnezeiască, sfințirea
muncii de fiecare zi: minunea de a
transforma proza zilnică în versuri,
într-un vers eroic, prin dragostea pe
care o puneți în ocupația voastră
obișnuită. Dumnezeu vă așteaptă
acolo, în așa fel încât să fiți suflete cu
simțul responsabilității, cu zel
apostolic, cu competență
profesională.

De aceea, ca lemă pentru munca
voastră, vă o pot indica pe aceasta: 
pentru a fi de folos, slujește. Pentru
că, în primul rând, pentru a duce
lucrurile la bun sfârșit, trebuie să știi
să le termini. Eu nu cred în buna
intenție a celui care nu se străduiește
să dobândească competența necesară
pentru a-și putea îndeplini în mod
corespunzător sarcinile care le-au
fost încredințate. Nu este de ajuns să
vrei să faci binele, ci trebuie să și știi
să-l faci. Iar, dacă într-adevăr vrem,



această dorință se va traduce în
străduința de a folosi toate mijloacele
adecvate pentru a lăsa lucrurile 
terminate, cu perfecțiune omenească.

Însă, de asemenea, această slujire
omenească, această capacitate pe
care am putea să o numim tehnică,
această știință de a îndeplini propria
slujbă, trebuie să fie informată de o
trăsătură care a fost fundamentală în
munca Sfântului Iosif și ar trebui să
fie fundamentală în orice creștin:
spiritul de slujire, dorința de a munci
pentru a contribui la binele celorlalți
oameni. Munca Sfântului Iosif nu a
fost o muncă prin care urmărea
autoafirmarea, deși dedicarea unei
vieți operaționale i-a făurit o
personalitate matură, bine desenată.
Patriarhul Iosif muncea cu conștiința
că împlinea voința lui Dumenzeu,
gândindu-se la binele alor săi, Isus și
Maria, și având prezent binele
tuturor locuitorilor din micul
Nazaret.



În Nazaret, Iosif ar fi fost unul dintre
puținii meșteșugari, poate chiar
singurul. Tâmplar, probabil. Dar,
cum se întâmplă de obicei în satele
mici, de asemenea era capabil să facă
și alte lucruri: să pună din nou în
mișcare o moară, care nu funcționa,
sau să repare înainte de venirea
iernii crăpăturile de pe acoperiș. Era
munca lui profesională o ocupație
îndreptată spre slujire, pentru a face
agreabilă viața celorlalte familii din
sat, și însoțită de un zâmbet, de un
cuvânt amiabil, de un comentariu
spus în treacăt, dar care îi ajută la
recăpătarea credinței și bucuriei pe
cei care erau pe punctul de a le
pierde.

Uneori, când era vorba de persoane
mai sărace ca el, Iosif ar fi muncit
acceptând în schimb ceva de mică
valoare, dar care îi lăsa cu satisfacția
de a gândi că au plătit. De obicei Iosif
lua ceea ce era razonabil, nici mai
mult nici mai puțin. Știa să ceară



ceea ce, pe dreptate, i se cuvenea,
odată ce fidelitatea față de
Dumnezeu nu înseamnă renunțarea
la drepturi care în realitate sunt
obligații: Sfântul Iosif trebuia să
ceară ceea ce era just, deoarece cu
salariul dobândit prin munca lui
trebuia să mențină Familia pe care
Dumnezeu i-a încredințat-o.

Cererea propriului drept nu trebuie
să fie rezultatul unui egoism
individualist. Nu se iubește
dreptatea, dacă nu îți place să o vezi
împlinită în ceea ce-i privesc pe
ceilalți. Nici nu este licit să te închizi
într-o religiozitate confortabilă,
uitând de nevoile altora. Cel care
vrea să fie drept în fața lui
Dumnezeu se străduiește de
asemenea ca dreptatea să se
înfăptuiască și între oameni. Și nu
doar pentru bunul motiv de a nu se
insulta numele lui Dumnezeu, dar și
pentru că a fi creștin înseamnă a
aduna tot ceea ce este nobil și bun în



tot ceea ce este omenesc.
Parafrazând un text cunoscut al
Sfântului apostol Ioan (cf. 1 In 4,20),
se poate spune că cine spune că este
drept cu Dumnezeu dar nu este drept
cu ceilalți oameni, minte: iar
adevărul nu locuiește în el.

Precum toți creștinii care am trăit
acel moment, am primit cu emoție și
bucurie și decizia de a celebra
sărbătoarea liturgică a Sfântului Iosif
Muncitorul. Acea sărbătoare, care
este o canonizare a valorii
dumnezeiești a muncii, arată cum
Biserica, în viața ei colectivă și
publică, proclamă adevărurile
centrale ale Evangheliei, pe care
Dumnezeu dorește să se mediteze în
mod deosebit în acest timp al nostru.

Am vorbit deja mult despre această
temă cu alte ocazii, dar permiteți-mi
să insist din nou asupra naturaleții și
simplității vieții Sfântului Iosif, care



nu se deosebea de cea a vecinilor săi
și nici nu crea bariere innecesare.

Pentru aceasta, chiar dacă uneori
este necesar în diferite momente sau
situații, de obicei nu-mi place să
vorbesc de muncitori catolici, de 
ingineri catolici, de medici catolici,
etc., ca și cum ar fi vorba de o specie
în interiorul unui gen, ca și cum
catolicii ar forma un grup separat de
ceilalți, creând astfel senzația că
există un abis între creștini și restul
omenirii. Respect opinia opusă, dar
mă gândesc că este mult mai
apropiat să vorbim de muncitori care
sunt catolici, sau de catolici care sunt
muncitori; de ingineri care sunt
catolici, sau de catolici care sunt
ingineri. Deoarece omul care crede și
exercită o profesie intelectuală,
tehnică sau manuală, este și se simte
unit cu ceilalți, la fel ca ceilalți, cu
aceleași drepturi și obligații, cu
aceeași dorință de a fi mai bun, cu



aceeași dorință de a face față
problemelor și de a le găsi o soluție.

Catolicul, asumând toate acestea, va
ști să facă din viața lui de fiecare zi o
mărturie de credință, de speranță și
de caritate; o mărturie simplă,
normală, fără a nevoi de manifestări
ieșite din comun, punând în evidență
-cu coerența vieții sale- prezența
constantă a Bisericii în lume, dat
fiind că toți catolicii sunt ei înșisi
Biserica, deoarece aparțin cu
drepturi depline singurului Popor al
lui Dumnezeu.

Relația lui Iosif cu Isus

De ceva timp încoace îmi place să
recit o invocație mișcătoare la
Sfântul Iosif, pe care însăși Biserica
ne-o propune, între rugăciunile
pregătitoare pentru Sfânta Liturghie:
O Sfinte Iosife, om binecuvântat și
fericit, căruia ți s-a dat să-l vezi și să-l
auzi pe Dumnezeu, pe care mulți
împărați au vrut să-l vadă și să-l



audă, dar nu l-au auzit și nici nu l-au
văzut. Și nu numai să-l vezi și să-l
auzi, ci să-l iei în brațe, să-l săruți, să-l
îmbraci și să-l păzești: roagă-te
pentru noi. Această rugăciune ne va
folosi pentru a intra în ultima temă
pe care vreau să o abordez astăzi:
relația strânsă a lui Iosif cu Isus.

Pentru Sfântul Iosif, viața lui Isus a
fost o continuă descoperire a
propriei vocații. Reaminteam înainte
acei primi ani plini de împrejurări în
aparent contrast: glorificarea și fuga,
măreția magilor și sărăcia peșterii,
cântecul Îngerilor și tăcerea
oamenilor. Când sosește momentul
prezentării Copilului la Templu, Iosif,
care prezintă ofranda modestă a
două vrăbii, îi întâlnește pe Simion și
pe Ana proclamând că Isus este
Mesia. Tatăl și mama lui se mirau de
cele spuse despre el, spune Luca (Lc
2,33). Mai târziu, când Copilul a
rămas la Templu fără să știe Maria și
Iosif, regăsindu-l după trei zile de



căutare, același evanghelist ne
povestește că au rămas înmărmuriți
(Lc 2,48).

Iosif se surprinde, Iosif se miră.
Dumnezeu îi descoperă încetul cu
încetul planurile sale și el se
străduiește să le înțeleagă. Precum
orice suflet care dorește să-l urmeze
pe Isus înde-aproape, descoperă
imediat că nu este posibil să mergi cu
pas obosit, nu este loc pentru rutină.
Deoarece Dumnezeu nu se
conformează cu stabilitatea la un
nivel deja atins, cu odihna în ceea ce
avem deja. Dumnezeu mereu cere
mai mult, iar căile Lui nu sunt căile
noastre umane. Sfântul Iosif, ca
nimeni altcineva înainte sau după el,
a învățat de la Isus să fie atent pentru
a putea recunoaște minunățiile lui
Dumnezeu, pentru a avea sufletul și
inima deschise.

Dar dacă Iosif a învățat de la Isus să
trăiască într-un mod divin, aș



îndrăzni să spun că, în cele omenești,
l-a învățat multe lucruri pe Fiul lui
Dumenzeu. Există ceva care nu-mi
place în titlul de tată purtător de
grijă, cu care Iosif este desemnat
uneori, deoarece există pericolul de
ne face să gândim că relațiile între
Iosif și Isus erau reci și exterioare. Cu
siguranță credința noastră ne spune
că nu era tată după trup, însă aceasta
nu este singura paternitate posibilă.

Lui Iosif -citim într-un sermon al
Sfântului Augustin- nu doar i se
datorează numele de tată, ci i se
datorează acesta mai mult decât
oricărui altcineva. Iar apoi adaugă: în
ce fel era tată? Cu atât mai mult era
tată, cu cât mai castă era paternitatea
sa. Unii gândeau că era tatăl
Domnului nostru Isus Cristos, la fel
cum sunt tați ceilalți, care concep
după trup, și nu doar primesc copiii
lor ca pe un rod al afectului lor
spiritual. De aceea spune Sfântul
Luca: se credea că era tatăl lui Isus.



De ce spune doar că se credea?
Deoarece gândirea și judecata
omenească se referă la ceea ce se
întâmplă în mod normal între oameni.
Iar Isus nu s-a născut din sămânța lui
Iosif. Cu toate acestea, evlaviei și
milosteniei lui Iosif, i s-a născut un fiu
din Fecioara Maria, care era Fiu al lui
Dumnezeu (Sf. Augustin, Sermo 51,
20: PL 38, 351).

Iosif l-a iubit pe Isus precum un tată
își iubește fiul, l-a îngrijit oferindu-i
ceea ce avea mai bun. Iosif, îngrijind
acel copil, după cum i-a fost poruncit,
a făcut din Isus un artizan: i-a
transmis slujba sa. De aceea vecinii
din Nazaret vor vorbi despre Isus,
numindu-l faber și fabri filius (Mc 6,3;
Mt 13,55): tâmplar și fiu al
tâmplarului. Isus a lucrat în atelierul
lui Iosif și împreună cu Iosif. Cum ar
fi fost Iosif, cum ar fi lucrat în el
harul, pentru a putea duce la
îndeplinire misiunea de a-l forma în
cele omenești pe Fiul lui Dumnezeu?



Căci Isus trebuia să semene cu Iosif:
în felul de a munci, în trăsăturile
caracterului său, în modul de a vorbi.
În realismul lui Isus, în spiritul său
de observație, în modul de a se așeza
la masă și de a rupe pâinea, în
plăcerea de a prezenta învățătura
într-un anumit fel, luând ca exemplu
lucruri din viața de zi cu zi, se
reflectă cum a fost copilăria și
tinerețea lui Isus și, prin urmare,
relația lui cu Iosif.

Nu se poate ignora sublimitatea
misterului. Acel Isus care este om,
care vorbește cu accentul unei
anumite regiuni din Israel, care
seamănă cu un meșter pe nume Iosif,
acela este Fiul lui Dumnezeu. Și cine
poate să-l învețe ceva pe Dumnezeu?
Însă este om cu adevărat și trăiește
normal: mai întâi ca și copil, apoi ca
un flăcău, care ajută în atelierul lui
Iosif; și într-un final, ca un om matur,
în floarea vieții. Isus creștea în



înțelepciune, statură și har înaintea
lui Dumnezeu și a oamenilor (Lc 2,52).

Iosif a fost, în cele omenești,
învățătorul lui Isus; l-a îngrijit zilnic,
cu afecțiune gingașă și bucuroasă
abnegație. Nu ar fi acesta un bun
motiv pentru a-l considera pe acest
om drept, pe acest Sfânt Patriarh în
cine culminează credința Vechii
Alianțe, ca Învățător al vieții
inerioare? Viața interioară nu este
altceva decât relația continuă și
intimă cu Cristos, pentru a ne
identifica cu El. Iar Iosif va ști să ne
spună multe despre Isus. De aceea să
nu părăsiți niciodată devoțiunea față
de el, ite ad Ioseph, așa cum ne spune
tradiția creștină cu o frază luată din
Vechiul Testament (Gen 41,55).

Învățător al vieții interioare,
muncitor angajat în sarcina sa,
slujitor fidel al lui Dumnezeu în
relație continuă cu Isus: acesta este
Iosif. Ite ad Ioseph. Împreună cu



Sfântul Iosif, creștinul învață ceea ce
înseamnă să fii al lui Dumnezeu și să
trăiești pe deplin între oameni,
sfințind lumea. Mergeți la Iosif și îl
veți afla pe Isus. Mergeți la Iosif și o
veți găsi pe Maria, care a umplut
întotdeauna de pace atelierul
prietenos din Nazaret.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/in-

atelierul-lui-iosif-2/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/in-atelierul-lui-iosif-2/
https://opusdei.org/ro-ro/article/in-atelierul-lui-iosif-2/

	În atelierul lui Iosif

