
opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (06): Până la
punerea în practică.
Prudența.

Reflectarea, alegerea căii,
trecerea la acțiune. Trei
momente esențiale care
conturează prudența, virtutea
necesară pentru a face binele în
singurul loc real: aici și acum.

14.02.2025

Într-un tablou în ulei păstrat la
Berlin, Rembrandt a pictat în 1627 un
bătrân așezat la o masă, în



penumbră. În jurul său sunt
îngrămădite monede de aur și titluri
de proprietate. Printre obiecte se află
și un ceas, simbol al faptului că
timpul său este limitat. Bătrânul
poartă ochelari pentru a-și compensa
vederea slabă și își luminează masa
și averea cu ajutorul unei lumânări,
pe care o acoperă cu mâna dreaptă: o
lumină nesigură, asemenea firului
subțire al vieții sale, care se va stinge
curând.

Astfel și-a imaginat marele artist
parabola pe care Isus a rostit-o în
fața unei mulțimi de mii de oameni:
„Țarina unui om bogat a rodit mult.
Și el cugeta în sine, zicând: «Ce voi
face? Căci nu am unde să-mi adun
roadele». Și a zis: «Aceasta voi face:
îmi voi dărâma hambarele și voi zidi
altele mai mari și voi strânge acolo
tot grâul și bunătățile mele. Și voi
zice sufletului meu: Suflete, ai multe
bunătăți strânse pentru mulți ani;
odihnește-te, mănâncă, bea și



veselește-te». Însă Dumnezeu i-a zis:
«Nebunule! În această noapte ți se va
cere sufletul. Și cele ce ai pregătit ale
cui vor fi?» Așa se întâmplă cu cel
care își adună comori pentru sine,
dar nu este bogat înaintea lui
Dumnezeu” (Lc 12,16-21).

Dumnezeu Însuși îl numește pe acest
om „nebun” sau imprudent. „Omul
pe care toți îl considerau inteligent și
norocos este, în ochii lui Dumnezeu,
un idiot: «Nebunule», îi spune El. În
fața a ceea ce este cu adevărat
autentic, el apare, cu toate calculele
sale, ca fiind absurd și miop, pentru
că în aceste calcule a uitat ce este
esențial: că sufletul său tânjea după
ceva mai mult decât bunuri și plăceri
și că într-o zi se va afla în fața lui
Dumnezeu” [1]. Acest om nu și-a dat
seama că sensul vieții sale se rezuma
la iubirea față de Dumnezeu și față
de aproapele. De aceea, atunci când a
avut ocazia să facă ceva pentru
ceilalți, nu a reușit să se gândească la



nimic dincolo de sine însuși. În
realitate, ignora „care este adevărata
stare a lucrurilor”; nu putea face
binele, pentru că „binele este ceea ce
este conform realității” [2]. De aceea
este nebun. De aceea este imprudent.

Prudențe false

Prudența este virtutea care leagă
acțiunea noastră de realitate:
prudent este omul care vede
lucrurile așa cum sunt ele în mod
real. Plecând de la această conexiune
cu realitatea, această virtute ne
conduce la alegerea mijloacelor
potrivite pentru a obține un scop bun
și la punerea lor în practică. Așadar,
prudența nu consideră bun orice
scop. De aceea, Sfântul Josemaría
spunea: „Trebuie să ne întrebăm tot
timpul: prudenţă, pentru ce?” [3]. Iar
răspunsul este: pentru a-L iubi pe
Dumnezeu și pe ceilalți. Așa cum
scria Sfântul Augustin, „prudența
este iubirea care știe să discearnă



ceea ce este util pentru a merge spre
Dumnezeu de ceea ce ne poate
îndepărta de El” [4].

Prudența trebuie însoțită de credință
și caritate pentru a nu degenera într-
una dintre formele sale false. Există,
într-adevăr, două prudențe false. Pe
de o parte, „prudența trupului” (Rom
8,6), a celui care își îndreaptă
întreaga atenție asupra plăcerilor și
bunurilor materiale, căutând doar
posesia și bucuria acestora, fără a
ține cont de scopuri mai înalte [5]. „O
numește rațiune și o folosește doar
pentru a fi mai bestial decât toate
fiarele” [6], spune Mefistofel într-o
celebră operă a lui Goethe. Pe de altă
parte, avem „viclenia”: abilitatea de a
găsi mijloace pentru a obține un scop
rău. Acest scop rău nu trebuie să fie
neapărat unul senzorial, ca și cum
plăcerea ar fi rea în sine; el poate
consta, de exemplu, într-o căutare
egoistă a propriei siguranțe, fără a
lua în considerare nevoile celorlalți 



[7], așa cum se întâmplă în cazul
bogatului din parabolă.

Adevărata prudență, afirmă 
Catehismul Bisericii Catolice,
„dispune raţiunea practică să
discearnă în orice împrejurare
adevăratul nostru bine şi să aleagă
mijloacele potrivite pentru a-l
înfăptui” [8]. Acest bine adevărat nu
se limitează la ceea ce simțim, ci
îmbrățișează întreaga persoană; este
binele care izvorăște din adevărul
lucrurilor, și nu doar din dorințele
noastre. El constă în a da fiecăruia
ceea ce i se cuvine, în a persevera pe
calea care ne va face mai fericiți –
sfințenia, iubirea, fidelitatea – în
ciuda dificultăților pe care le
întâlnim; este bucuria plăcerilor
firești în armonie cu adevărul ființei
noastre.

Această definiție a prudenței
vorbește despre discernământ și
alegere. Pentru a putea „discerne



adevăratul bine”, trebuie să ne
rafinăm voința și inima, astfel încât
acestea să iubească și să dorească
binele autentic. Aceasta se
dobândește prin celelalte virtuți, în
special prin dreptate, dar și prin tărie
și cumpătare. Virtuțile morale, de
fapt, îi indică prudenței binele: doar
prin ele se poate orienta către
scopuri bune și poate „alege
mijloacele potrivite” pentru a le
realiza. În același timp, prudența este
indispensabilă pentru orice act
virtuos, deoarece ea conectează
acțiunea cu realitatea și stabilește,
aici și acum, calea de mijloc cea mai
potrivită între două extreme
vicioase. Astfel, prudența este atât o
condiție pentru dezvoltarea
celorlalte virtuți morale, cât și
rezultatul lor. Este un cerc virtuos.
De aceea, educația și mediul în care
trăim sunt atât de importante: aici
învățăm să iubim și să gustăm
adevăratul bine, nu prin



raționamente, ci prin identificarea cu
cei pe care îi iubim.

Deliberare: să ne oprim pentru a
reflecta

Studiind în detaliu prudența, Sfântul
Toma de Aquino distinge trei acte în
cadrul ei: deliberare, decizie și
poruncă. Primele două au loc doar în
rațiunea noastră; al treilea, însă, ne
conduce la acțiune [9]. Aceste trei acte
pot fi identificate clar într-o altă
parabolă a lui Isus: cea a fecioarelor
nechibzuite și a celor înțelepte, unde
Domnul compară împărăția cerurilor
cu o parte din ceremonia unei nunți
evreiești (cf. Mt 25,1-13).

Ceremonia descrisă în parabolă
consta în conducerea miresei,
conform unor formalități, către casa
mirelui. Spre sfârșitul zilei, de obicei
miercuri, la apusul soarelui, invitații
se adunau în casa miresei. Mirele
sosea puțin înainte de miezul nopții,
însoțit de prietenii săi cei mai



apropiați, pentru a se întâlni cu
mireasa. Luminat de flăcările
candelelor, era întâmpinat de
invitați. Era un obicei ca zece femei
să-l aștepte pe mire cu lămpi montate
pe bastoane, în amintirea
solemnităților publice evreiești.
Acestea sunt cele zece fecioare
despre care Isus spune că „și-au luat
candelele” și „au ieșit în
întâmpinarea mirelui”. Întreaga
procesiune trebuia apoi să se
deplaseze, iluminată de lumina
acestor lămpi, către casa tatălui
mirelui, unde urma să aibă loc
căsătoria.

Totuși, nu toate erau pregătite în
mod egal. De fapt, „cinci dintre ele
erau nechibzuite, iar cinci erau
înțelepte. Cele nechibzuite, luându-și
candelele, nu au adus cu ele și
untdelemn; în schimb, cele înțelepte
au luat, împreună cu candelele,
untdelemn în vase.” Acestea din
urmă au fost prevăzătoare: au luat în



considerare că, de obicei, mirele nu
sosea înainte de miezul nopții; au
realizat că lămpile lor nu ar putea
rămâne aprinse atât de mult timp
(deliberare); au decis să ia cu ele vase
cu untdelemn de rezervă, în ciuda
disconfortului de a le purta (decizie);
și, în cele din urmă, au pus acest plan
în aplicare (poruncă). În schimb, cele
nechibzuite, deși poate au auzit
comentariile celorlalte despre
această problemă și chiar le-au văzut
pregătindu-se, nu au vrut să își
complice viața; s-au lăsat duse de
grabă pentru a ajunge cât mai repede
la casa miresei, atrase de jocuri și
voie bună, fără a se gândi mai mult.
Se pare că fecioarele nechibzuite au
fost imprudente mai ales din lipsă de
deliberare, lăsându-se conduse de
neatenție și superficialitate.

În cele din urmă, s-a întâmplat ceea
ce era de așteptat: „Pentru că mirele
întârzia, au ațipit toate și au adormit.
Iar la miezul nopții s-a auzit un



strigăt: «Iată, mirele! Ieșiți în
întâmpinarea lui!»”. Atunci
fecioarele s-au ridicat și și-au pregătit
candelele, dar cele nechibzuite au
descoperit că ale lor se sting din lipsă
de untdelemn. Le-au cerut atunci
celor înțelepte să le împrumute
puțin, dar acestea au refuzat, tocmai
pentru că erau prevăzătoare: „Mai
bine mergeți la cei ce vând și
cumpărați-vă, ca nu cumva să nu ne
ajungă nici nouă, nici vouă”, le-au
răspuns ele. Dar, în timp ce au plecat
să cumpere, a sosit mirele, a luat
mireasa și a început procesiunea
spre casa lui, însoțită doar de cele
cinci fecioare înțelepte, cu candelele
lor aprinse, și de o mulțime care
cânta și dansa. Odată ajunși, ușa s-a
închis și a început ospățul. Când au
sosit și cele cinci fecioare
nechibzuite, era deja prea târziu.
Deși au implorat: „Doamne, Doamne,
deschide-ne!”, au primit acest
răspuns aspru: „Adevărat vă spun:
nu vă cunosc”.



Ne putem întreba: de ce Isus le
numește pe unele înțelepte și pe
celelalte nechibzuite? Parabola
permite un răspuns bazat pe cele trei
etape ale acțiunii prudente, dar
subliniază în special prima:
deliberarea. Pentru a acționa corect,
este necesar să ne oprim și să
reflectăm asupra situației, ascultând
cu atenție realitatea lucrurilor; să ne
amintim cazuri similare și să tragem
învățăminte din ele; să cerem sfaturi
de la cei înțelepți, pentru că, așa cum
spune și Sfântul Toma, „în ceea ce
privește prudența, nimeni nu este
suficient sieși” [10]. În plus, trebuie să
fim atenți la circumstanțele în
schimbare, care pot recomanda
ajustarea planului și luarea unei noi
decizii pentru a atinge binele dorit.
În esență, este vorba despre
cunoașterea realității, condiție
indispensabilă pentru a face binele.
Nu sunt suficiente „buna intenție”
sau „buna voință”: este necesar să



umblăm în adevăr, pentru că doar
„adevărul vă va face liberi” (In 8,31).

Sfântul Josemaría încuraja
analizarea atentă a problemelor
înainte de a lua o decizie, ascultând
toate părțile implicate și evitând
graba: „Ceea ce este urgent poate
aștepta – spunea el – și ceea ce este
foarte urgent trebuie să aștepte” [11].
El sublinia importanța de a cere
sfatul Duhului Sfânt în rugăciune,
pentru că „adevărata prudență este
cea care rămâne atentă la inspirațiile
lui Dumnezeu” [12]. De asemenea,
sugera să apelăm la persoane care ne
pot ajuta, cum ar fi un director
spiritual sau cei care împărtășesc cu
noi responsabilitatea unei decizii. În
acest proces de deliberare, umilința
este esențială pentru a ne deschide
spre adevăr și pentru a ne apropia
cât mai mult de realitatea lucrurilor.

Decizie: alegerea drumului



Pentru a ilustra luarea unei decizii, al
doilea moment al prudenței, este
deosebit de clară relatarea Sfântului
Marcu despre primele ore ale
dimineții de duminică, ziua Învierii.
Maria Magdalena și celelalte femei
cumpăraseră miresme pentru a unge
trupul lui Isus și porniseră la drum
dis-de-dimineață, spunându-și una
alteia: „Cine ne va rostogoli piatra de
la intrarea în mormânt?” (Mc 16,3).
Deși nu găsiseră soluții pentru toate
dificultățile pe care le-ar fi putut
întâmpina, iubirea lor pentru Isus le-
a condus la decizia corectă,
prudentă: au ales să acționeze
bazându-se pe ceea ce știau.

„Era o piatră imensă”, comentează
Sfântul Josemaría. „Așa se întâmplă
de obicei. Obstacolele sunt evidente
de la început, dar când iubirea este
prezentă, ele nu mai sunt atât de
descurajatoare: există îndrăzneală,
hotărâre, curaj. Ceea ce trebuie făcut,
se face! Cine va rostogoli această



piatră? Singure, ele nu puteau; și
totuși, au continuat pe drumul spre
mormânt. Fiule, tu și eu, cum ne
comportăm în fața ezitărilor? Avem
această sfântă hotărâre sau trebuie
să recunoaștem că ne simțim rușinați
văzând curajul, îndrăzneala și
hotărârea acestor femei? Când au
ajuns la mormânt, „au văzut că
piatra fusese dată la o parte” (Mc
16,4). Așa se întâmplă mereu. Când
ne hotărâm să facem ceea ce trebuie,
dificultățile dispar mai ușor decât ne-
am fi așteptat” [13].

Deliberarea, primul act al prudenței,
nu poate dura la nesfârșit. La un
moment dat, trebuie să o încheiem și
să luăm o decizie. Indecizia este o
altă formă de imprudență, care face
ca întreaga analiză anterioară să fie
inutilă: nu are rost să discernem care
este cea mai virtuoasă cale de
acțiune dacă, în final, nu ne decidem
să o urmăm, fie din lipsă de
motivație, fie din teama de „ce vor



spune ceilalți”, de frica de a greși sau
din alte motive. Nu ajută la nimic să
știm ce este binele, dacă nu ne
hotărâm să-l împlinim.

„Mâine! Uneori este un semn de
prudență; de multe ori, însă, este
cuvântul celor învinși” [14], spunea și
Sfântul Josemaría. Omul prudent nu
așteaptă certitudinea acolo unde ea
nu poate exista; mai degrabă,
„preferă să greșească de douăzeci de
ori, decât să se complacă într-o
comodă lipsă de acțiune” [15]. A nu lua
o decizie este, de multe ori, o
imprudență, pentru că atunci alții –
sau pur și simplu timpul – vor decide
în locul nostru, poate cu mai puțin
discernământ. Omul prudent nu
încearcă să controleze absolut totul:
el își recunoaște limitele și își pune
încrederea în Dumnezeu, pentru că
aceasta este cea mai realistă
atitudine.



Exemplul lui Isus este elocvent. În
Evanghelie, el este prezentat ca
cineva care cunoaște realitatea,
destinul său, adevăratul său bine:
așteaptă cu prudență sosirea „orei”
sale. De exemplu, la Cana îi spune
mamei sale: „Încă nu a sosit ceasul
meu” (In 2,4). Mai târziu, în două
ocazii, Sfântul Ioan ne spune că Isus
a trecut nevăzut prin mulțime
„pentru că încă nu venise ceasul
lui” (In 7,30; 8,20). Uneori, chiar
vedem că dorințele și sentimentele
sale nu coincid (cf. Mt 26,39), dar, în
ciuda acestui fapt, el alege binele.
Acel „Sculați-vă, să mergem!” (Mt
26,46), înainte de a fi arestat în
Ghetsimani, este o alegere prudentă,
eroic de prudentă.

Poruncă: trecerea la acțiune

La sfârșitul Predicii de pe Munte,
Isus oferă câteva avertismente,
printre care și această imagine
despre persoana prudentă: „Oricine



ascultă aceste cuvinte ale mele și le
împlinește va fi asemenea cu omul
înțelept care și-a zidit casa pe stâncă
(...). Însă oricine ascultă aceste
cuvinte ale mele și nu le împlinește
va fi asemenea cu omul nechibzuit
care și-a zidit casa pe nisip” (Mt
7,24-26). Diferența dintre cel prudent
și cel nechibzuit constă, așadar, în
aplicarea celor învățate. Nu este
suficient să deliberăm și să decidem:
este necesar să trecem la acțiune.
Acesta este al treilea și ultimul
moment al adevăratei prudențe:
porunca sau executarea, despre care
Sfântul Toma spune că este cel mai
important, deoarece la ce bun să
cunoști drumul, dacă nu îl urmezi? 
[16] Imprudența nu se manifestă doar
prin grabă sau ezitare, ci și – mai des
decât ne-am aștepta – prin oprirea în
fața obstacolelor sau prin neglijența
de a face ceea ce trebuie, adesea
dintr-un motiv atât de simplu
precum uitarea.



„Gândește încet și acționează
repede”: acesta era sfatul Sfântului
Josemaría pentru Fericitul Álvaro del
Portillo [17]. Prin acest îndemn, dorea
să-l ferească de greșelile la care duce
pripirea, dar și de imprudența de a
amâna inutil decizia și punerea ei în
practică. Îndrăzneala nu este
imprudență. Mai mult, dacă este
adevărată îndrăzneală, este și
adevărată priudență. „Voinţă. —
Energie. — Exemplu. — Ceea ce
trebuie să fie făcut, se face… Fără
ezitare… Fără ocolişuri. Altfel, nici
Cisneros nu ar fi fost Cisneros ; nici
Teresa de Ahumada, Sfânta Tereza…;
nici Íñigo de Loyola, Sfântul Ignaţiu.
Dumnezeu şi îndrăzneală! —
„Regnare Christus volumus!” [18].

Întârzierile inutile în aplicarea
deciziilor pot face rău celorlalți, mai
ales în sarcinile de formare sau
conducere, cum este cazul părinților
față de copii sau al superiorilor față
de subordonați. Este nevoie de tărie



pentru a învinge teama, tentația de a
alege calea mai comodă sau
atașamentul excesiv față de propria
imagine. Acest lucru este bine
reflectat într-o scrisoare în care
Sfânta Ecaterina de Siena îl
îndeamnă pe Papa Grigore al XI-lea
să corecteze abuzurile unor clerici:
„Un astfel de soi de indulgență,
izvorâtă din iubirea de sine, din
iubirea față de rude, prieteni și pacea
pământească, este de fapt cea mai
mare cruzime, căci, dacă o rană nu
este curățată cu fier încins și
bisturiul chirurgului când este
necesar, se va infecta și, în cele din
urmă, va aduce moartea. A unge
rana poate fi plăcut pentru bolnav,
dar nu-l va vindeca” [19].

În mos firesc, îndrăzneala adevăratei
prudențe nu este incompatibilă cu
căutarea celui mai bun moment
pentru a pune în practică ceea ce s-a
decis, având mereu în vedere
caritatea și binele persoanelor.



Uneori, este necesar să așteptăm cu
răbdare. Alteori, însă, nu va fi
potrivit să așteptăm, fie pentru că
consecințele ar fi mai grave, fie
pentru că oportunitatea nu se va mai
repeta, sau din alte motive.

Persoana prudentă este cea care, aici
și acum, „își dă seama cu siguranță
dacă o anumită acțiune concretă este
calea care va duce cu adevărat la
atingerea scopului propus” [20]Dar, în
orice caz, doar punerea în practică a
ceea ce s-a decis, după o deliberare
prudentă, va realiza în noi acel
profund dor al lui Isus (Mt 5,16): „Așa
să lumineze lumina voastră înaintea
oamenilor, încât să vadă faptele
voastre bune și să-l preamărească pe
Tatăl vostru cel din ceruri”.

[1] J. Ratzinger, Mirar a Cristo,
Valencia, Edicep, 2005, pp. 20-22.



[2] J. Pieper, Virtuțile fundamentale ,
Madrid, Rialp, 1976, p. 16.

[3] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 85.

[4] Sfântul Augustin, De moribus
Ecclesiæ, I, 15, 25.

[5] Cf. Sfântul Toma de Aquino, 
Summa teologică, II-II, q. 47, a. 13,
res.

[6] J. W. Goethe, Faust, Prolog în cer.

[7] Cf. Sfântul Toma de Aquino, 
Summa teologică , II-II, q. 47, a. 8, ad
3.

[8] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1806.

[9] Summa teologică, II-II, q. 47, a. 8,
res.

[10] J. Pieper, Virtuțile fundamentale, p.
49.



[11] J. Echevarría, Memoria del Beato
Josemaría, Rialp, Madrid, 2000, p.
165.

[12] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 87.

[13] Sfântul Josemaría, note luate cu
ocazia unei meditații, 29 mar 1959.

[14] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 251.

[15] Sfântul Josemaría Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 88.

[16] Cf. Summa teologică, II-II, q. 47, a.
8, res.

[17] Scrisoare către Álvaro del Portillo,
28-II-1949, citat în Andrés Vazquez de
Prada, El fundador del Opus Dei, vol.
III, Rialp, Madrid.

[18] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 11.

[19] S. Undset, Sfânta Caterina de
Sienna, Encuentro, Madrid, 1999, p.
172.



[20] J. Pieper, Virtuțile fundamentale, p.
51.

José Brage

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-

umani-si-foarte-divini-vi-pana-la-
punerea-in-practica/ (18.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-si-foarte-divini-vi-pana-la-punerea-in-practica/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-si-foarte-divini-vi-pana-la-punerea-in-practica/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-si-foarte-divini-vi-pana-la-punerea-in-practica/

	Foarte umani, foarte divini (06): Până la punerea în practică. Prudența.

