opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (06): Pana la
punerea in practica

Reflectarea, alegerea cail,
trecerea la actiune. Trei
momente esentiale care
contureaza prudenta, virtutea
necesara pentru a face binele in
singurul loc real: aici si acum.

14.02.2025

Intr-un tablou in ulei pastrat la
Berlin, Rembrandt a pictat in 1627 un
batran asezat la o masa, in
penumbra. In jurul sdu sunt



ingramdadite monede de aur si titluri
de proprietate. Printre obiecte se afla
si un ceas, simbol al faptului ca
timpul sau este limitat. Batranul
poarta ochelari pentru a-si compensa
vederea slaba si isi lumineaza masa
si averea cu ajutorul unei lumanari,
pe care o0 acopera cu mana dreapta: o
lumina nesigurd, asemenea firului
subtire al vietii sale, care se va stinge
curand.

Astfel si-a imaginat marele artist
parabola pe care Isus a rostit-o in
fata unei multimi de mii de oameni:
,larina unui om bogat a rodit mult.
Si el cugeta In sine, zicand: «Ce voi
face? Caci nu am unde sa-mi adun
roadele». Si a zis: «Aceasta voi face:
imi voi dardma hambarele si voi zidi
altele mai mari si voi strange acolo
tot graul si bunatatile mele. Si voi
zice sufletului meu: Suflete, ai multe
bunatati stranse pentru multi ani;
odihneste-te, mananca, bea si
veseleste-te». Insd Dumnezeu i-a zis:



«Nebunule! In aceastd noapte ti se va
cere sufletul. Si cele ce ai pregatit ale
cui vor fi?» Asa se intdmpla cu cel
care isi adunad comori pentru sine,
dar nu este bogat inaintea lui
Dumnezeu” (Lc 12,16-21).

Dumnezeu Insusi il numeste pe acest
om ,nebun” sau imprudent. ,,Omul
pe care toti il considerau inteligent si
norocos este, in ochii lui Dumnezeu,
un idiot: «Nebunule», ii spune EL In
fata a ceea ce este cu adevarat
autentic, el apare, cu toate calculele
sale, ca fiind absurd si miop, pentru
ca in aceste calcule a uitat ce este
esential: ca sufletul sau tanjea dupa
ceva mai mult decat bunuri si placeri
si ca intr-o zi se va afla in fata lui
Dumnezeu” ', Acest om nu si-a dat
seama ca sensul vietii sale se rezuma
la iubirea fata de Dumnezeu si fata
de aproapele. De aceea, atunci cand a
avut ocazia sa faca ceva pentru
ceilalti, nu a reusit sa se gandeasca la
nimic dincolo de sine insusi. In



realitate, ignora ,,care este adevarata
stare a lucrurilor”; nu putea face
binele, pentru ca ,binele este ceea ce
este conform realitdtii” ¥’ De aceea
este nebun. De aceea este imprudent.

Prudente false

Prudenta este virtutea care leaga
actiunea noastra de realitate:
prudent este omul care vede
lucrurile asa cum sunt ele in mod
real. Plecand de la aceasta conexiune
cu realitatea, aceasta virtute ne
conduce la alegerea mijloacelor
potrivite pentru a obtine un scop bun
sila punerea lor in practica. Asadar,
prudenta nu considerad bun orice
scop. De aceea, Sfantul Josemaria
spunea: ,,Trebuie sd ne intrebam tot
timpul: prudenta, pentru ce?” !, Iar
raspunsul este: pentru a-L iubi pe
Dumnezeu si pe ceilalti. Asa cum
scria Sfantul Augustin, ,prudenta
este iubirea care stie sa discearna
ceea ce este util pentru a merge spre



Dumnezeu de ceea ce ne poate
indeparta de EI” ™.

Prudenta trebuie insotita de credinta
si caritate pentru a nu degenera intr-
una dintre formele sale false. Exista,
intr-adevar, doud prudente false. Pe
de o parte, ,prudenta trupului” (Rom
8,6), a celui care isi indreapta
intreaga atentie asupra placerilor si
bunurilor materiale, cautand doar
posesia si bucuria acestora, fara a
tine cont de scopuri mai inalte . ,0
numeste ratiune si o foloseste doar
pentru a fi mai bestial decat toate
fiarele” ', spune Mefistofel intr-o
celebra opera a lui Goethe. Pe de alta
parte, avem ,viclenia”: abilitatea de a
gasi mijloace pentru a obtine un scop
rau. Acest scop rau nu trebuie sa fie
neaparat unul senzorial, ca si cum
pléacerea ar fi rea in sine; el poate
consta, de exemplu, Intr-o cautare
egoista a propriei sigurante, fara a
lua in considerare nevoile celorlalti



" asa cum se intAmpld in cazul
bogatului din parabola.

Adevarata prudentd, afirma
Catehismul Bisericii Catolice,
,dispune ratiunea practica sa
discearna in orice imprejurare
adevaratul nostru bine si sa aleaga
mijloacele potrivite pentru a-1
infaptui” ™. Acest bine adevirat nu
se limiteaza la ceea ce simtim, ci
imbratiseaza intreaga persoana; este
binele care izvoraste din adevarul
lucrurilor, si nu doar din dorintele
noastre. El consta in a da fiecaruia
ceea ce i se cuvine, in a persevera pe
calea care ne va face mai fericiti —
sfintenia, iubirea, fidelitatea — in
ciuda dificultatilor pe care le
intalnim; este bucuria placerilor
firesti in armonie cu adevarul fiintei
noastre.

Aceasta definitie a prudentei
vorbeste despre discernamant si
alegere. Pentru a putea ,discerne



adevaratul bine”, trebuie sa ne
rafindm vointa si inima, astfel incat
acestea sa iubeasca si sa doreasca
binele autentic. Aceasta se
dobandeste prin celelalte virtuti, in
special prin dreptate, dar si prin tarie
si cumpatare. Virtutile morale, de
fapt, 1i indica prudentei binele: doar
prin ele se poate orienta catre
scopuri bune si poate ,alege
mijloacele potrivite” pentru a le
realiza. In acelasi timp, prudenta este
indispensabild pentru orice act
virtuos, deoarece ea conecteaza
actiunea cu realitatea si stabileste,
aici si acum, calea de mijloc cea mai
potrivita intre doua extreme
vicioase. Astfel, prudenta este atat o
conditie pentru dezvoltarea
celorlalte virtuti morale, cat si
rezultatul lor. Este un cerc virtuos.
De aceea, educatia si mediul in care
traim sunt atat de importante: aici
invatam sa iubim si sa gustam
adevdaratul bine, nu prin



rationamente, ci prin identificarea cu
cei pe care 1i iubim.

Deliberare: sa ne oprim pentru a
reflecta

Studiind in detaliu prudenta, Sfantul
Toma de Aquino distinge trei acte in
cadrul ei: deliberare, decizie si
porunca. Primele doua au loc doar in
ratiunea noastra; al treilea, insa, ne
conduce la actiune . Aceste trei acte
pot fi identificate clar intr-o alta
parabola a lui Isus: cea a fecioarelor
nechibzuite si a celor intelepte, unde
Domnul compara imparatia cerurilor
cu o parte din ceremonia unei nunti
evreiesti (cf. Mt 25,1-13).

Ceremonia descrisa in parabola
consta In conducerea miresei,
conform unor formalitati, catre casa
mirelui. Spre sfarsitul zilei, de obicei
miercuri, la apusul soarelui, invitatii
se adunau in casa miresei. Mirele
sosea putin inainte de miezul noptii,
insotit de prietenii sai cei mai



apropiati, pentru a se intalni cu
mireasa. Luminat de flacarile
candelelor, era intdmpinat de
invitati. Era un obicei ca zece femei
sa-1 astepte pe mire cu lampi montate
pe bastoane, in amintirea
solemnitatilor publice evreiesti.
Acestea sunt cele zece fecioare
despre care Isus spune ca ,,si-au luat
candelele” si ,au iesit In
intAmpinarea mirelui”. Intreaga
procesiune trebuia apoi sa se
deplaseze, iluminata de lumina
acestor lampi, catre casa tatalui
mirelui, unde urma sa aiba loc
casatoria.

Totusi, nu toate erau pregatite in
mod egal. De fapt, ,cinci dintre ele
erau nechibzuite, iar cinci erau
intelepte. Cele nechibzuite, ludndu-si
candelele, nu au adus cu ele si
untdelemn; in schimb, cele intelepte
au luat, impreuna cu candelele,
untdelemn in vase.” Acestea din
urma au fost prevazatoare: au luat in



considerare ca, de obicei, mirele nu
sosea Inainte de miezul noptii; au
realizat ca lampile lor nu ar putea
ramane aprinse atat de mult timp
(deliberare); au decis sa ia cu ele vase
cu untdelemn de rezerva, in ciuda
disconfortului de a le purta (decizie);
si, In cele din urma, au pus acest plan
in aplicare (poruncd). In schimb, cele
nechibzuite, desi poate au auzit
comentariile celorlalte despre
aceasta problema si chiar le-au vazut
pregatindu-se, nu au vrut sa isi
complice viata; s-au lasat duse de
graba pentru a ajunge cat mai repede
la casa miresei, atrase de jocuri si
voie buna, farad a se gandi mai mult.
Se pare ca fecioarele nechibzuite au
fost imprudente mai ales din lipsa de
deliberare, lasandu-se conduse de
neatentie si superficialitate.

In cele din urma, s-a intdmplat ceea
ce era de asteptat: ,Pentru ca mirele
intarzia, au atipit toate si au adormit.
Iar la miezul noptii s-a auzit un



strigat: «Iata, mirele! Iesiti in
intdmpinarea lui!»”. Atunci
fecioarele s-au ridicat si si-au pregatit
candelele, dar cele nechibzuite au
descoperit ca ale lor se sting din lipsa
de untdelemn. Le-au cerut atunci
celor intelepte sa le imprumute
putin, dar acestea au refuzat, tocmai
pentru ca erau prevazatoare: ,Mai
bine mergeti la cei ce vand si
cumparati-va, ca nu cumva sa nu ne
ajunga nici noua, nici voud”, le-au
raspuns ele. Dar, in timp ce au plecat
sa cumpere, a sosit mirele, a luat
mireasa si a Inceput procesiunea
spre casa lui, insotitd doar de cele
cinci fecioare intelepte, cu candelele
lor aprinse, si de o multime care
canta si dansa. Odata ajunsi, usa s-a
inchis si a Inceput ospatul. Cand au
sosit si cele cinci fecioare
nechibzuite, era deja prea tarziu.
Desi au implorat: ,Doamne, Doamne,
deschide-ne!”, au primit acest
raspuns aspru: ,Adevarat va spun:
nu va cunosc”.



Ne putem intreba: de ce Isus le
numeste pe unele intelepte si pe
celelalte nechibzuite? Parabola
permite un raspuns bazat pe cele trei
etape ale actiunii prudente, dar
subliniaza in special prima:
deliberarea. Pentru a actiona corect,
este necesar sa ne oprim si sa
reflectam asupra situatiei, ascultand
cu atentie realitatea lucrurilor; sa ne
amintim cazuri similare si sa tragem
invataminte din ele; sa cerem sfaturi
de la cei intelepti, pentru ca, asa cum
spune si Sfantul Toma, ,,In ceea ce
priveste prudenta, nimeni nu este
suficient siesi” "”. In plus, trebuie sa
fim atenti la circumstantele in
schimbare, care pot recomanda
ajustarea planului si luarea unei noi
decizii pentru a atinge binele dorit.
in esentd, este vorba despre
cunoasterea realitatii, conditie
indispensabild pentru a face binele.
Nu sunt suficiente ,buna intentie”
sau ,buna vointa”: este necesar sa



umbldm in adevar, pentru ca doar
c,adevarul va va face liberi” (In 8,31).

Sfantul Josemaria incuraja
analizarea atenta a problemelor
inainte de a lua o decizie, ascultand
toate partile implicate si evitand
graba: ,Ceea ce este urgent poate
astepta — spunea el - si ceea ce este
foarte urgent trebuie si astepte” "',
El sublinia importanta de a cere
sfatul Duhului Sfant in rugéciune,
pentru ca ,adevarata prudenta este
cea care ramane atenta la inspiratiile
lui Dumnezeu” ™. De asemenea,
sugera sa apelam la persoane care ne
pot ajuta, cum ar fi un director
spiritual sau cei care Impartasesc cu
noi responsabilitatea unei decizii. in
acest proces de deliberare, umilinta
este esentiala pentru a ne deschide
spre adevar si pentru a ne apropia
cat mai mult de realitatea lucrurilor.

Decizie: alegerea drumului



Pentru a ilustra luarea unei decizii, al
doilea moment al prudentei, este
deosebit de clara relatarea Sfantului
Marcu despre primele ore ale
diminetii de duminica, ziua Invierii.
Maria Magdalena si celelalte femei
cumpdrasera miresme pentru a unge
trupul lui Isus si pornisera la drum
dis-de-dimineatd, spunandu-si una
alteia: ,,Cine ne va rostogoli piatra de
la intrarea in mormant?” (Mc 16,3).
Desi nu gasisera solutii pentru toate
dificultatile pe care le-ar fi putut
intdmpina, iubirea lor pentru Isus le-
a condus la decizia corecta,
prudenta: au ales sa actioneze
bazandu-se pe ceea ce stiau.

»,Era o piatra imensa”, comenteaza
Sfantul Josemaria. ,,Asa se intampla
de obicei. Obstacolele sunt evidente
de la inceput, dar cand iubirea este
prezenta, ele nu mai sunt atat de
descurajatoare: existd indrazneala,
hotarare, curaj. Ceea ce trebuie facut,
se face! Cine va rostogoli aceasta



piatrd? Singure, ele nu puteau; si
totusi, au continuat pe drumul spre
mormant. Fiule, tu si eu, cum ne
comportam in fata ezitarilor? Avem
aceasta sfanta hotarare sau trebuie
sa recunoastem ca ne simtim rusinati
vazand curajul, indrazneala si
hotdrarea acestor femei? Cand au
ajuns la mormant, ,au vazut ca
piatra fusese data la o parte” (Mc
16,4). Asa se intdmpld mereu. Cand
ne hotaram sa facem ceea ce trebuie,
dificultatile dispar mai usor decat ne-
am fi asteptat” "%,

Deliberarea, primul act al prudentei,
nu poate dura la nesfarsit. La un
moment dat, trebuie sa o incheiem si
sa luam o decizie. Indecizia este o
alta forma de imprudenta, care face
ca intreaga analiza anterioara sa fie
inutila: nu are rost sa discernem care
este cea mai virtuoasa cale de
actiune daca, in final, nu ne decidem
sa o urmam, fie din lipsa de
motivatie, fie din teama de ,,ce vor



spune ceilalti”, de frica de a gresi sau
din alte motive. Nu ajuta la nimic sa
stim ce este binele, daca nu ne
hotdram sa-1 implinim.

,2Maine! Uneori este un semn de
prudentd; de multe ori, Insa, este
cuvantul celor invinsi” ™, spunea si
Sfantul Josemaria. Omul prudent nu
asteapta certitudinea acolo unde ea
nu poate exista; mai degraba,
sprefera sa greseasca de douazeci de
ori, decat sa se complaca intr-o
comoda lipsa de actiune” ™. Anulua
o decizie este, de multe ori, o
imprudentad, pentru ca atunci altii -
sau pur si simplu timpul - vor decide
in locul nostru, poate cu mai putin
discernamant. Omul prudent nu
incearca sa controleze absolut totul:
el 1si recunoaste limitele si isi pune
increderea in Dumnezeu, pentru ca
aceasta este cea mai realista
atitudine.



Exemplul lui Isus este elocvent. In
Evanghelie, el este prezentat ca
cineva care cunoaste realitatea,
destinul sau, adevaratul sau bine:
asteapta cu prudentda sosirea ,,orei”
sale. De exempluy, la Cana 1i spune
mamei sale: ,,incd nu a sosit ceasul
meu” (In 2,4). Mai tarziu, in doua
ocazii, Sfantul Ioan ne spune ca Isus
a trecut nevazut prin multime
spentru ca inca nu venise ceasul
Iui” (In 7,30; 8,20). Uneori, chiar
vedem ca dorintele si sentimentele
sale nu coincid (cf. Mt 26,39), dar, in
ciuda acestui fapt, el alege binele.
Acel ,Sculati-va, sd mergem!” (Mt
26,46), inainte de a fi arestat in
Ghetsimani, este o alegere prudenta,
eroic de prudenta.

Porunca: trecerea la actiune

La sfarsitul Predicii de pe Munte,
Isus ofera citeva avertismente,
printre care si aceasta imagine
despre persoana prudenta: ,,Oricine



asculta aceste cuvinte ale mele si le
implineste va fi asemenea cu omul
intelept care si-a zidit casa pe stanca
(...). Insd oricine ascultd aceste
cuvinte ale mele si nu le implineste
va fi asemenea cu omul nechibzuit
care si-a zidit casa pe nisip” (Mt
7,24-26). Diferenta dintre cel prudent
si cel nechibzuit consta, asadar, in
aplicarea celor invatate. Nu este
suficient sa deliberam si sa decidem:
este necesar sa trecem la actiune.
Acesta este al treilea si ultimul
moment al adevaratei prudente:
porunca sau executarea, despre care
Sfantul Toma spune ca este cel mai
important, deoarece la ce bun sa
cunosti drumul, daca nu il urmezi?
" Imprudenta nu se manifesta doar
prin graba sau ezitare, ci si— mai des
decat ne-am astepta — prin oprirea in
fata obstacolelor sau prin neglijenta
de a face ceea ce trebuie, adesea
dintr-un motiv atat de simplu
precum uitarea.



»,Gandeste incet si actioneaza
repede”: acesta era sfatul Sfantului
Josemaria pentru Fericitul Alvaro del
Portillo ™", Prin acest indemn, dorea
sa-1 fereasca de greselile la care duce
pripirea, dar si de imprudenta de a
amana inutil decizia si punerea ei in
practicd. Indrazneala nu este
imprudenta. Mai mult, daca este
adevarata indrazneala, este si
adevarata priudenta. ,Vointa. —
Energie. — Exemplu. — Ceea ce
trebuie sa fie facut, se face... Fara
ezitare... Fara ocoliguri. Altfel, nici
Cisneros nu ar fi fost Cisneros ; nici
Teresa de Ahumada, Sfanta Tereza...;
nici Ifiigo de Loyola, Sfantul Ignatiu.
Dumnezeu si indrazneald! —
,Regnare Christus volumus!” "%,

intarzierile inutile in aplicarea
deciziilor pot face rau celorlalti, mai
ales in sarcinile de formare sau
conducere, cum este cazul parintilor
fata de copii sau al superiorilor fata
de subordonati. Este nevoie de tarie



pentru a invinge teama, tentatia de a
alege calea mai comoda sau
atasamentul excesiv fata de propria
imagine. Acest lucru este bine
reflectat Intr-o scrisoare in care
Sfanta Ecaterina de Siena il
indeamna pe Papa Grigore al XI-lea
sa corecteze abuzurile unor clerici:
,Un astfel de soi de indulgenta,
izvorata din iubirea de sine, din
iubirea fatd de rude, prieteni si pacea
pamanteasca, este de fapt cea mai
mare cruzime, caci, daca o rana nu
este curatata cu fier incins si
bisturiul chirurgului cand este
necesar, se va infecta si, In cele din
urma, va aduce moartea. A unge
rana poate fi placut pentru bolnav,
dar nu-l va vindeca” ™.

In mos firesc, indrazneala adeviratei
prudente nu este incompatibilad cu
cautarea celui mai bun moment
pentru a pune in practica ceea ce s-a
decis, aviand mereu in vedere
caritatea si binele persoanelor.



Uneori, este necesar sa asteptam cu
rabdare. Alteori, insa, nu va fi
potrivit sa asteptam, fie pentru ca
consecintele ar fi mai grave, fie
pentru ca oportunitatea nu se va mai
repeta, sau din alte motive.

Persoana prudenta este cea care, aici
si acum, ,isi dd seama cu siguranta
daca o anumita actiune concreta este
calea care va duce cu adevarat la
atingerea scopului propus” “"Dar, in
orice caz, doar punerea in practica a
ceea ce s-a decis, dupa o deliberare
prudentad, va realiza in noi acel
profund dor al lui Isus (Mt 5,16): ,,Asa
sa lumineze lumina voastra inaintea
oamenilor, incat sa vada faptele
voastre bune si sa-1 preamareasca pe
Tatal vostru cel din ceruri”.

"7, Ratzinger, Mirar a Cristo,
Valencia, Edicep, 2005, pp. 20-22.



7. Pieper, Virtutile fundamentale ,
Madrid, Rialp, 1976, p. 16.

Bl sfantul Josemaria, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 85.

" sfantul Augustin, De moribus
Ecclesie, 1, 15, 25.

Bl cf. Sfantul Toma de Aquino,
Summa teologica, 11-11, q. 47, a. 13,
res.

'7. W. Goethe, Faust, Prolog in cer.

" cf. Sfantul Toma de Aquino,
Summa teologica , 11-11, q. 47, a. 8, ad
3.

81 catehismul Bisericii Catolice, nr.
1806.

B Summa teologica, 1I-11, q. 47, a. 8,
res.

[10]

49.

]. Pieper, Virtutile fundamentale, p.



M7, Echevarria, Memoria del Beato
Josemaria, Rialp, Madrid, 2000, p.
165.

12 Sfantul Josemaria, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 87.

131 Sfantul Josemaria, note luate cu
ocazia unei meditatii, 29 mar 1959.

14 Sfantul Josemaria, Drum, nr. 251.

™31 Sfantul Josemaria Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 88.

18 Cf. Summa teologicd, 1111, q. 47, a.
8, res.

170 Scrisoare citre Alvaro del Portillo,
28-11-1949, citat in Andrés Vazquez de
Prada, El fundador del Opus Dei, vol.
I11, Rialp, Madrid.

8 sfantul Josemaria, Drum, nr. 11.

191'S, Undset, Sfanta Caterina de
Sienna, Encuentro, Madrid, 1999, p.
172.



21, Pieper, Virtutile fundamentale, p.
51.

José Brage

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-
umani-si-foarte-divini-vi-pana-la-
punerea-in-practica/ (19.01.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-si-foarte-divini-vi-pana-la-punerea-in-practica/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-si-foarte-divini-vi-pana-la-punerea-in-practica/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-si-foarte-divini-vi-pana-la-punerea-in-practica/

	Foarte umani, foarte divini (06): Până la punerea în practică

