
opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (01): Isuse, ce
trebuie să facem
noi? Viața harului

O nouă traducere a acestui
articol despre virtuțile umane.
Aflăm că toate dorințele noastre
își pot găsi armonia în
Dumnezeu. Acest lucru cere
timp dar rezultatul final este o
reușită.

06.12.2024

Citind Confesiunile Sfântului
Augustin, putem fi surprinși să



descoperim cum acesta începe, la un
moment dat, să descrie influența
„greutății” asupra lucrurilor
materiale din jurul său. Cu
cunoștințele specifice secolului al IV-
lea, cel care avea să devină episcop
de Hippona observă că există ceva ce
face ca focul să se îndrepte
întotdeauna în sus, în timp ce o
piatră cade întotdeauna în jos.
Remarcă, de asemenea, că uleiul,
atunci când este amestecat cu apă,
tinde mereu să se așeze deasupra,
sau că, într-un fel, tot ce este
dezordonat caută ordinea pentru a se
odihni. Sfântul Augustin intuiește că,
în toate aceste mișcări, lucrurile sunt
ghidate de „greutatea” lor. Și atunci,
într-un limbaj poetic, mărturisește:
„Greutatea mea este iubirea mea; ea
mă duce oriunde sunt condus” [1].
Aceasta este o experiență universală:
ceea ce ne mișcă este ceea ce dorim,
ceea ce căutăm, ceea ce vrem.
Întotdeauna aspirăm la satisfacerea
unei dorințe care să dureze. Această



„greutate” ne conduce spre fericire,
mai mult sau mai puțin deplină. De
aceea, nu vrem să ne lăsăm înșelați
de o simplă plăcere trecătoare. Cum
putem descoperi această iubire care
l-a condus pe Sfântul Augustin?

Procesul fiecărei povești

„Ce trebuie să fac pentru a ajunge în
cer?”, L-a întrebat un tânăr pe Isus
(cf. Lc 18,18). Este un pasaj din
Scriptură care ne face să rămânem în
liniște, cu sufletul la gură, pentru că
ridică o întrebare care ne privește pe
toți. Ce va răspunde cel care este
Dumnezeu și om? Totuși, chiar
înainte de a răspunde, tânărul
folosește o expresie în care Domnul
detectează ceva curios: I se
adresează lui Isus numindu-L
„Bunule Învățător”. Răspunsul lui
Isus ni se poate părea un pic
tranșant: „Nimeni nu este bun, decât 
unul singur: Dumnezeu” (Lc 18,19).
Domnul și-a dat seama – nu știm cum



– că, deși tânărul căuta ceva mai
profund în viața sa, în realitate el
credea că acest „ceva” putea fi găsit
într-un bun creat, ceva ce putea
controla și de care se putea agăța
aici, pe pământ. De aceea, chiar dacă
în întrebarea următoare Isus se
asigură că tânărul se străduia să
respecte legea lui Dumnezeu, vrea să
meargă mai departe: vrea să-l
determine să rupă definitiv cu
mulțumirea secretă a împlinirii de
sine și cu idolii prosperității umane.
„Îți mai lipsește un lucru: vinde tot ce
ai, dă săracilor, și vei avea o comoară
în ceruri. Apoi, vino și urmează-
mă” (Lc 18,22). În această scenă
vedem chemarea Domnului, intuim
lupta interioară a tânărului, iar în
final asistăm la retragerea sa tristă.
Poate că Isus visase la un mare
discipol, dar tânărul s-a întors la
confortul casei sale, la bogățiile și
prietenii săi.



Acea mare fericire la care aspira
tânărul nu este imediat la îndemână.
Nu o putem nici gestiona, nici
controla. Singura opțiune este să ne
abandonăm în mâinile lui
Dumnezeu. Sfântul Ioan Paul al II-lea
spunea: „Dacă Dumnezeu este 
singurul Bine, niciun efort uman, nici
chiar respectarea celor mai riguroase
porunci, nu poate «împlini» Legea,
adică să-L recunoască pe Domnul ca
Dumnezeu și să-I ofere adorarea care
I se cuvine numai Lui (cf. Mt 4,10).
«Împlinirea» poate veni doar ca dar
al harului divin” [2]. De aceea, poate
mai presus de toate, avem nevoie de
răbdare, de a învăța să așteptăm
activ. Iubirea creștinului nu este o
sclipire trecătoare – deși uneori
poate fi – ci o poveste de iubire, iar
toate poveștile urmează un proces.
„Harul, de obicei, acționează la
timpul său și nu îi place să fie forțat” 
[3]. Tânărul căuta, poate, satisfacția
imediată a dorinței sale. De aceea se
neliniștea, fără să-și dea seama că



iubirea lui Dumnezeu, asemenea
seminței semănate, are nevoie de
timp pentru a crește alături de
Cristos. Totuși, vedem în Evanghelie
cum Isus îi pregătea pe ucenicii săi
treptat, fără grabă, dar și fără
întârzieri. Din închisoare, Sfântul
Ioan Botezătorul, poate puțin
nerăbdător, trimite să-L întrebe pe
Cristos prin intermediul discipolilor
săi: „Tu ești cel care trebuie să vină,
sau trebuie să așteptăm pe altul?” (Lc
7,20). Și noi, uneori, putem gândi că
Cristos nu este suficient de grăbit și
putem simți nerăbdarea de a deveni
mai buni dintr-o dată, de pe o zi pe
alta.

Pentru a forma o dorință fermă

Știm că discipolii – la fel ca toți
ceilalți – aveau nevoie de timp,
deoarece, asemenea tânărului bogat,
trebuiau mai întâi să-și purifice
imaginațiile deșarte pe care și le
făuriseră: tentația succesului, a



prestigiului, a gloriei omenești, a
unei vieți comode. Trebuiau să
înțeleagă lucruri esențiale, precum
angajamentul de „a se ruga mereu
fără a slăbi” (Lc 18,1) sau lecția de a
ierta „de șaptezeci de ori câte
șapte” (Mt 18,22). Dar, odată ce
Domnul a văzut că apostolii aveau o
pregătire minimă, după ce s-a rugat
întreaga noapte, i-a trimis pe fiecare
în parte (cf. Mt 10,1-5; Lc 6,12).
Totuși, aceasta nu înseamnă că
procesul formativ al apostolilor se
încheiase, nici pe departe. Sfântul
Josemaría spunea adesea că
formarea unui apostol nu se termină
niciodată. Era evident că, pentru
mulți dintre ei, chemarea lui
Dumnezeu nu pătrunsese încă
suficient de adânc: unii și-au pierdut
interesul pentru învățăturile Sale, „s-
au întors și nu mai umblau cu El” (In
6,66), iar alții L-au părăsit pe Isus
chiar în timpul ultimei Sale încercări.
În definitiv, nici unii, nici alții nu



aveau o dorință fermă, stabilă și
disciplinată.

Treptat, cu o răbdare divină,
Dumnezeu se apropie de inima
noastră, ne cheamă și ne trimite să
vestim Evanghelia tuturor
oamenilor. El face aceasta prin
momentele de meditație personală,
adorație euharistică, rugăciunile
vocale în care reluăm cuvintele pe
care Biserica ni le propune, dar și
prin contemplarea continuă pe
parcursul zilei. Descoperim
intimitatea cu El, gustăm prietenia
Sa, privirea Sa, fermitatea Sa,
înțelegerea Sa… Dumnezeu ne
pregătește și prin încercările vieții,
într-un proces conștient și deloc
automat, prin care, treptat, ne
eliberăm de idolii noștri, mari și
mici, interiori și exteriori, pentru a-I
face mai mult loc lui Isus în sufletul
nostru. În cele din urmă, El se
apropie de inima noastră și prin
munca noastră continuă, care ne



umple întreaga zi: „Tatăl Meu
lucrează mereu, și Eu de asemenea
lucrez” (In 5,17). Cel care a pus în
inima noastră dorința de bine –
„greutatea” care îl călăuzea pe
Sfântul Augustin – este Același care
va împlini această aspirație.

Armonia bunurilor

De-a lungul vieții, de multe ori
greșim căutând bunuri efemere, care
nu umplu inima, bunuri aparente
care nu ne conduc la Dumnezeu,
izvorul oricărui bine. Reflectând la
neliniștea tânărului bogat cu privire
la ce trebuie să facă pentru a ajunge
în cer, Sfântul Ioan Paul al II-lea
subliniază că „doar Dumnezeu poate
răspunde la întrebarea despre bine,
deoarece El este Binele. De fapt, a te
întreba despre bine înseamnă, în
ultimă instanță, a te îndrepta spre
Dumnezeu, plenitudinea bunătății.
Isus arată că întrebarea tânărului
este, de fapt, una religioasă, iar



bunătatea, care atrage și în același
timp angajează omul, își are izvorul
în Dumnezeu; mai mult decât atât, ea
este Dumnezeu Însuși” [4].

Când mulți L-au părăsit, Isus i-a
întrebat pe cei doisprezece dacă și ei
vor să plece. Petru a răspuns:
„Doamne, la cine să mergem? […] Tu
ești Sfântul lui Dumnezeu” (In
6,68-69). În acea chemare a iubirii, ei
au descoperit sensul ultim al vieții
lor: Împărăția lui Dumnezeu, viața
veșnică, cerul. Petru a descoperit
ceea ce Sfânta Tereza de Ávila avea
să spună mai târziu: „Numai
Dumnezeu este suficient” [5]. A găsit
comoara ascunsă. Este momentul în
care celelalte dorințe își găsesc un loc
armonios, rezonabil și ordonat în
inima sa; atunci bunurile la care tind
aceste dorințe devin un ansamblu
bine echilibrat. Nu trebuie să fugă de
ele, dar nici să le permită să-l
domine. Cel care Îl găsește pe
Dumnezeu mai presus de toate



celelalte bunuri se simte liber,
detașat, pregătit să ducă forța
Evangheliei tuturor creaturilor. În
același timp, posibilitatea de a nu
alege acest drum „reprezintă clar-
obscurul libertății umane. Domnul
ne invită și ne îndeamnă – pentru că
ne iubește profund! – să alegem
binele” [6].

Sfântul Josemaría ne îndemna să
iubim lumea cu pasiune, nu pentru
că lumea creată ar fi un absolut, ci
pentru că este primul dar al lui
Dumnezeu, prima sursă a dorințelor
care iau naștere în inima omului.
Totuși, aceste dorințe cer să fie
lărgite de iubirea care dă sens
tuturor acțiunilor noastre. Această
dorință divină profundă aduce
unitate întregii noastre existențe; ea
nu elimină dorințele umane – de
companie, de viitor, de proiecte – ci
le purifică și le integrează într-o
chemare la intimitate cu Dumnezeu.
Sfântul Augustin observa că virtuțile



morale, conducându-ne spre fericire,
se identifică de fapt cu iubirea de
Dumnezeu. Toate eforturile noastre
de a dobândi ușurința și plăcerea de
a face binele sunt, de fapt, eforturi de
a iubi. De aceea, episcopul de
Hippona definea fiecare virtute în
raport cu această iubire: cumpătarea
este iubirea care se păstrează
incoruptibilă, tăria este iubirea care
îndură totul, dreptatea este iubirea
care nu deviază, iar prudența este
iubirea care știe să discerne cum să
iubească mai mult [7].

***

Drumul pentru a ajunge la armonia
dorințelor noastre se consolidează pe
parcursul întregii vieți, căci este
întotdeauna o poveste. Adesea
suntem prea grăbiți, luăm decizii
pripite, căutăm satisfacții imediate…
Însă aceasta nu este o logică potrivită
pentru a începe această călătorie. În
engleză, uneori se spune că cineva



„cade în dragoste” (falls in love), ca și
cum ar fi ceva ce se întâmplă brusc.
Deși uneori o astfel de scânteie poate
exista, drumul întreg nu va fi mereu
așa. Ne poate surprinde rapiditatea
cu care Maria i-a răspuns îngerului la
vestea că va fi mama lui Mesia, ca și
cum ar fi descoperit dintr-o dată și în
mod fulgerător iubirea divină. În
realitate, Dumnezeu lucra în sufletul
Mamei noastre încă din momentul
conceperii sale imaculate și pe tot
parcursul vieții sale, o viață care a
fost, de la început, o poveste de
iubire.

[1] Sfântul Augustin, Confesiunile,
cartea 13, capitol 9.

[2] Sfântul Ioan Paul II, Litt. enc. 
Veritatis splendor, nr. 11.

[3] Sfântul Josemaría, Brazdă, nr. 668.



[4] Sfântul Ioan Paul al II-lea, Litt. enc.
Veritatis splendor, nr. 9.

[5] Sfânta Thereza din Ávila, extrasul
unui autograf găsit în cartea sa de
rugăciuni.

[6] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 24.

[7] Cf. Sfântul Augustin, «Despre
cutumele Bisericii Catolice și
manicheii» I, 15, 25.

Paul O’Callaghan

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-

umani-si-foarte-divini-i-isuse-ce-
trebuie-sa-facem-noi/ (10.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-si-foarte-divini-i-isuse-ce-trebuie-sa-facem-noi/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-si-foarte-divini-i-isuse-ce-trebuie-sa-facem-noi/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-si-foarte-divini-i-isuse-ce-trebuie-sa-facem-noi/

	Foarte umani, foarte divini (01): Isuse, ce trebuie să facem noi? Viața harului

