
opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (21):
Împărăția lui
Dumnezeu și
dreptatea Sa:
Dreptatea (II)

Relațiile cele mai importante
ale vieții noastre definesc cele
mai importante îndatoriri.
Dretpatea ne desenează un fel
de hartă pentru a nu le pierde
din vedere. Editorialul seriei
despre virtuți „Foarte umani,
foarte divini”.



02.03.2024

Spre sfârșitul după-amiezii, în piața
satului, stăpânul viei găsește alți
lucrători care încă nu au de lucru.
„Nimeni nu ne angajează”, răspund
ei. Stăpânul îi trimite să lucreze în
via sa, atunci când este deja sfârșitul
zilei (cf. Mt 20,7). Convins că, în
practică, justiția socială depinde de
propriile sale decizii, proprietarul
viei decide să-i angajeze pe acești
bieți oameni. Voit sau nu, ei își
pierduseră toată ziua și erau poate
lipsiți de minimum vital. Mai ales,
trebuie că sufereau de inutilitatea
lor, ceea ce este o angoasă
existențială profundă. Stăpânul viei
nu se mulțumește deci să le dea bani,
dar îi ajută să dea un sens vieții lor.
Isus nu propune soluții politice, dar
vrea să sublinieze că „foamea și setea
de dreptate” (Mt 5,6) trebuie să ne
conducă să căutăm soluții creative



problemelor sociale, și că nu vei fi
niciodată creștin concentrându-te
exclusiv pe chestiuni personale.

Ardoarea carității, soliditatea
justiției

Aceeași justiție care ne împinge să-l
recunoaștem pe celălalt diferit, ca
urmare să respectăm tot ce îi
aparține (viața sa, reputația sa,
bunurile sale) ne obligă să reflectăm
asupra a ceea ce constituie minimum
necesar unei vieți umane demne și
acționăm în consecință. Dacă
Dumnezeu ne-a dat toate bunurile
pământului pentru ca bărbații și
femeile să se poată bucura de viața
în comuniune, nu putem fi
indiferenți faptului că, în timp ce
unii se bucură de o viață
confortabilă, alții să moară de foame
sau să nu poată beneficia, de
exemplu, de o educație care le-ar
deschide noi perspective.



„Lumea există pentru toți, pentru că
noi toți, ca ființe umane, ne naștem
pe acest pământ cu aceeași
demnitate (…). Prin urmare, ca și
comunitate, suntem chemați să
veghem ca fiecare persoană să
trăiască cu demnitate și să aibă
oportunități potrivite pentru
dezvoltarea sa integrală” [1].
Provocările ecologice, de exemplu,
nu pot fi disociate de o reflecție
asupra justiției. Un creștin trebuie să
se simtă mereu responsabil de lumea
pe care vrea să o lase generațiilor
următoare, independent de opiniile
sale legitime asupra diverselor
probleme și a soluțiilor lor posibile.

Ardoarea carității noastre și
soliditatea justiției noastre ne dau
criteriile și forța necesare pentru a
ne trăi mai bine relațiile cu ceilalți.

Logic, legăturile carității ne
condiționează datoria dreptății, iar
aceste două virtuți determină



numeroase decizii pe care le luăm
zilnic: a avea grijă de familia mea
este prioritară în raport cu alte
inițiative sociale posibile. „Porunca
carității” [2] asupra căreia a insistat
sfântul Josemaría este și o poruncă a
justiției: nu voi fi drept față de mama
mea bolnavă, dacă nu voi găsi timpul
să o vizitez fiindcă sunt ocupat cu
proiectele de solidaritate foarte
valabile, dar care mă împiedică să-mi
îndeplinesc datoria de fiu sau fiică.
Dacă generozitatea excesivă a
proprietarului viei, îngrijorat să
ofere o muncă decentă unui mai
mare număr, l-ar face să pericliteze
solvabilitatea familiei, nu ar fi deloc
drept pentru familia sa.

Dar și legăturile cu justiția ne ajută
să desăvârșim caritatea. Dragostea
pentru propria familie și apropiații
săi poate fi dezordonată uneori și să
ne determine să ne refugiem în viața
noastră privată, fără a dori să
cunoaștem nevoile atâtor bărbați și



femei care ne înconjoară; ne poate
face, de asemenea, să căutăm
avantaje pentru ai noștri chiar în
detrimentul terților.

De aceea este bine să observăm
atitudinea proprietarului viei; atunci
când se bucura probabil de o situație
confortabilă și agreabilă și de
mijloace abundente, el decide să-și
complice viața; el parcurge de mai
multe ori străzile și oferă
numeroșilor lucrători posibilitatea
de a primi bani pentru munca lor.
Așa arată foamea de dreptate a celor
care îl urmează pe Isus, care îi
conduce să-și abandoneze propriul
lor confort.

În sfârșit, caritatea și justiția trebuie
să se împletească într-o viziune a
realității marcată de o vie conștiință
a dimensiunii relaționale a vieții și a
persoanei noastre. „Dreptatea care
poate fi baza stabilă a păcii este
dreptatea copiilor lui Dumnezeu,



dreptatea care întărește caritatea,
care vede în ceilalți frați și surori,
copiii aceluiași Tată ceresc” [3].
Sfințenia noastră constă, pentru o
bună parte, în a descoperi că celălalt
face parte din viața noastră.

Relații și îndatoriri

În Scriptură, cuvântul „justiție” are
un sens mult mai bogat decât sensul
lui actual. „Justiția nu este o
abstracție ori o utopie. În Biblie,
înseamnă îndeplinirea onestă și
fidelă a tuturor îndatoririlor față de
Dumnezeu, înseamnă îndeplinirea
voinței sale” [4]. Când se spune, de
exemplu, că sfântul Iosif era drept,
înseamnă că era sfânt, adică el făcea
ceea ce trebuia în fiecare situație.

O dimensiune foarte importantă
dintre toate deciziile sfântului
Patriarh era cea de a-și cântări
îndatoririle față de Domnul și față de
alte persoane, îndeosebi Maria, în
scopul ordonării priorităților vieții



sale și ale inimii sale. Dreptul nu este
atât cel care se crede măsura tuturor
lucrurilor ca cel care își permite să-și
calculeze și să-și organizeze viața în
funcție de relațiile sale cu ceilalți.
„Cel care este drept (…) va trăi prin
credință” (Ev 10,38).

Citind operele sfântului Josemaría,
poți fi surprins să constați că alături
de pasajele unde descrie dragostea și
dăruirea de sine ca trăsături
distinctive ale vieții creștine, el mai
afirmă deseori că sfințenia constă
pur și simplu în îndeplinirea datoriei
în fiecare clipă. „Creștini! viața
noastră trebuie să fie obișnuită încât
să vrem să desfășurăm zilnic aceleași
lucruri, pe care trebuie să le facem;
încât să ne realizăm în lume
misiunea divină, îndeplinind mica
datorie de fiecare clipă” [5]. Faptul că
conceptul de „datorie” ocupă un loc
atât de important în scrierile sale
poate suscita o anume perplexitate
cititorului sau creștinului



contemporan. De fapt, a transforma
idealul creștin în realizarea
punctuală a unei sume de porunci nu
este numai neinteresant, dar poate
lua sfârșit prin a ne împovăra și
întrista. Dacă creștinismul este
religia iubirii, și deci a libertății, de
ce Josemaría insistă pe cuvântul
aparent sobru și rece ca „datorie”?
De fapt , ceea ce ne trezește
admirația pentru proprietarul viei,
dincolo de comportamentul său
uimitor, este cu siguranță această
generozitate care trece dincolo de
simplul sens al datoriei.

Cu toate acestea, nu am înțelege
niciodată profunzimea gândirii
sfântului Josemaría dacă am gândi că
mesajul său nu este decât un apel
rece și sec spre a ne îndeplini
datoriile vieții noastre obișnuite. Ne
apropie de Dumnezeu nu
îndeplinirea datoriei în sine, ci
iubirea care ne împinge să ne
îndeplinim fiecare sarcină a zilei cât



mai bine posibil. „Devoțiunea
sinceră, adevărata iubire de
Dumnezeu ne împinge să muncim, să
ne îndeplinim datoria de fiecare zi,
chiar dacă asta ne costă” [6].

Deoarece caritatea, care este numită
motorul și sfârșitul tuturor acțiunilor
noastre, să nu piardă tensiunea
necesară spre ceea ce este important
în fiecare moment, avem nevoie de
virtutea dreptății, care ne desenează
un fel de hartă care indică etapele
importante ale fiecărei zile. Definiția
sa se bazează pe următorul
principiu: orice datorie se bazează pe
o relație. Relațiile cele mai
importante ale vieții noastre definesc
îndatoririle cele mai importante.

Datoria fiecărui moment

Multe îndatoriri ale dreptății sunt
fructul și manifestarea iubirii pe care
le demonstrăm îndeplinindu-le cu
finețe. Să te ocupi de copii și să le
consacri timp este o datorie de



dreptate care decurge logic din
iubire. Îndeplinirea ei ne va umple
adesea de bucurie, iar noi nu vom
avea nevoie să ne-o propunem; dar
uneori, aceasta ne va putea părea o
datorie prea grea, pentru că intră în
conflict cu alte activități posibile, sau
pentru că noi suntem deosebit de
obosiți. Și performanța în muncă este
o datorie, nu doar față de patron, dar
și față de familia noastră și societate.
Dacă primim un anume salariu
pentru un anumit timp și pentru
anumite rezultate, este o chestiune
de dreptate să te străduiești să le
atingi. Până la urmă, un creștin, care
încearcă să transforme toate aceste
sarcini în rugăciune și în ocazie de a-
l iubi pe Dumnezeu și pe ceilalți,
descoperă în orice muncă posibilități
de a servi, de a se face util.

Pe de altă parte, poate părea că
faptul de a cere respectarea
anumitor drepturi pentru sine însuși
se poate opune carității. De fapt,



sfântul Josemaría întotdeauna a
susținut că una dintre manifestările
mentalității „laice”, adică a
sentimentului de a aparține lumii,
este de a cere, cu caritate și respect,
ceea ce ne revine de drept. Să lupți,
de exemplu pentru o mărire a
salariului bine meritat sau pentru
respectarea unei promisiuni făcute,
nu semnifică să nu știi să ierți ori să
nu te mulțumești cu ceea ce ai , ci
întărește forța justiției în mediul
nostru înconjurător și în societate,
pentru beneficiul tuturor. „Dacă vom
fi drepți, vom fi atenți mai mult la
angajamentele noastre profesionale,
familiale, sociale… fără ostentație,
fără zgomot, ci lucrând cu
perseverență și exersându-ne
drepturile, care sunt și ele îndatoriri”
[7].

Relațiile de dreptate devin astfel un
mod foarte concret de a face ceea ce
este bine, adică ceea ce este drept, în
fiecare clipă. Meditând zilnic în



rugăciune despre îndatoririle
noastre ne ajută să ne centrăm
iubirea pe legăturile concrete, care
constituie viața noastră. Lucrătorii
din parabolă, independent de
momentul când au fost angajați și de
acordul pe care l-au încheiat cu
stăpânul viei, s-au străduit să-și facă
datoria și să obțină recompensa
promisă.

***

„La sosirea serii, stăpânul viei îi
spune administratorului său:
„Cheamă lucrătorii și dă-le salariul,
începând cu ultimii și sfârșind cu
primii.” (Mt 20,9) Dumnezeu este
hotărât ca toți oamenii să fie
mântuiți, iar El mai dorește ca noi să
ne bucurăm toți de o viață cât mai
demnă pe pământ posibil. Aceasta ne
determină să acordăm o grijă
deosebită fiecăreia dintre
îndatoririle noastre, spre a face
această lume mai umană și mai



divină. În același timp, știm că
justiția totală nu va fi atinsă decât la
sfârșitul timpurilor și că ea se află în
mâinile lui Dumnezeu. „Singur
Dumnezeu poate crea justiția. Iar
credința ne dă certitudinea că El o
face” [8]. Da, „ultimii vor fi primii” (Mt
20,16). Cei care se interesează de
„Împărăția lui Dumnezeu și de
justiția sa ” (Mt 6,33) se pot bucura de
justiția lui Dumnezeu: „Datorită lui
am pierdut totul; consider totul ca
niște gunoaie, ca să câștig un singur
avantaj, pe Cristos, și, în El, să fiu
recunoscut ca drept, nu din justiția
care vine din legea lui Moise ci din
cea care vine din credința în Cristos,
dreptatea ce vine de la Dumnezeu,
care este bazată pe credință” (Ph
3,8-9).

[1] Francisc, Fratelli tutti, nr. 118.



[2] Cf. Sf. Josemaría, Scrisoare 4, nr.
14; Scrisoare 6, nr.7.

[3] F. Ocáriz, „La herencia espiritual
de Mons. Alvaro del Portillo, mart.
2014, opusdei.org.

[4] Francisc, Discursuri, 25-II-2023.

[5] Sfântul Josemaría, Forja, nr. 616.

[6] Sfântul Josemaría, Forja, nr. 733.

[7] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 169.

[8] Benedict XVI, Spe salvi, nr. 44.

Gaspar Brahm

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-
umani-foarte-divini-xxi-imparatia-lui-
dumnezeu-si-dreptatea-sa-justitia-ii/

(16.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xxi-imparatia-lui-dumnezeu-si-dreptatea-sa-justitia-ii/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xxi-imparatia-lui-dumnezeu-si-dreptatea-sa-justitia-ii/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xxi-imparatia-lui-dumnezeu-si-dreptatea-sa-justitia-ii/

	Foarte umani, foarte divini (21): Împărăția lui Dumnezeu și dreptatea Sa: Dreptatea (II)

