
opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (20): Vrednic
și drept este: justiția
(I)

Justiția începe prin relația
noastră cu Dumnezeu, care își
găsește punctul de ancorare
într-o atitudine cheie:
recunoștința. Noul articol al
seriei despre virtuți „Foarte
umani, foarte divini”.

09.02.2024

Isus se adresează lumii întregi.
Pescarii sunt fericiți să audă



vorbindu-se despre plasa
pescărească (Mt 13,47-52), țăranii se
bucură recunoscând criteriile pentru
ca o sămânță să rodească (Mt 13,2-9)
și nu contează că orice gospodina
poate simpatiza cu femeia care
pierde o drahmă acasă la ea, pentru
că ea cunoaște această teamă (Lc
15,8-10). Cristos știe să lumineze
adevărurile cele mai transcendentale
prin imagini ale vieții cotidiene. Dar
există și parabole care ne pot lăsa
perplecși; deși formulate într-un
limbaj simplu, ele ne plasează în fața
paradoxurilor care ne obligă să
reflectăm la ele. Isus pare să ne
spună uneori: „Gândurile mele nu
sunt gândurile voastre” (Is 55,8).

Una dintre poveștile stăpânului care
te lasă perplex este cea a unui
moșier, care iese devreme dimineața
să angajeze muncitori să lucreze în
via lui (Mt 20, 1-16). Povestea începe
într-o manieră previzibilă:
Proprietarul se pune de acord cu



lucrătorii asupra salariului zilei: un
dinar, si-i trimite la muncă. La
început pare să fie pur și simplu o
reflecție asupra utilizării timpului și
rentabilității. Totuși, parabola
continuă, iar proprietarul decide să
angajeze din nou lucrători mai târziu
în timpul zilei, știind că ei vor lucra
mai puține ore. În loc să le asigure
un salariu precis, el le promite să le
plătească „ceea ce este drept” (Mt 20,
4).

„Ceea ce este drept”. Această
expresie generează, evident,
așteptări la ascultători și cititori. Se
presupune că cei care au început să
lucreze mai târziu vor primi mai
puțini bani decât cei care au lucrat
din zori . Prin urmare, cei care au
început să lucreze târziu primesc un
dinar, gândim că cei matinali vor
primi o mai mare recompensă
pentru munca lor. Dar proprietarul îi
lasă pe toți perplecși; a început cu cei
care nu au lucrat decât câteva ore,



pentru că ei primesc același salariu
ca ceilalți lucrători; dar și cei care au
lucrat de la prima oră, pentru că se
așteptau la un supliment
proporțional cu salariul convenit.
Dar poate că noi suntem cei mai
surprinși de o asemenea concepție de
justiție, atât de puțin convențională.
Stăpânul viei întreabă: „Nu am
dreptul să fac ce vreau cu bunurile
mele?” (Mt 20,15). Poate nu știm nici
noi cum să interpretăm aceste
cuvinte.

Vrednic și drept este

Isus nu caută să regleze chestiuni
economice sau politice; cu această
parabolă, de exemplu, el nu pretinde
să analizeze caracteristicile unui
concept așa de complex ca cel al
salariului just. El vrea, mai ale,s să ne
atragă atenția asupra atitudinii
mizericordioase a lui Dumnezeu,
care îi primește pe toți oamenii, chiar
dacă ei vin la el, sau îl întâlnesc în



ultimul moment, ca hoțul cel bun. (cf.
Lc 23, 43) Acestea spuse, dincolo de
sensul fundamental, parabola
Stăpânului ne furnizează un cadru
narativ pentru a ne face să reflectăm
pe diferitele domenii ale virtuții de
justiție în viața noastră.

Dacă – după definiția clasică, –
justiția constă în a da fiecăruia ceea
ce i se cuvine, avem de a face cu o
dispoziție interioară, care subliniază
dimensiunea noastră relațională.
Este potrivit deci să ne întrebăm, mai
întâi, ceea ce îi datorăm lui
Dumnezeu, ori ceea ce ar fi o relație
justă cu Acela, care este Sursa
tuturor lucrurilor bune, începând cu
însăși existența noastră.

Rugăciunea Euharistică a sfintei
liturghii ne oferă un bun punct de
plecare. Este ceea ce spune scurtul
dialog dintre preot și credincioși prin
care începe mereu prefacerea: „Să
mulțumim Domnului Dumnezeul



nostru… El este drept și bun” [1].La
prima vedere recunoștința și justiția
par să se opună: un cadou se
caracterizează tocmai prin
gratuitate, este un dar nemeritat.
Mulțumim cuiva pentru că a mers
dincolo de datoria sa strictă. Totuși,
în fața lui Dumnezeu, coordonatele
se schimbă radical, căci el este la
originea a tot ceea ce suntem și
posedăm. Cum o spune sfântul Paul:
„ce ai și nu ai primit?” (1 Cor 4, 7).
Viața noastră, așa cum este, este un
dar nemeritat; de aceea recunoștința
este o datorie fundamentală, în fața
lui Dumnezeu. Nu vom putea
niciodată să-i mulțumim pentru ce
face pentru noi, și nu există nimic
nedrept în asta. Dar există ceva
profund datorat, profund just:
mulțumirea pentru tot.

Descoperind că relația noastră cu
Dumnezeu este marcată prin donația
sa liberă și delicată, ne determină să
apreciem viața ca și copii ai lui



Dumnezeu, cum suntem de altfel și
ne eliberează de o concepție de
credință prea centrată pe litera
poruncilor. În loc să ne
înspăimântăm în fața unei liste
interminabile de hotărâri și precepte,
care vor fi în oarecare fel prețul de
plătit pentru răscumpărarea noastră,
putem vedea răspunsul nostru la
iubirea lui Dumnezeu ca pe o dorință
de a-i oferi fiecare clipă a vieții
noastre, convinși că noi nu vom
putea vreodată să-i mulțumim
îndeajuns pentru ceea ce ne dă. Prin
urmare, de exemplu, fidelitatea la un
proiect de viață spirituală poate fi
perceput, mai degrabă decât ca o
povară de conștiință în fața
angajamentelor luate, ca
manifestarea cea mai directă a
gratitudinii noastre față de iubirea
pe care Dumnezeu o revarsă asupra
fiecăruia dintre noi. „Dacă vă
străduiți să fiți drepți într-adevăr,
veți avea deseori prezentă în suflet
dependența de Dumnezeu, căci ce ai



și nu ai primit? Vă veți umple atunci
de recunoștință și de dorința de a
răspunde acestui Părinte, care ne
iubește cu disperare” [2].

Justiția sa este mai mare decât a
noastră

Pe de altă parte, o atitudine de
profundă gratitudine față de
Dumnezeu ne eliberează de dorința
excesivă de a judeca maniera sa de a
acționa. Uneori, față de evenimentele
personale sau ale societății, față de o
situație la care nu ne așteptam, ne
putem întreba: „Cum poate
Dumnezeu să permită așa ceva?”
Poate ne gândim că alte persoane
sunt mai bine decât noi, sau că
Dumnezeu nu pare să audă ceea ce
noi cerem în rugăciunile noastre și
gândim: „Câtă nedreptate!”. Ne
comportăm atunci ca acei zilieri,
care au lucrat toată ziua și nu au
apreciat generozitatea nemăsurată a
proprietarului cu privire la cei pe



care îi angajase spre sfârșitul după-
amiezii. În loc să se bucure că acei
zilieri aveau bani pentru a mânca, se
întristează, decepționați în
așteptările lor de a primi o mai mare
gratificație.

Oricum, este absurd să-l facem pe
Domnul responsabil pentru relele
din lume. Multe dintre ele sunt
rezultatul libertății umane, ale
propriilor noastre acțiuni și omisiuni
și de cele ale altora. În plus,noi
trebuie să fim convinși în rugăciunea
noastră că Dumnezeu este Domnul
vieții noastre și al istoriei, și că, chiar
dacă în realitate nu ne datorează
nimic, fiindcă el este Iubire, el caută
mereu ce este mai bun pentru fiecare
dintre noi, transformând uneori răul
în bine într-un mod surprinzător.
Sfântul Ioan-Paul al II-lea a declarat
că „într-un anume fel, justiția este
mai mare ca omul, mai mare decât
dimensiunile vieții sale terestre, mai
mare decât posibilitatea de a stabili



în această viață relații pe deplin
drepte între toți” [3].

Rugăciunea celor ce se știu copii ai
lui Dumnezeu este marcată de
încrederea față de Acela care ne
iubește infinit și care vrea mereu ce
este mai bun pentru noi. Este ceea ce
spune Isus în grădina Măslinilor:
„Tată, dacă vrei, îndepărtează potirul
acesta de la mine, dar nu voinţa mea,
ci a ta să fie!” (Lc 22, 42). În fața
situațiilor pe care nu le înțelegem
bine și care ne fac poate să suferim îi
putem spune Domnului totul,
încercând să găsim soluții:
„Dreptatea ta să se împlinească, nu a
mea. Știu că sunt în mâini bune și că
până la sfârșit totul va fi mai bine”.

Justiția este o dorință și un mister. O
dorință ancorată profund în noi, dar
și un mister care ne depășește în
acest sens, în care singur Dumnezeu
are ultimul cuvânt asupra a ceea ce
este drept și asupra mijloacelor



concrete de a restabili dreptatea. Nu
am fi creștini dacă dorim pedepsirea
dușmanilor, ca și cum am fi noi cei
care s-o hotărâm, ori să cerem cu
ușurință justiția divină pentru a
dojeni persoanele care acționează
imoral, sau care își bazează viața pe
valori foarte diferite de ale noastre.

Da, bineînțeles, credința în dreptatea
divină ar trebui să ne reconforteze
când suferim o nedreptate ori ne
întristăm de turnura negativă pe
care o iau evenimentele în lume. „O
justiție există. „Revocarea” suferinței
trecute, reparația care restabilește
dreptul există” [4]. Ca proprietarul
parabolei, Dumnezeu își ține
promisiunea și-i recompensează pe
cei care au lucrat bine. Dar revelația
pe care Dumnezeu o face despre el
însuși ne face să credem, în același
timp, că mila sa îl împinge să-i dea
celui care face răul noi ocazii să se
convertească. „Nu este o justiție
strictă, fără altă formă de proces,



bazată pe calcule teoretice, care l-a
condus pe Fiul lui Dumnezeu să
ceară iertare tatălui său pentru noi,
ci o iubire gratuită, care nu ține cont
decât de ceea ce poate el să facă
pentru ceilalți” [5]. Astfel, proprietarul
viei nu rămâne inactiv după ce i-a
angajat pe primii lucrători, dar el
vrea să dea de lucru, chiar în a
unsprezecea oră, celor care sunt pe
punctul de a pierde o zi întreagă de
lucru. În definitiv, după cum scrie
sfântul Josemaría, „Dumnezeu este
neîntrecut în generozitatea sa” [6].

Ceilalți sunt liberi

Când ne gândim la justiție ca virtute
care ar trebui să ne modeleze
relațiile cu ceilalți, spunem deseori
că ea nu este decât o condiție
minimală a coexistenței: să-l respecți
pe celălalt în diversitatea sa [7].
Justiția ar putea fi atunci interpretată
ca o atitudine rece, care pune
accentul pe diferențele între



persoane mai degrabă decât pe ceea
ce ele au în comun. Atunci când
caritatea caută unitatea, justiția ar
pune accentul pe separare. Totuși,
privindu-le de mai aproape, relația
între caritate și justiție este mai
subtilă.

Faptul că fiecare primește ce i se
cuvine, cum o cere justiția, este
intrinsec legat de buna repartizare a
bunurilor, cu respectarea
contractului și a cuvântului dat, cât și
de respectul pe care îl datorăm
fiecăruia. Putem deci zice că justiția
ne ajută realmente să ducem o viață
socială liniștită, cu reguli clare ale
jocului și fără să deranjăm pe ceilalți.

De aceea recunoașterea alterității
celorlalți, și dreptul că ei sunt ceea ce
vor să fie, nu este nici banal, nici
neglijabil. Este ceea ce sfântul
Josemaría ne face să considerăm:
„Noi avem obligația să apărăm
libertatea personală a tuturor



oamenilor, știind că Isus-Cristos ne-a
câștigat această libertate (Gal IV, 31);
dacă noi nu acționăm astfel, cu ce
drept îl putem revendica pe al
nostru?” [8]. Este exact ceea ce
stăpânul viei le reproșează primilor
muncitori, care se simt lezați:
„Prietene, nu te nedreptăţesc. Oare
nu ne‑am înţeles cu un dinár? Ia ceea
ce este al tău şi du-te! Eu vreau să
dau acestuia din urmă ca şi ţie. Nu-
mi este permis oare să fac ce vreau
cu ceea ce este al meu? Sau ochiul
tău este rău pentru că eu sunt
bun?” (Mt 20,13-15).

Noi suntem adesea tentați să
descalificăm imediat punctul de
vedere al celui care are alt mod de a
înțelege lumea sau care este ghidat
de alte valori. Să subliniem atunci
mai mult dimensiunea caritativă
care unește, gândind că diferențele
trebuie depășite pentru a lăsa loc
iubirii adevărate, și confundăm
dreptatea cu simpla egalitate. Deci,



„justiția este prima cale a carității,
[…] parte integrantă a acestei iubiri” 
[9]. Această virtute ne amintește
înainte de toate că toți avem dreptul
să fim cum dorim, să manifestăm în
exterior această manieră de a fi și să
ne bucurăm de propriile noastre
bunuri. După cum scrie Papa
Francisc, „nici un individ sau grup
uman nu se poate considera
atotputernic, abilitat să treacă peste
demnitatea și drepturile celorlalți
indivizi sau a grupurile lor sociale” 
[10].

Sfântul Josemaría vorbea deseori
despre numărul foarte diversificat al
persoanelor care l-au urmat:
diferitele caractere, opiniile libere și
alegerile personale ale fiecăruia, ale
fiecăreia, în materie politică,
culturală, științifică, artistică,
profesională, etc. El distingea aceasta
printr-un numitor comun, foarte mic
în comparație, care se purtau pe
chestiunile fundamentale de credință



și carismă pe care le împărtășeau.
Este bine de valorizat, de respectat și
de iubit diferențele legitime cu
persoanele care trăiesc cu noi; „cei ce
iubesc libertatea sunt capabili să
vadă ce este pozitiv și amabil în ceea
ce gândesc alții și fac în aceste mari
domenii [11]”.

A gândi altfel, înseamnă a cădea în
tentația subtilă de a vrea să-i ajutăm
pe alții plecând de la proprii noștri
parametri, fără a discerne de ce au
realmente nevoie și, mai ales ce le
datorăm. Ar fi nedrept, de exemplu
să-l retribuim pe un vânzător
inferior celui ce revine muncii pe
care el a efectuat-o, pentru că, pur și
simplu, gândim că este mai bine să-i
oferim o recompensă pentru a
compensa diferența. În acest sens,
proprietarul viei nu păcătuiește
contra justiției plătindu-i la fel pe
toți; ne-am putea gândi, poate, că el
are un criteriu deosebit de retribuire,
dar nici un moment el nu își schimbă



cuvântul: cei ce s-au pus de acord
asupra unui dinar au primit exact
ceea ce era prevăzut; iar ceilalți au
primit ceea ce stăpânul a judecat
drept. Așa este Dumnezeu: un
administrator drept cu promisiunile
sale, dar și un Tată generos, căruia îi
este „ suficient un zâmbet, un cuvânt,
un gest, puțină iubire pentru ca el să
reverse din abundență harul în
sufleul prietenului” [12].

[1] Cf. Misalul roman, Rugăciune
euharistică.

[2] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 167.

[3] Sfântul Ioan-Paul al II-lea, Audiență
generală, 8 nov. 1978.

[4] Benedict XVI, Spe Salvi, nr. 43.



[5] F. Ocáriz, Scrisoare pastorală, 16
feb. 2023, nr. 8.

[6] Sfântul Josemaría, Forja, nr. 623.

[7] Despre alteritate ca dimensiune
fundamentală a justiției, cf. J. Pieper, 
Las Virtudes fundamentales, Rialp,
Madrid 1990, pp. 100 și următoarele.

[8] Prietenii lui Dumnezeu nr. 171.

[9] Benedict al XVI-lea, Caritas in
veritate, nr. 6.

[10] Francisc, Fratelli tutti, nr. 171.

[11] F. Ocáriz, Scrisoare pastorală, 9
ianuarie 2018, nr. 13.

[12] Sf. Josemaría, Calea crucii,
stațiunea a V-a.

Gaspar Brahm



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-
umani-foarte-divini-xx-este-dreapta-si-

necesara-justitia-i/ (27.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xx-este-dreapta-si-necesara-justitia-i/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xx-este-dreapta-si-necesara-justitia-i/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xx-este-dreapta-si-necesara-justitia-i/

	Foarte umani, foarte divini (20): Vrednic și drept este: justiția (I)

