
opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (15):
Simplitate, pentru a
vedea calea clar

Știind că suntem văzuți de
Dumnezeu și trăind în prezent:
două atitudini care fac
simplitatea să crească în viața
noastră.

30.06.2023

„Căutați suficiența, căutați ceea ce vă
este suficient, nu mai mult. Orice
altceva îngreunează, nu se ridică” [1].
Este așa: viața creștină ne duce să



căutăm intimitatea cu Dumnezeu și
să ne detașăm de ceea ce nu ne duce
la El. Este o călătorie interioară în
care ne străduim la fiecare pas să
identificăm și să alegem „ceea ce este
de ajuns”, acel lucru necesar care nu
ne va fi luat (cf. Lc 10,42).

Experiența ne învață, însă că această
căutare poate fi complexă. Sunt
momente în care viața devine un fel
de labirint: momente de confuzie
interioară și haos exterior, zile în
care capul este plin și inima este
goală. Se mai poate întâmpla ca, din
cauza felului nostru de a fi sau
pentru că trecem prin momente
dificile, să avem tendința să
complicăm lucrurile analizând
realitatea iar și iar. În aceste
momente, orice decizie ne poate
paraliza și s-ar putea să nu fim în ton
cu voia Domnului. Ne-am dori ca
viața să fie mai simplă și
raționamentul nostru mai liniar.
Dorim să posedăm acea simplitate



care este capabilă să lumineze
mintea și să lumineze sufletul.

Cum să discerni voia lui Dumnezeu
cu fiecare ocazie? Cum să accepți cu
seninătate evenimentele vieții
obișnuite? Cum să ne raportăm cu
cei din jurul nostru fără a le judeca
sau denatura intențiile? Este util să
reflectăm mai întâi la rădăcinile
tendinței noastre de a complica
lucrurile. De aici vom descoperi două
dispoziții care ne pot ajuta să ne
descurcăm problemele sufletului:
smerenia și abandonul.

Creatorul vieții și „creatorul” fricii

Fiecare artist lasă o amprentă asupra
operei sale. Dumnezeu a lăsat și în
creație una dintre cele mai profunde
trăsături ale esenței sale: unitatea. El
este Unitatea în Treime, iar armonia
și frumusețea paradisului arată că în
creația sa nimic nu lipsea și nimic nu
era de prisos (cf. Gn 2,1). Lumea și
omul răsăriseră din Iubire, pentru că



numai Iubirea este capabilă să
creeze, iar Iubirea le-a ținut
împreună.

Totuși, înaintea lui Dumnezeu al
afirmării, al dau-lui, al „ființei” (cf.
Gen 1,3), se ridică glasul ispititorului.
Din moment ce diavolul nu poate
crea, el se dedică într-un anumit sens
să nu creeze și sugerează omului o
lectură distorsionată a realității. Încă
din primul episod cu Adam și Eva,
diavolul se joacă cu fricile noastre
pentru a ne îngrijora de viitor sau
pentru a ne face să ne imaginăm
intenții exagerate în cuvintele sau
acțiunile altora. În felul acesta, ne
transformă treptat în suflete
nesigure, calculatoare și îngrijorate.

„Este adevărat că Dumnezeu a spus:
Să nu mănânci din niciun pom din
grădină?” întreabă diavolul (Gen 3,1).
În felul acesta, vrăjmașul vrea să ne
fixăm atenția asupra arborelui
interzis și să nu mai apreciem restul



darurilor lui Dumnezeu: plante,
animale, alte ființe umane, o viață în
stare de har. Prin urmare, începem
să privim lumea cu suspiciune, cu
ochi complicați. Satana ne face să
credem că ne lipsește ceva, că
Dumnezeu nu este sincer, că ne
ascunde lucruri. Qoheleth o explică
astfel: „Iată, eu am găsit doar
aceasta: Dumnezeu a creat ființele
umane drepte, dar ei caută
complicații infinite” (Qoh 7,29).

Iar complicația pregătește omul
pentru păcat. Omul nu mai
dialoghează și umblă cu Dumnezeu...
și ajunge să se ascundă de el (cf. Gen
3,8), de teamă să nu fie văzut gol,
neînarmat, care este felul în care
făptura se găsește mereu în fața
Creatorului său. Nu este suficient ca
diavolul să ne facă să cădem: se
întoarce imediat cu o altă propunere,
o altă „necreație”, care ne
îndepărtează și mai mult de
Dumnezeu. Când încrederea dintre



Creator și făptură se pierde, când
cineva vrea să se ascundă de a lui
privire, nostalgia și oboseala intră în
lume (cf. Gen 3,16-17). Bărbatul și
femeia trăiesc atunci cu frica de
viitor [2]; inima lor ajunge să se
termine și astfel devine teren fertil
pentru tristețe, un mare aliat al
inamicului.

Complicația pe care o aduce păcatul
cu el, ne-a îngreunat să percepem
unde este binele și să luăm decizii
care ne conduc la Dumnezeu. Cartea
Proverbele spune clar: „cine are o
inimă rea nu va găsi niciodată
fericirea” (Pro. 17,20). Dar tânjim
după armonia trecutului nostru cu
Dumnezeu și tocmai acest fel de
amintire, această nostalgie stăruie în
suflet și continuă să ne atragă la
Domnul. Liturghia Vinerii Mare o
exprimă astfel: „Dumnezeule
Atotputernic și Veșnic, [Tu] i-ai creat
pe toți oamenii pentru ca, dorindu-te



mereu, să te caute și, când te
întâlnesc, să se odihnească în tine” [3].

Smerenie: Știind că ești privit de
Dumnezeu

Pentru a ne vedea pe noi înșine și
lumea cu ochi simpli, este necesar în
primul rând să ne găsim odihna în
privirea lui Dumnezeu. A ști că
suntem priviți de El ne oferă o mare
siguranță: înțelegem că Dumnezeu
ne iubește în adevărul nostru și că
orice altceva are o importanță
relativă. Pe de altă parte, pe
marginea acestei priviri, simțim
nevoia să ne protejăm fragilitatea și
ne retragem în noi înșine, sau
suntem paralizați de frică. Cine se
refugiază în această privire a iubirii
se bucură de seninătatea celor
simpli, pentru că aceasta nu depinde
de împrejurări care sunt în cele din
urmă dincolo de controlul lui. „Noi
suntem din adevăr – spune Sfântul



Ioan – și înaintea Lui ne vom liniști
inimile” (1 In 3,19).

Ne putem gândi la Simon Petru, care
a fost un om bun, dar cu o inimă
uneori complicată. În dragostea lui
pentru Domnul, îndoiala se amestecă
cu hotărârea, ascultarea cu
răzvrătirea, curajul cu frica... Cel mai
mare moment al lui de confuzie are
loc în curtea lui Anania, în timpul
Patimilor Domnului (cf. Lc 22,65-72).
Ne putem imagina cum, în timp ce
Iisus este chestionat, angoasa
discipolului crește minut în minut:
vrea să fie credincios, dar nu înțelege
ce se întâmplă; evenimentele îl
copleșesc. Ar vrea să se întoarcă la
acele plimbări cu Stăpânul pe
câmpurile Galileii, când glasul îi suna
limpede și problemele erau rezolvate
cu un gest sau un cuvânt de la
Domnul. În acele zile era ușor să
crezi promisiunile. Viitorul era
luminos, clar.



Acum nu are ca Domnul să-l scoată
din apă și frica îl stăpânește. Petru
cedează presiunii și neagă să-l
cunoască pe Stăpân. Evanghelia ne
spune că, la scurt timp, privirea lor s-
a întâlnit: „Atunci Domnul S-a întors
și S-a uitat la Petru, iar Petru și-a
adus aminte de cuvintele pe care i le
spusese Domnul: „Înainte să cânte
cocoșul, astăzi mă vei lepăda de trei
ori. ”. Și ieșind, a plâns cu amar” (Lc
22,61-62). Privirea lui Isus dezvăluie
confuzia lui Petru. Când Domnul se
uită la el, Petru poate să se vadă în
adevărul său, cu ochii lui
Dumnezeu. ,,Uită-te la mine – a
întrebat viitorul Benedict al XVI-lea
în Vinerea Mare – cum te-ai uitat la
Petru după negarea lui. Lasă-ți
privirea să pătrundă în sufletele
noastre și să ne indice direcția vieții
noastre” [4].

Să ne vedem așa cum suntem, să ne
vedem clar realitatea, ne poate face
să plângem amar ca Petru. Dar este



singura modalitate de a atinge un
teren solid și de a renunța la
anxietatea care vine odată cu
pretinderea a fi cine nu suntem.
Trebuie să ne privim cu ochii lui
Dumnezeu și să ne putem spune:
„Sunt așa cum sunt și așa m-a vrut
Dumnezeu, pentru ceva măreț”.

Sfântul Josemaría a rezumat
numeroasele motive pentru care un
creștin se roagă în două cuvinte: „să-
L cunoască și să se cunoască pe sine” 
[5]. Într-adevăr, momentele de
conversație cu Dumnezeu sunt
momentul potrivit pentru a avea o
privire senină asupra problemelor
noastre și asupra noastră, astfel încât
încâlceala gândurilor noastre să
poată fi dezlegată prin harul lui
Dumnezeu. Îndrumarea pe care o
putem primi în direcția spirituală
sau în activități de formare. A avea
încredere în cineva care ne cunoaște
ne poate ajuta să decomprimăm
realitatea și să dezamorsăm vocea



interioară care insistă și ne agită
gândurile. De altfel, Sfântul
Josemaría a subliniat că scopul
formării creștine oferite de Opus Dei
este simplitatea: „Asceza noastră are
simplitatea Evangheliei. Am
complica totul dacă am fi complicați,
dacă ne-am lăsa inimile în întuneric”
[6]. De aceea, uneori, un prim pas spre
atingerea simplității va fi pur și
simplu să primiți sfaturile și să
vedeți în prezența lui Dumnezeu
cum să le puneți în practică.

Abandon: acum este timpul iubirii

Dificultatea de a te abandona lui
Dumnezeu poate avea multe cauze:
un anumit complex de inferioritate,
stima de sine scăzută, dificultatea de
a trăi cu greșelile... Pe de altă parte,
ritmul actual de muncă tinde să
complice viața și, uneori, caracterul:
putând face mai multe lucruri în
fiecare zi, deciziile care trebuie luate
cresc; prioritățile nu sunt



întotdeauna prezentate clar;
concurența socială ne pune presiune
și introduce ambiții care ajung să
cântărească sufletul... Ne-am dori să
trăim o viață simplă, dar realitatea
este prea complicată pentru a ne
permite.

În fața acestei panorame, Sfântul
Josemaría ne invită să ne preocupăm
de prezent, care este kairosul,
momentul oportun pentru sfințenia
noastră. La urma urmei, acesta este
singurul moment în care putem
primi harul lui Dumnezeu: ,,Purtați-
vă bine „acum”, fără să vă amintiți
„ieri” care a trecut deja și fără să vă
îngrijorați de „mâine”, care nu știți
dacă pentru voi va veni” [7]. Într-
adevăr, trecutul sau viitorul pot
ajunge să devină poveri care ne
împiedică să discernem clar voința
Domnului. El însuși ne spune: ,,Așa
că nu vă faceți griji pentru ziua de
mâine, căci mâine se va îngrijora de
la sine. Durerea lui este de ajuns



pentru fiecare zi” (Mt 6,34).
Concentrarea pe o sarcină, fără să ne
gândim prea mult la ceea ce vor
crede alții sau efectul pe care îl va
avea asupra vieții noastre, ne va
ajuta să ne concentrăm voința și să
ne folosim mai bine talentele. Sigur,
trebuie să cântărim evenimentele
trecute și să planificăm viitorul, dar
asta nu ar trebui să ne împiedice,
mână în mână cu Dumnezeu, să ne
concentrăm pe iubire în aici și acum,
pentru că iubirea poate fi dată și
primită doar în acest moment.

Când Domnul Înviat se înfățișează
pentru prima dată apostolilor cu
trupul său slăvit, el le vede
agitația: ,,De ce vă tulburați și de ce
se ridică îndoieli în inima voastră?
Uitați-vă la mâinile și picioarele
mele: chiar eu sunt!" (Lc 24,38 -39).
Evenimentele pe care le-au trăit
discipolii lui în zilele trecute se
ciocnesc de ceea ce văd ei; scandalul
Patimilor încă le cântărește prea



mult inimile; dacă cel dinaintea lor
este cu adevărat Iisus, deodată se
deschide viitorul... Emoțiile sunt atât
de mari încât Domnul trebuie să-i
aducă înapoi în prezent cu o
întrebare prietenoasă: „Ai ceva aici
de mâncare?” (Lc 24,41).

Isus se întoarce la o scenă trăită
adesea, când s-au așezat împreună să
mănânce, iar acest lucru îi scoate pe
ucenicii săi din confuzia lor. În mod
similar, străduința de a-i sluji concret
pe ceilalți și de a îndeplini sarcinile
vieții obișnuite cu grijă și dragoste,
lăsând lui Dumnezeu problemele
care sunt dincolo de controlul nostru,
va fi cel mai obișnuit mod de a nu fi
prins în confuzie și de a deveni
mereu mai „ simpli ca
porumbeii» (Mt 10,16).

Citind Evangheliile, ne putem afla
departe de credința celor simpli:
credința oamenilor care, poate fără o
mare cunoaștere a Legii lui



Dumnezeu, au acceptat cu bucurie
mesajul lui Isus. Această simplă
acceptare a Cuvântului Domnului
poate să fie în contrast cu dificultatea
noastră de a avea încredere în El.
Poate că, uneori, credința noastră
este mai degrabă credința celor
complicați.

Cu toate acestea, Dumnezeu nu
încetează să ne invite în orice
moment să recuperăm acea armonie
pierdută, acea simplitate care este
„ca sarea perfecțiunii” [8]. Trebuie să
vedem clar drumul de întoarcere
spre rai. Pe calea simplității, ne vom
ridica deasupra problemelor cu
ușurința care vine din iubire: purtați
de har, vom putea contempla
realitatea cu ochii lui Dumnezeu.

[1] Sfântul Augustin, Discurs 85, 5.6.

[2] Cfr. Qoh 6,12, Mt 6,25-34.



[3] Misal Roman, Vinerea Mare,
Rugăciunea universală

[4] Card. Joseph Ratzinger, Via Crucis,
2005, stațiunea 1.

[5] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 91.

[6] Cf. Cuadernos 3, p.149 (AGP,
biblioteca, P07).

[7] Drum, nr. 253.

[8] Drum, nr. 305.

Juan Narbona

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-

umani-foarte-divini-xv-simplitate-
pentru-a-vedea-calea-clar/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xv-simplitate-pentru-a-vedea-calea-clar/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xv-simplitate-pentru-a-vedea-calea-clar/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xv-simplitate-pentru-a-vedea-calea-clar/

	Foarte umani, foarte divini (15): Simplitate, pentru a vedea calea clar

