
opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (15):
Simplitatea, pentru
a vedea calea clar.

Să știm că suntem priviți de
Dumnezeu și să trăim în
prezent: două atitudini care fac
simplitatea să crească în viața
noastră.

19.02.2026

„Căutați îndeajunsul, căutați ceea ce
este de ajuns! Restul este apăsare, nu
alinare; împovărează, nu ridică”[1]
Așa este: viața creștină ne conduce să



căutăm intimitatea cu Dumnezeu și
să ne desprindem de ceea ce nu ne
duce spre El. Este o călătorie
lăuntrică în care ne străduim, la
fiecare pas, să identificăm și să
alegem „ceea ce este de ajuns”, acel
unic lucru necesar care nu ne va fi
luat (cf. Lc 10,42).

Experiența ne arată însă că această
căutare poate fi complicată. Sunt
perioade în care viața devine un fel
de labirint: momente de confuzie
interioară și de haos exterior, zile în
care avem mintea plină și inima
goală. Se poate întâmpla, de
asemenea, ca, din felul nostru de a fi
sau pentru că trecem prin încercări
dificile, să avem tendința de a
complica lucrurile, analizând
realitatea de nenumărate ori. În
astfel de momente, orice decizie ne
poate paraliza și poate că nu mai
reușim să ne armonizăm cu voința
Domnului. Ne-am dori atunci ca
viața să fie mai simplă și judecățile



noastre mai limpezi. Tânjim după
acea simplitate care luminează
mintea și ușurează sufletul.

Cum putem discerne, în fiecare
situație, voința lui Dumnezeu? Cum
să primim cu seninătate
evenimentele vieții obișnuite? Cum
să ne raportăm la cei din jur fără a-i
judeca sau a răstălmăci intențiile lor?
Se cuvine mai întâi să reflectăm
asupra rădăcinilor tendinței noastre
spre complicare. De aici vom
descoperi două atitudini care ne pot
ajuta să descurcăm ghemul sufletului
nostru: smerenia și abandonul.

Creatorul vieții și „creatorul” fricii

Orice artist își lasă amprenta în
opera sa. Și Dumnezeu a lăsat în
creație una dintre trăsăturile cele
mai profunde ale ființei Sale:
unitatea. El este Unitate în Treime,
iar armonia și frumusețea
paradisului arată că în creația Sa nu
lipsea nimic și nu era nimic de prisos



(cf. Gen 2,1). Lumea și omul au
izvorât din Iubire, pentru că numai
Iubirea poate crea, iar Iubirea îi
ținea uniți.

În fața lui Dumnezeu, Cel al
afirmării, al lui „da”, al lui „să
fie” (cf. Gen 1,3), se ridică însă glasul
ispititorului. Pentru că diavolul nu
poate crea, el încearcă, într-un
anumit fel, să „de-creeze”, insinuând
în om o lectură deformată a
realității. Încă de la primul episod cu
Adam și Eva, diavolul se joacă cu
fricile noastre, ca să ne neliniștească
în fața viitorului sau să ne facă să
atribuim intenții complicate
cuvintelor ori faptelor celorlalți.
Astfel, ne transformă treptat în
suflete nesigure, calculatoare și
neliniștite.

„A spus cu adevărat Dumnezeu să nu
mâncați din niciun pom al
grădinii?” (Gen 3,1). Vrăjmașul caută
să ne fixeze privirea asupra pomului



interzis și să ne facă să uităm toate
celelalte daruri ale lui Dumnezeu:
plantele, animalele, ceilalți oameni,
viața în stare de har... Începem
atunci să privim lumea cu
suspiciune, cu ochi complicați.
Satana ne face să credem că ne
lipsește ceva, că Dumnezeu nu este
sincer, că ne ascunde lucruri.
Qoheletul o spune limpede: „Iată
singurul lucru pe care l-am aflat:
Dumnezeu l-a făcut pe om drept, dar
ei caută nenumărate complicații” (Qo
7,29).

Iar complicarea pregătește terenul
pentru păcat. Omul nu mai
dialoghează și nu mai umblă cu
Dumnezeu… și ajunge să se ascundă
de El (cf. Gen 3,8), de teamă să nu fie
văzut gol, dezarmat — așa cum este,
în fond, orice creatură înaintea
Creatorului său. Diavolului nu-i este
de ajuns să ne facă să cădem: revine
imediat cu o nouă sugestie, o nouă
„ne-creare”, care ne îndepărtează și



mai mult de Dumnezeu. Când se
pierde încrederea dintre Creator și
creatură, când vrem să ne ascundem
de privirea Lui, intră în lume
neliniștea și truda (cf. Gen 3,16-17).
Bărbatul și femeia ajung să trăiască
cu teamă față de viitor[2]; inima lor
se epuizează și devine un teren fertil
pentru tristețe, această mare aliată a
vrăjmașului.

Complicarea pe care o aduce păcatul
ne face dificil să distingem binele și
să luăm decizii care ne conduc la
Dumnezeu. Cartea Proverbelor o
spune fără ocolișuri: „cel strâmb la
inimă nu va găsi binele” (Prov 17,20).
Și totuși, tânjim după armonia de
odinioară trăită alături de
Dumnezeu. Tocmai această amintire,
această nostalgie rămasă în suflet,
continuă să ne atragă spre Domnul.
Liturgia din Vinerea Mare exprimă
astfel această dorință: „Dumnezeule
atotputernic și veșnic, Tu i-ai creat pe
toți oamenii pentru ca, dorindu-Te



neîncetat, să Te caute și, găsindu-Te,
să-și afle odihna în Tine”[3].

Smerenia: a ne ști priviți de
Dumnezeu

Pentru a ne vedea pe noi înșine și
lumea cu ochi simpli, este necesar,
mai întâi, să ne aflăm odihna în
privirea lui Dumnezeu. A ne ști
priviți de El ne dă o mare siguranță:
înțelegem că Dumnezeu ne iubește în
adevărul nostru și că toate celelalte
au o importanță relativă. În afara
acestei priviri, simțim nevoia să ne
protejăm fragilitatea și ne închidem
în noi înșine sau rămânem paralizați
de teamă. Cel care se refugiază în
această privire de iubire se bucură
de seninătatea celor simpli, pentru că
nu depinde de circumstanțe care, în
fond, îi scapă de sub control.
„Suntem din adevăr — spune Sfântul
Ioan — și ne vom liniști inima
înaintea lui ” (1 In 3,19).



Ne putem gândi la Simon Petru, un
om bun, dar cu o inimă uneori
complicată. În iubirea lui față de
Domnul se amestecă îndoiala cu
hotărârea, ascultarea cu răzvrătirea,
curajul cu frica. Momentul său de
cea mai mare confuzie are loc în
curtea marelui preot, în timpul
Pătimirii Domnului (cf. Lc 22,54-62).
Îl putem imagina cum, în timp ce
Isus este interogat, neliniștea lui
crește clipă de clipă: vrea să fie fidel,
dar nu înțelege ce se întâmplă;
faptele îl copleșesc. I-ar plăcea să se
întoarcă la plimbările prin câmpiile
Galileii, când glasul Învățătorului
răsuna limpede și problemele se
rezolvau printr-un gest sau un
cuvânt al Domnului. Atunci era ușor
să creadă în făgăduințe; viitorul
părea luminos și clar.

Acum nu-L mai are pe Domnul ca să-l
scoată din apă, iar frica îl cuprinde.
Petru cedează presiunii și neagă că-L
cunoaște pe Învățător. Evanghelia



relatează că, la scurt timp, privirile
lor se întâlnesc: „Iar Domnul,
întorcându-Se, l-a privit fix pe Petru.
Și Petru și-a amintit de cuvântul
Domnului, care îi spusese: «Înainte
de a cânta cocoșul astăzi, Mă vei
renega de trei ori». Și, ieșind afară, a
plâns amar” (Lc 22,61-62).

Privirea lui Isus dezleagă confuzia lui
Petru. Când Domnul îl privește, Petru
reușește să se vadă în adevărul său,
cu ochii lui Dumnezeu. „Privește-mă
— se ruga viitorul Benedict al XVI-lea
într-o Vinere Mare — așa cum l-ai
privit pe Petru după lepădare. Fă ca
privirea Ta să pătrundă în sufletele
noastre și să ne arate drumul
vieții”[4].

A ne vedea așa cum suntem, a ne
contempla limpede propria realitate,
ne poate face să plângem cu amar,
asemenea lui Petru. Dar este singura
cale de a atinge un teren solid și de a
abandona neliniștea care se naște



din pretenția de a fi ceea ce nu
suntem. Avem nevoie să ne privim cu
ochii lui Dumnezeu și să putem
spune: „Sunt așa cum sunt și așa m-a
voit Dumnezeu, pentru ceva mare”.

Sfântul Josemaría rezuma în două
cuvinte numeroasele motive pe care
le are un creștin pentru a se ruga:
„să-L cunoști și să te cunoști”[5]. Într-
adevăr, momentele noastre de dialog
cu Dumnezeu sunt locul potrivit
pentru a dobândi o viziune senină
asupra problemelor și asupra
noastră înșine, astfel încât ghemul
gândurilor noastre să se poată
desface prin harul lui Dumnezeu. Ne
vor ajuta și îndrumările primite în
direcțiunea spirituală sau în
mijloacele de formare. A avea
încredere într-o persoană care ne
cunoaște poate contribui la
simplificarea realității și la
diminuarea acelei voci interioare
care insistă să ne încurce gândurile.
De fapt, Sfântul Josemaría sublinia că



scopul formării creștine oferite în
Opus Dei este simplitatea: „asceza
noastră are simplitatea Evangheliei.
Am complica-o dacă am fi complicați,
dacă am lăsa inima să se
întunece”[6]. De aceea, uneori, un
prim pas spre simplitate este pur și
simplu să primim cu bunăvoință un
sfat și, în prezența lui Dumnezeu, să
vedem cum să-l punem în practică.

Abandonul: acum este timpul
iubirii

Dificultatea de a ne abandona în
Dumnezeu poate avea multe cauze:
un anumit complex de inferioritate, o
stimă de sine fragilă, dificultatea de a
conviețui cu propriile greșeli… Pe de
altă parte, ritmul actual al muncii
tinde să complice viața și, uneori,
chiar și caracterul: faptul că putem
face tot mai multe lucruri în fiecare
zi multiplică deciziile pe care trebuie
să le luăm; prioritățile nu se
conturează întotdeauna cu claritate;



competiția socială exercită presiune
asupra noastră și introduce ambiții
care ajung să apese asupra
sufletului… Ne-am dori să trăim o
viață simplă, dar realitatea pare prea
complicată pentru a ne-o permite.

În fața acestui tablou, Sfântul
Josemaría ne invită să ne ocupăm de
prezent, care este kairós-ul, timpul
oportun al sfințeniei noastre. La
urma urmei, acum este singurul timp
în care putem primi harul lui
Dumnezeu: „Poartă-te bine «acum»,
fără să-ți amintești de «ieri», care a
trecut deja, și fără să te preocupi de
«mâine», care nu ştii dacă va sosi
pentru tine”[7].

Într-adevăr, trecutul sau viitorul pot
deveni poveri care ne împiedică să
discernem limpede voința Domnului.
El Însuși ne spune: „Deci nu vă
îngrijorați pentru ziua de mâine, căci
ziua de mâine se va îngriji de ea



însăși. Ajunge zilei răutatea ei” (Mt
6,34).

A ne concentra asupra unei sarcini,
fără a ne opri excesiv asupra a ceea
ce vor gândi ceilalți sau asupra
efectelor pe care le va avea în
viitorul nostru, ne ajută să ne
unificăm voința și să valorificăm mai
bine talentele primite. Desigur, este
necesar să reflectăm asupra
evenimentelor trăite și să planificăm
viitorul; însă acest lucru nu trebuie
să ne împiedice ca, ținându-ne de
mâna lui Dumnezeu, să ne
concentrăm pe a iubi aici și acum,
pentru că iubirea poate fi oferită și
primită doar în prezent.

Când Domnul Înviat li Se arată
pentru prima dată apostolilor cu
trupul Său glorios, El percepe
tulburarea lor: „De ce v-aţi tulburat şi
de ce se ridică aceste gânduri în
inima voastră? Priviți mâinile și
picioarele Mele, căci sunt Eu Însumi ”



(Lc 24,38-39). Evenimentele trăite în
zilele precedente intră în conflict cu
ceea ce văd acum; scandalul Pătimirii
apasă încă greu asupra inimilor lor;
dacă Cel care stă înaintea lor este cu
adevărat Isus, atunci viitorul se
deschide brusc… Sunt atâtea emoții,
încât Domnul trebuie să-i readucă la
prezent printr-o întrebare simplă și
familiară: „Aveți aici ceva de
mâncare?” (Lc 24,41).

Isus reia o scenă trăită de atâtea ori,
când ședeau împreună la masă, iar
acest gest îi scoate pe ucenici din
confuzie. În mod asemănător,
străduința de a-i sluji concret pe
ceilalți și de a împlini cu grijă și
iubire îndatoririle vieții obișnuite,
abandonând în Dumnezeu acele
probleme care ne depășesc controlul,
este calea cea mai obișnuită de a
evita încurcătura și de a deveni tot
mai mult „simpli ca porumbeii” (Mt
10,16).



Citind Evangheliile, putem constata
că ne aflăm uneori departe de
credința celor simpli: credința
oamenilor care, poate fără o
cunoaștere aprofundată a Legii, au
primit cu bucurie mesajul lui Isus.
Această primire simplă a Cuvântului
Domnului poate contrasta cu
dificultatea noastră de a ne
abandona în El. Uneori, credința
noastră seamănă mai degrabă cu
credința celor complicați.

Și totuși, Dumnezeu nu încetează să
ne invite, în fiecare clipă, să
redobândim armonia pierdută, acea
simplitate care este „ca sarea
desăvârșirii”[8]. Trebuie să vedem
limpede drumul de întoarcere spre
paradis. Pe calea simplității, ne vom
ridica deasupra problemelor cu
ușurința care izvorăște din iubire:
purtați de har, vom putea contempla
realitatea cu ochii lui Dumnezeu.



[1] Sfântul Augustin, Discurs 85, 5.6.

[2] Cfr. Qoh 6,12, Mt 6,25-34.

[3] Liturghierul Roman, Vinerea Mare,
Rugăciunea universală

[4] Card. Joseph Ratzinger, Via Crucis,
2005, stațiunea 1.

[5] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 91.

[6] Cf. Cuadernos 3, p.149 (AGP,
biblioteca, P07).

[7] Drum, nr. 253.

[8] Drum, nr. 305.

Juan Narbona

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-

umani-foarte-divini-xv-simplitate-
pentru-a-vedea-calea-clar/ (16.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xv-simplitate-pentru-a-vedea-calea-clar/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xv-simplitate-pentru-a-vedea-calea-clar/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xv-simplitate-pentru-a-vedea-calea-clar/

	Foarte umani, foarte divini (15): Simplitatea, pentru a vedea calea clar.

