opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (13): Din toata
inima ta. Castitatea.

Virtutea castitatii se raporteaza
la capacitatea noastra de a
percepe ceea ce poate sa umple
inima umana, sa aspire la
aceasta si sa se bucure de ea; ea
ne permite sa-1 descoperim pe
Dumnezeu in toate.

02.09.2022

»Fericiti cel curati cu inima, pentru
ca ei il vor vedea pe Dumnezeu” (Mt
5,8). Sa-1 vezi pe Dumnezeu: fara



filtru, fara graba, fara limita... Cine
ar putea visa sa ajunga la aceasta
prin propriile sale forte? Sa
contempli la sursd frumusetea sa,
bunatatea, maretia pe care noi o
cautam neincetat pretutindeni. Sa
contemplam, ceea ce inseamna sa
observam nu din exterior, ci din
interior, stiind ca suntem inundati
pretutindeni de aceasta realitate
plina de lumina, de aceasta , Iubire
care satura fara a situra” ™ dorintele
noastre cele mai profunde; aceste
dorinte care In lumea aceasta nu
gasesc decat un raspuns foarte
partial, chiar daca deseori creaturile
par atat de frumoase, bune si marete
dupa cum ni le putem noi imagina.

Desigur ca, vorbind despre puritatea
inimii, Domnul nu face referinta
numai la castitate. Daca cineva ar fi
foarte cast, dar nedrept, nesincer,
neloaial, lenes ori egoist, nu am zice
ca inima sa este purd. Cand David se
roaga ,Creeaza in mine o inima



curatd, Dumnezeule” (Ps 51,12) el
cere 0 inima care sa reuneasca toate
virtutile; o inima care sa stie sa
vibreze cu tot ceea ce este pretios, nu
cu ceea ce este inconsistent, o inima
capabila sa-si riste viata pentru ceva
ce este mai mare decat ea, fara sa se
lase dominata de ceea ce este efemer
si superficial. Pe masura ce crestem
in diferite virtuti, viziunea noastra —
dorintele noastre, interesele,
aspiratiile — devin mai clare si
suntem capabili s& percepem
adevarata valoare a lucrurilor.
invatim sd vedem, sa contemplam,
sa apreciem.

Perplexitati

Dumnezeu ne-a creat pentru aceasta
contemplare, ce reuneste toate
aspiratiile inimii. Este un har pe care
vrea sa ni-1 acorde. Dar un har
pentru care trebuie sa luptam.
Trebuie sd ne cucerim inima pentru
a o face capabila sa primeasca acest



dar, riscand sa o lasam fara
deschidere, uitata Intr-un colt. Dupa
cuvintele sfantului Josemaria,
castitatea este ,,0 lupta, nu o
renuntare; s raspundem printr-o
declaratie fericita, printr-o angajare
libera si bucuroasa. Atitudinea ta nu
trebuie sa aiba ca singur, unic
obiectiv evitarea caderii sau fuga de
oportunitate. Nu trebuie in nici un
fel sd ne limitam la un refuz rece si
calculat. Esti convins despre castitate
ca este o virtute si ca atare ea trebuie
sa creascé si sa se perfectioneze?” %,
Castitatea este o angajare fericita si
mereu se poate dezvolta. Aceste doua
idei, cert, sunt familiare, dar nu sunt
mereu destul de bine intelese, pana
intr-atat incat pot genera o oarecare
perplexitate.

Ideea de castitate ca angajare,
afirmatie contrasteaza cu conceptia
celor care pun un accent excesiv pe
cuvant, ca si cum virtutea ar consta
cu siguranta in a nu face, a nu gandi,



a nu privi, a nu dori. Castitatea este,
in schimb, un da spus iubirii, este
iubirea care o face necesara si ii da
un sens. Bineinteles, este necesar sa
sSpui nu anumitor acte sau atitudini
care ii sunt contrare si pe care orice
persoand rezonabila le percepe,
desigur, ca pe negatii ale iubirii,
deoarece in sine aceasta iubire
trebuie sa fie totala, exclusiva si
definitiva. Dar, in ciuda faptului ca
necesita cateva ,nu-uri”, castitatea
este o realitate eminamente pozitiva.

Sa ne imaginam pe cineva care
cunoaste bine credinta si viata
crestind, sincer hotarat sa o pund in
practica; pe cineva care chiar a
transmis altora aceasta viziune
pozitiva a sfintei puritati, pentru ca
el a inteles bine aceste ratiuni si le
impartaseste. Totusi, se poate ca
experienta sa practica a acestei
virtuti sd nu corespunda ideii a ceva
pozitiv putand totusi sa creada. Pe
langa aceasta, pentru cd nu are prea



multa nevoie sa lupte spre a practica
puritatea, alte interese fiind de obicei
pe prim plan si coborand castitatea
pe al patrulea sau al cincilea loc
printre preocupadrile sale, prin
urmare castitatea sa nu para de fapt
sa fie pentru el nici o afirmare nici o
negare . Mai mult decat atat,
trebuind sa lupte mai intens pentru a
o trai In anumite perioade, el o simte,
cu siguranta ca pe o negare si nu ca
pe o afirmare.

Se adauga la aceasta o alta sursa de
perplexitate: pentru ca este o virtute,
castitatea este chemata sa ,,creasca si
sa se perfectioneze” ™. Inca o daté,
acest bun crestin isi poate spune:
,2Normal, eu ajung sa evit actele,
gandurile privirile contrare castitatii,
nu despre asta este vorba, nu pot
spune ca sunt virtuos; ce altceva pot
face, in ce sens trebuie sa creasca si
sa se perfectioneze In mine
castitatea?” in realitate, la originea
acestor perplexitati sta ideea



destul de raspandita, dar foarte
limitata, ca virtutea este in esenta
un supliment de forta in vointa ce
ne face capabili sa respectam
normele morale, chiar daca ele se
opun inclinatiei noastre. Daca
aceasta viziune ar fi corecta, virtutea
ar consta In capacitatea de a ignora
afectivitatea, In a se opune sistematic
la cea ce noi simtim de fiecare data
cand respectul acestor norme o cer.
Bineinteles, exista o parte de adevar,
deoarece in formarea virtutii, este
necesar deseori sa actionam contra
inclinatiilor afective. Totusi, este
foarte necesar sa nu uitam ca nu
acesta este scopul, ca nu este decat o
etapd, daca ea nu este urmata de
altii, nu va ajunge decéat la
capacitatea de a se retine, de a spune
nu. Cei care gandesc virtutile in
aceasta maniera, chiar daca ei pot
spune despre castitate ca este o
afirmatie fericita, nu au inteles-o cu
adevarat, caci ei nu vad in practica
semnificatia ei.



Integrare

Virtutea, mai degraba ca o capacitate
care se opune inclinatiilor noastre,
inseamna insasi formarea acestor
inclinatii. Virtutea consista, desigur,
in a te bucura de bine, pentru ca o
con naturalizare afectiva a luat fiinta
in noi, adica un fel de complicitate cu
binele.

Cu siguranta, in acest sens numim
cumpdtare ordinea in tendinta
naturala a placerii. Daca placerea ar
firea, ar trebui anulata. Dar placerea
este buna, iar natura noastra i se
inclina. Totusi, daca este buna, in
principiu, nu Inseamna ca este buna
in toate cazurile: obiectul unei
tendinte poate sa nu fie bun pentru o
persoana intr-un caz particular, De
aceea este in interesul nostru sa ne
stdpanim inclinatiile pentru placere.
Daca reusim, ne-am face unul dintre
cei mai buni aliati pentru a practica
binele; altfel, ele se vor transforma



intr-un mare dusman, capabil sd ne
distruga, ca apa, care potoleste setea,
hidrateaza corpul si face sa creasca
plantele... poate fi si un val seismic,
sa cauzeze inundatii, distrugeri.

In ce constd efortul de a stipani
aceasta tendinta? Cert, nu in a face sa
dispara atractia placerii, ceea ce este
imposibil. Nici a o ignora, a trai ca si
cum ea nu ar exista, nici chiara o
reprima. A ne stdpani tentatia
placerii inseamna a o integra binelui
persoanei” " si dam o identitate
dorintelor noastre, incat ele sa fie,
progresiv, in raport cu identitatea
noastra si sa o intareasca. O inima
impura este o inima fragmentata,
fara scop; o inima pura, in schimb,
este o inima intreaga, cu o directie
in viata.

Cum sa ajungi la aceasta? Tendintele
umane sunt tot atatea moduri de a
percepe binele: fiecare dintre ele ne
prezinta ca potrivit ceea ce o



satisface. Zicem cd avem o tendinta
la placere pentru ca suntem atrasi de
ceva care poate produce placere;
ceea ce apare in ochii nostri ca
dezirabil. Totusi, ceea ce este bun ca
tendinta, poate sa nu fie pentru
persoand. O prajiturd poate sa-mi
placa pentru ca este placuta la gust,
dar poate sa nu fie buna pentru
sanatatea mea (de exemplu, pentru
ca sunt diabetic), forma mea fizica
(incerc sa pierd in greutate) sau
relatia mea cu ceilalti (apartine
altcuiva). Fiecare tendinta proprie
punctului sau de vedere, evalueaza
realitatea pornind din propria
perspectiva si nu o face din
perspectiva altuia. Ratiunea este
singura facultate care poate adopta
toate punctele de vedere sisa le
integreze ), identificand binele
persoanei si nu numai binele unei
tendinte particulare sau al unui
aspect particular al vietii. Ratiunea
asculta ceea ce fiecare tendinta are
de spus, evalueaza toate aceste voci



impreuna si judeca daca o actiune
este buna pentru persoana.

Ratiunea nu este rece; ea este
pasionata, este conditionata de
tendinte sau de pasiuni. Daca o
tendintd se exprima mai puternic
decat celelalte, se poate gasi
dezorientata. De unde importanta de
a forma bine tendintele (bine
temperate). Astfel, In loc sa fie un
obstacol, sunt o sustinere pentru
judecata ratiunii. Bineinteles, aceasta
integrare in jurul ratiunii cere ca
sensul tendintei sa fie inteles si
respectat, iar noi sa actionam incat
acest respect sa ne impregneze
afectivitatea. Lacomia la mancare, de
exemplu, arata ca intelesul nevoii
noastre de a manca nu a fost inteles —
cel putin intr-o maniera practica,
influentdnd comportamentul — adica
modul a cdarei placere de a manca
contribuie la binele integral al
persoanei nu a fost pe deplin



asimilat. La fel se poate spune despre
castitate si de orice alta virtute.

O lume interioara

Sa ascultam sfatul sfantului
Josemaria intr-un foarte scurt punct
din Drum: , De ce privesti in afara ta,
daca porti ,universul tau” in tine?”
! Este adevarat: daca porti in tine o
lume - o lume facuta din lucruri
mari, divine si umane - privirea,
actiunea, gandirea contra castitatii
pot avea o oarecare forta de atractie,
dar vor fi mai usor a le combate, caci
vor fi percepute ca o primejdie
pentru armonia propriei lumi
interioare.

S-ar putea chiar spune ca
sexualitatea nu face referinta la
sexualitate decat in mod secundar.
Este vorba in special de
deschiderea lumii noastre
interioare, de inima noastra, spre
lucruri mari, de capacitatea de a
percepe ceea ce este capabil sa



umple inima umana, sa aspire la
aceasta si sa se bucure de ea. De
aceea sfantul Josemaria spunea asa:
,Dar sa se vorbeasca despre
impuritate nu mi-a placut niciodata.
Vreau sa examinez fructele
cumpadtarii [...] Traind astfel - cu
simtul sacrificiului - (omul) se
elibereaza de mult sclavaj si ajunge
aici In intimitatea inimii sale, sa
savureze intreaga iubire a lui
Dumnezeu [...]. Suntem in masura sa
ne preocupam de ceilalti, sa
impartasim tot ce avem cu toata
lumea, sa ne consacram marilor
sarcini” ",

Persoana casta este capabil sa intre
afectiv in relatie si sa aprecieze tot
ceea ce este frumos, nobil, cu
adevarat amuzant. Privirea sa nu
este posesiva, ci recunoscatoare: il
lasa pe celalalt asa cum este, nu
permite ca relatia care il uneste de
fiecare lucru si de fiecare persoana
sa fie patata, depersonalizata. Cei



care nu sunt casti au o privire
coborata, incapabili de a primi, ci
numai de a cere performante. in
realitate, el nu sunt capabili sa
profite de micile lucruri ale vietii si
de relatii personale; sunt incapabili
sa fie, realmente, cu ceilalti.
Lucrurile delicate pe care altii le
apreciaza le par insipide, nu le spun
nimic, caci ei au nevoie de emotii
puternice pentru a actiona si trai
ceva pozitiv si agreabil.

Este deci de inteles ca cei ce traiesc
castitatea ca o angajare vesela nu au,
in general, nevoie de un efort
extraordinar de vointa pentru a
controla impulsiunea sexuala
dezordonata: lumea lor interioara,
tesuta cu realitati pretioase si relatii
adevarate, contrasteaza puternic cu
aceasta si o indeparteaza. Taind
astfel, ei se simt enorm de liberi,
pentru ca fac ce doresc. In schimb,
desfranatii, necumpatatii, sau chiar
simpli infranati, daca ar fi capabili de



acest lucru s-ar simti suprimati: ca si
cum le-ar lipsi ceva.

Pentru sfantul Toma de Aquino,
desfranatul, necumpatatul,
infranatul si cel cast sunt patru figuri
distincte ', Cel cast si desfranatul
poseda unul virtutea iar celalalt
viciul. Necumpatatul, fara sa se fi
ancorat in viciu, nu traieste virtuos.
Iar infranatul, cum o indica
termenul, este stapanit: el nu
pacatuieste contra castitatii, dar nici
nu poseda virtutea: in fata tentatiei,
el se limiteaza in a-si reprima
impulsia , fara sa se bucure de
placere. Este cazul, de exemplu, al
cuiva care nu vrea sa priveasca, dar
care ar vrea sa fie inevitabili sa
priveasca. Se multumeste sa sara
dincolo de obstacolele pe care ar dori
sa nu le treaca si, facand aceasta, nu
se gandeste sa-si formeze
interioritatea spre a o configura
binelui. Aceasta situatie poate
constitui un progres pentru cei ce vin



de mai departe, dar au inca drum de
parcurs pentru a-si forma virtutea.
Cel care nu se indeparteaza ferm de
frontierd, chiar daca nu ajunge sa
pacatuiasca, nu va depdsi niciodata
stadiul de Infranat, fara sa ajunga
vreodata sa aprecieze virtutea si sa o
considere ca pe o afirmare, angajare
vesela.

Eiil vor vedea pe Dumnezeu in
toate

,Fericiti cei curati cu inima, caci ei il
vor vedea pe Dumnezeu” (Mt 5,8).
Poate ca Isus nu vrea sa spuna ca le
va fi interzis celor cu inima impura
sa-1 vada pe Dumnezeu, ci mai
degraba ca ei nu vor vedea nimic
acolo unde cei curati cu inima vor
percepe o frumusete indescriptibila,
plina de nuante, care ar satisface
toate aspiratiile inimii lor. Este, intr-
adevar, ceea ce se petrece aici:
virtuosii sunt capabili sa-1 vada pe
Dumnezeu in fiecare persoand, in



fiecare situatie banala a vietii, in
timp ce non virtuosii nu -1 resimt
prezenta, sau o gasesc inconfortabila
si dezagreabild, limitandu-le
libertatea.

Virtutea inteleasa in acest mod, ca si
creatia unei frumoase lumi
interioare, a unei naturalitati
afective care ne face sa ne bucuram
facand binele, este un raspuns dat
perplexitatilor mentionate mai sus.
Intr-adevar, daca efortul pentru
sfanta puritate nu vizeaza numai
refuzul actelor dezordonate, dar si,
mai ales, sa realizeze o lume
interioara plina de realitati pretioase,
supranaturale si umane, este de
inteles ca aceasta virtute sa creasca si
sa se formeze nu numai cand trebuie
sa Invinga o tentatie, dar si atunci
cand atentia noastra se indreapta
spre tot ce este pretios si frumos in
realitate, chiar daca aceasta nu are
nimic de-a face cu sexualitatea in
sine. Castitatea nu este numai o



virtute pentru momentele de lupta;
nu tine numai de tentatii; este o
virtute a atentiei, este ceva la care
inima noastra este atenta. Intelegem
atunci ca blandete interioara, aceasta
deschidere catre grandoare, nu are
limite si poate creste mereu.

Mijloacele sunt numeroase

Cum sa fortezi aceasta lume
interioara? Bineinteles, trebuie
evitat tot ce ar putea sa o perturbe,
sa veghem la ceea ce vederea si
imaginatia sa nu fie dispersate sau
bruiate, sa punem anumite frane
curiozitatii, iar astfel sa evitam a
cadea in lene, atitudine pasiva a
celor care cedeaza evenimentelor
controlul deciziilor lor. Caci, a naviga
fara un scop, a se lasa dus de vantul
ce sufla, duce usor la pierzanie si la a
ajunge intr-un loc in care ai prefera
sa nu fi.

Este bine, de asemenea, sa crestem in
forta sufletului, caci fara ea este



foarte dificil sa pastrezi directia in
mijlocul valurilor; consecventa In
micile mortificari in munca, relatiile
cu ceilalti, gusturile fortifica inima; si
sinceritatea: a avea simplitatea de a
vorbi de ceea ce se petrece In noi,
este un mijloc foarte eficient de a ne
oxigena inima si sa evitam de a fi
intoxicata prin afectiuni prea mici
pentru ea.

Alte mijloace care orienteaza
privirea sufletului spre ceea ce este
supranatural sau omeneste valabil
sunt In egald masura foarte
importante: devotiunea
euharistica, afectiunea pentru
Maica Domnului, rugaciunea si
relatia personala cu Domnul.
Prieteniile si toate relatiile
personale umane nobile
completeaza deopotriva acest rol; in
timp ce izolarea sau egocentrismul
sunt o sursa facila de infectie,
devotamentul sincer pentru ceilalti
mentine inima sanatoasa.



Totodata, este de dorit sa se dezvolte
interese culturale de valoare, mai
ales literatura buna, filmele bune,
muzica, etc., ce contribuie la
dezvoltarea sensibilitatii estetice si a
simtului frumosului. Cei ce nu
apreciaza decat filmele, lecturile,
proiectele sau video-urile, cei ce se
obisnuiesc sa nu traiasca decat din
emotii banale, vor trebui faca un
efort considerabil pentru a se
controla atunci cand aceste emotii
vor intra in sfera sexuala. Iar daca
ajung aici, o vor trai cel mult ca pe o
represiune, o provocare. Este mult
mai placut si eficient de a crea un
climat interior propriu, luminos si
afirmativ. Inima noastra a fost facuta
pentru a se bucura de frumusetea lui
Dumnezeu incepand cu aceasta viata
si pentru intreaga eternitate.




" sfantul Josemaria, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 208.

 sfantul Josemaria, prietenii lui
Dumnezeu, nr. 182.

Bl Ibid.

4 catehismul Bisericii Catolice , nr.
2337: ,Castitatea semnifica
integrarea reusita a sexualitatii In
persoana, iar de aici unitatea
interioara a omului in fiinta sa
corporald si spiritualad”.

Bl Cf. Sfantul Toma de Aquino, Suma
teologica, I-11, a. 1, ad 2.

 Sfantul Josemaria, Drum nr. 184.

' sfantul Josemaria, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 84.

81 Cf. Suma teologica, 1111, . 151-156.

Julio Diéguez




pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-
umani-foarte-divini-xiii-din-toata-
inima-sa/ (11.02.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xiii-din-toata-inima-sa/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xiii-din-toata-inima-sa/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xiii-din-toata-inima-sa/

	Foarte umani, foarte divini (13): Din toată inima ta. Castitatea.

