
opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (12): Ceea ce
contează cu
adevărat

Provocarea de a fii sărac în duh
trăind în mijlocul lumii.

01.09.2022

Este aproape miezul nopții. De
aproape două ore bune, zgomotul
străzii s-a deplasat spre a se instala
în interiorul caselor. Acum este
liniște. Se aud pașii ușori ai unei
tinere din Nazaret; ea este vizibil
însărcinată și avansează la brațul



soțului ei. Ei caută bâjbâind grota,
care le-a fost oferită pentru a petrece
noaptea. Dumnezeu va vedea
născându-i-se Fiul său pe acest
pământ. El, Atotputernicul, a hotărât
să-i pregătească un loc aproape de
cerul deschis. „Cuvântul lui
Dumnezeu este un copil incapabil să
vorbească […]. Cine ar fi crezut?
Crăciunul înseamnă să celebrezi un
Dumnezeu nou, care ne schimbă
logica și așteptările noastre […].
Crăciunul lui Isus nu oferă
securitatea căldurii căminului , ci
frisonul divin care zguduie istoria” 
[1].

Deși, de-a lungul timpului amintirea
ieslei din Betleem a rămas ca un loc
primitor, chiar dintr-un punct de
vedere material, ea nu era probabil
atât de călduroasă precum ne-o
imaginăm noi. Care era intenția lui
Dumnezeu în această alegere pe care
ne-o imaginăm noi an de an în
căminele noastre? În acea noapte,



Isus și Maria au împărțit comoara
sărăciei. Părinții lui Isus au fost
eliberați de tot ceea ce putea ascunde
adevărata bogăție pe care erau pe
punctul de a o primi. Având alegerea
locului, a confortului, Creatorul a
ales privațiunea de toate pentru a ne
arăta ceea ce contează cu adevărat.

Împărăția celor săraci

„Noi asigurăm totul în afară de
vreme bună și dragoste”: este ceea ce
se putea citi pe un panou al unei
companii de asigurări într-un sat, în
care timpul se schimbă foarte des.
Dacă nu putem hotărî timpul ce va
veni, cu atât mai puțin putem
garanta dragostea celorlalți. Nu
există destui bani în lume pentru a
forța pe cineva să iubească sincer.
Este o realitate care ne neliniștește,
poate un pic , căci ne privează de
securitatea pe care o cunoaștem în
alte domenii. Însă, trebuie să trăim
cu această „marjă de eroare”: grija de



a controla totul blochează orice
tentativă de a iubi și de a fi iubit; este
imposibilă fericirea simplă dar
robustă a celor ce dau și primesc
liber. „Fericiți cei săraci în duh , căci
a lor este împărăția cerurilor” (Mt
5,3); astfel începe Isus Predica de pe
munte. Învățătorul oferă fericirea, pe
pământ și în cer, celor care își
încredințează lui Dumnezeu
securitatea și bogăția.

Virtutea sărăciei, care nu se
identifică cu sărăcia materială,
financiară, pe care Biserica ne
încurajează să o ameliorăm, face
parte din virtutea cumpătării. Este o
dispoziție care moderează, adică
pune la locul său raportul nostru cu
bunurile pe care Dumnezeu le-a
creat. Cel sărac cu inima posedă
bunuri și se bucură de ele fără să fie
posedat de ele . El evită să-și plaseze
securitatea în acumularea de bunuri
și știe să detecteze în el însuși
tendința noastră de a ne construi



viața, chiar în mod inconștient, ca și
cum fericirea noastră ar depinde în
mod fundamental de ceea ce avem…
Și aceasta în ciuda punerii în gardă
de Isus: „Dar, vai vouă, bogaților,
pentru că vă primiți
mângâierea!” (Lc 6,24).

După ce a ascultat timp de ani întregi
tot felul de persoane, sfântul
Josemaría comenta: „Când cineva își
axează fericire exclusiv pe lucrurile
de aici de jos – am fost martor la
adevărate tragedii – , el pervertește
folosirea rezonabilă și distruge
ordinea înțelept dispusă de Creator.
Inima sa devine atunci tristă și
nesatisfăcută; el se angajează pe
calea unei eterne nemulțumiri” [2].
Sărăcia ne permite să ne dăm seama
de caracterul efemer al
numeroaselor „securități” materiale,
sau de superficialitatea anumitor
momente de consolare care nu ating
profunzimea sufletului. Sărăcia în
duh ne permite, în sfârșit, să ne



bucurăm într-adevăr de realitate,
pentru că ea ne leagă de lucrurile
simple, de persoane, de Dumnezeu;
de tot ce vrea să fie, fără altă formă
de proces, contemplat și ne satisface
astfel cele mai profunde dorințe ale
noastre.

„Sărăcia în duh , nu înseamnă „om
deschi celorlalți”, adică lui
Dumnezeu și aproapelui său?” se
întreba sfântul Ioan Paul al II-lea cu
ocazia vizitei sale în 1980 într-o 
favelă din Rio de Janeiro. „Nu este
adevărat că această beatitudine de
„săraci cu duhul” conține în același
timp o punere în gardă și o acuzare?
[…] „Vai de tine”: acest cuvânt sună
sever și amenințător, mai ales în
gura lui Cristos care avea obiceiul să
vorbească cu bunătate și blândețe” 
[3]. Este adevărat că păcatul a alterat
dorința noastră de posesiune. Prin
urmare, deformăm cu ușurință
raportul nostru cu bunurile create.
Setea noastră de a poseda s-a



intensificat, poate, printr-o cultură în
care valoarea economică –
manifestată la rândul său prin
statutul social sau imaginea
percepută de ceilalți – a devenit
adesea sursa ultimă a valorii. Cultura
noastră tinde să ne convingă că
prosperitatea și confortul sunt cheia
fericirii. Totuși, știm toți că adevărata
bucurie a omului se măsoară mai
degrabă prin profunzimea și
autenticitatea relațiilor sale cu
ceilalți. Este bogăția celor săraci cu
inima; alături de ea, solitudinea celor
ce trăiesc în lux apare deseori ca o
sărăcie dramatică.

O armonie pe care fiecare trebuie
să o găsească

În1968, în cursul unei întrevederi pe
tema locului femeii în societate, o
ziaristă l-a întrebat pe sfântul
Josemaría despre virtutea sărăciei:
ea dorește să știe cum să o trăiești și
să o transmiți plecând de la viața de



familie. Răspunsul pleacă de la o
premisă foarte clară: „Cel care nu
iubește și care nu practică virtutea
sărăciei nu are duhul lui Cristos. Iar
acest lucru este valabil pentru toată
lumea, atât pentru anahoreți, care se
retrag în deșert, cât și pentru
creștinul obișnuit, care trăiește în
societatea umană” [4]. Cu alte cuvinte,
oameni ,exterior foarte diferiți, ca cel
care se retrage în deșert și cel care
muncește în agitația orașului, pot trăi
virtutea sărăciei într-un autentic
spirit creștin. Totuși, atunci când
„deșertul” pare să semnifice
„sărăcie” sub toate unghiurile, cum
este posibil să fii sărac trăind printre
bunurile lumii? Ce model să urmezi
atunci?

Sfântul Josemaría insistă asupra
întrebării. Într-un prim timp, el
indică două aspecte ale raportului
nostru cu bunurile materiale, doi poli
aparent opuși de conciliat. Pe de-o
parte, necesitatea „unei sărăcii reale



care se remarcă și o poți atinge cu
degetul, sărăcie, fructul unei
elaborări intelectuale, care oferă
unele semne exterioare foarte
aparte, în același timp cu enorme
deficiențe interioare, uneori chiar
exterioare – fapt al lucrurilor
concrete –, care să fie o profesiune de
credință în Dumnezeu, o manifestare
pentru care inima nu este satisfăcută
de lucrurile create, dar aspiră în
Creator”. Pe de altă parte, naturalul
cu care un creștin trebuie să fie
„unul dintre mai mulți printre frații
săi oamenii, la viața cărora participă,
cu care se bucură, cu care
colaborează, iubind lumea și la toate
lucrurile bune care există în lume,
folosind toate lucrurile create pentru
a rezolva problemele vieții” [5]. Iată
provocarea sărăciei în duh în
mijlocul lumii: să te detașezi de
lucruri, iubindu-le ca pe un dar al lui
Dumnezeu, să le împarți cu ceilalți.
Dar rămâne întrebarea: „Cum să ne
orientăm eforul? Dacă privim viața



lui Cristos așa cum ne-o prezintă
evangheliile, nu vedem în el o
abandonare absolută a bunurilor.
Fiind de condiție modestă, nici bogat
nici sărac, îl vedem mai degrabă
folosindu-le într-o manieră
echilibrată, virtuoasă, perfectă. Isus
este cunoscut în satul său pentru că
își câștiga viața prin profesiunea pe
care o exercita alături de tatăl său
(cf. Mt 13,55); el are o tunică
frumoasă (cf. In 19,23); unele dintre
reuniunile sociale la care participă
sunt generoase, până în punctul în
care, pentru a-l acuza , îl iau drept un
mâncăcios sau băutor (cf. Mt 11,19);
invită oameni înstăriți – Matei,
Zaheu, Iosif din Arimateea și pe alții
– să se apropie de Împărăția lui
Dumnezeu. În afară de aceasta,
predilecția sa , atât în activitatea sa
cotidiană cât și în predicare, pentru
cei care nu posedau nimic material
este clară; el dă ca exemplu pe
văduva săracă în relația cu
Dumnezeu în raport cu cei bogați.



(cf. Lc 21,1-4); ne povestește cum
săracul Lazăr ajunge în sânul lui
Abraham, în timp ce bogatul, care
locuia lângă el, rămâne afară (Lc
16,19-23); el spune clar că „este mai
ușor unei cămile să treacă prin
urechile unui ac decât unui bogat să
intre în Împărăția lui Dumnezeu” (Mt
19,24); el îi sfătuiește pe discipolii săi
să nu ia în timpul misiunii lor decât
ceea ce le este indispensabil (cf. Lc
10,4-11); el însuși s-a născut în grota
unuia și a fost înmormântat în
mormântul altuia. Isus trăiește liber
de orice atașare materială. În același
timp , profită de bunurile create. Nu
este vorba de un echilibru – un
compromis instabil între doi poli – ci
de armonie: frumusețea formei
reușite. Iar această armonie o găsim
în Isus Cristos.

Însă nu există rețete universale. „Să
operezi sinteza acestor două aspecte,
este în mare parte, chestiune
personală, chestiune de viață



interioară, în vedere de a judeca
fiecare clipă și de a găsi în fiecare caz
ceea ce ne cere Dumnezeu. Eu nu
vreau să dau reguli fixe” [6]. Există,
într-adevăr, riscul standardizării,
tentația de a realiza o listă de norme
spre a fi sigur, în mod eronat, că
trăiești o virtute. O asemenea
abordare uită rolul indispensabil al
prudenței, fără de care virtuțile nu
pot exista atât de simplu. Prin
urmare, nu este vorba atât de a fi
ghidat prin „reguli teoretice” cât prin
„această voce interioară care ne
avertizează că egoismul sau o
comoditate indusă pătrunde în noi” 
[7]. Important, spunea sfântul
Josemaría la un moment dat, „nu se
traduce în faptul de a poseda aceasta
ori de a mânca din aceea, ci de a ne
conduce în acord cu adevărul pe care
ni-l învață credința noastră creștină:
bunurile create sunt mijloace , nimic
altceva” [8] De exemplu, în ceea ce
privește eleganța vestimentară, el dă
un exemplu care s-ar putea aplica la



alte domenii ale vieții obișnuite:
„Trebuie să te îmbraci după condiția
ta, după mediul în care trăiești:
familia ta, munca ta…; ca și colegii
tăi, dar pentru Dumnezeu” [9]. În
sfârșit, el făcea sugestii frecvente pe
care fiecare le poate aplica în propria
lui situație: să nu îți creezi nevoi, ai
grijă de ceea ce ai, să renunți la ceva
o anumită perioadă, să dai celorlalți
ce este mai bun, să accepți cu
bucurie inconfortul, să nu te plângi
dacă îți lipsește ceva… și multe alte
mici lucrurile care fiecare le poate
descoperi în rugăciunea sa.

Iubirea lumii și solidaritate

Sfântul Josemaría a cunoscut sărăcia
materială în mai multe momente din
viața sa [10]. În afară de aceasta, se
străduia să mențină anumite
obiceiuri personale pentru a-și
asigura spiritul de sărăcie, fără să se
gândească la faptul că ele s-ar aplica
tuturor credincioșilor Lucrării. În



plus, era conștient că Dumnezeu îl
chema să transmită un spirit de
sfințenie în mijlocul lumii și nu în
afara ei. Astfel, chiar dacă alții sunt
chemați la gesturi radicale de
abandon material ca mărturie a
bogăției supreme a lui Dumnezeu,
era convins că specific creștinilor
obișnuiți este să devină „o mărturie
explicită de iubire pentru lume, de
solidaritate cu oamenii” [11].

În cursul verii 1974, sfântul
Josemaría a primit mai multe cupluri
la Lima. Conferința a fost o surpriză,
deoarece fondatorul Opus Dei fusese
bolnav în zilele precedente. „Tată,
îmi place ca familia mea să trăiască
într-un oarecare confort”, a început
una dintre persoanele prezente,
drept preambul pentru a-l întreba
cum să trăiască sărăcia în acest
context. „Un lucru este ca voi să trăiți
într-un oarecare confort și altul ca
voi să faceți paradă de lux” i-a
răspuns. „A doua parte , nu aș vedea-



o ca pe un lucru bun; prima parte,
da. Dar tu ai datoria să le furnizezi
alor tăi un oarecare confort […].
Comportă-te ca un bun soț, ca un bun
tată și fii generos cu soția ta și cu
copiii tăi. Iar după acestea nu fă
paradă de lux, sacrificați-vă un pic,
ajutați-i pe alții” [12]. A schițat ceea ce
ar putea fi un itinerar de sărăcie în
mijlocul lumii, iubind bunurile pe
care Dumnezeu ni le-a dat:
generozitate fără lux, privarea
personală pentru a exersa această
virtute, ajutor pentru cei în nevoi.

Cu o altă ocazie, sfântul Josemaría a
dat ca exemplu o doamnă în vârstă
pe care o cunoștea. Ea trăia virtutea
sărăciei în condițiile în care nu avea
probleme financiare: „Această
persoană despre care vă vorbesc
acum locuia într-o locuință nobilă,
dar ea nu cheltuia nici măcar două
pesete pe zi pentru ea. În schimb,
plătea generos persoanele din
serviciul său și consacra restul



venind în ajutorul celor nevoiași,
impunându-și ei însăși privațiuni de
tot felul. Această femeie nu era
lipsită de niciunul din bunurile pe
care atâția și le doresc, dar ea,
personal, era săracă, foarte
mortificată, detașată complet de
orice” [13].

Virtutea sărăciei trăită în plin oraș
implică o preocupare eficientă
pentru persoanele în dificultate
economică. „Rugăciunea la
Dumnezeu și solidaritatea cu cei
săraci și cu cei suferinzi sunt
inseparabile”, declară Papa Francisc.
„Pentru a-i aduce un cult plăcut
Domnului, este necesar să
recunoaștem că orice persoană, chiar
cea mai neajutorată și cea mai
disprețuită poartă în ea imaginea lui
Dumnezeu […].

Întâlnirea cu o persoană săracă ne
provoacă și ne face să ne întrebăm
mereu: cum putem contribui la a



elimina sau cel puțin a atenua
marginalizarea și suferința sa? Cum
o putem ajuta în sărăcia sa
spirituală?” [14]. Aceste întrebări și le
pun în mod deosebit creștinii, care
vor să-l aducă pe Cristos în mediul
lor profesional, în care pot face
atâtea lucruri pentru a-i ajuta pe
ceilalți. De aceea sfântul Josemaría
insista pe faptul că „noi avem
obligația de a face astfel încât zilnic
să fie mai puțini săraci în lume […].
Bogăția este dată de muncă, copii, de
specializare, de avansarea
profesională, iar Lucrarea se bazează
pe muncă” [15].

Considerați ca foarte puțin lucru ceea
ce ați donat, căci veți primi mult” [16],
a scris sfânta Tereza a Pruncului
Isus. Virtutea sărăciei ne permite să
fim fericiți în orice circumstanță,
chiar și atunci când ne lipsește ceea
ce avem nevoie . A fi sărac cu duhul
înseamnă că ne punem încrederea
nu în bunurile pe care le putem



controla, ci în Dumnezeu și, prin el,
în ceilalți. „Liberi pentru a iubi:
astfel este simțul duhului nostru de
sărăcie, de austeritate și de detașare”
[17]. Să intrăm în acest spațiu de
libertate, în care nu ne facem griji
decât pentru necesar (cf. Lc 10,42),
de ceea ce contează cu adevărat,
înseamnă a păstra cea mai bună
parte, cea care nu ne va fi luată.

[1] Papa Francisc Audiență generală,
19 dec. 2018.

[2] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 118.

[3] Sfântul Ioan Paul al II-lea, 
Discursuri, 2 iulie 1980.

[4] Sfântul Josemaría, Convorbiri, nr.
110.

[5] Ibid.



[6] Sfântul Josemaría, Convorbiri, nr.
110.

[7] Ibid., nr. 111.

[8] Prietenii lui Dumnezeu, nr. 118.

[9] Ibid., nr. 122.

[10] Putem, de exemplu, indica
falimentul afacerii tatălui său, atunci
când el era adolescent, anii foarte
duri ai războiului din Spania și
penuria materială la sosirea sa la
Roma.

[11] Convorbiri, nr. 110.

[12] Sfântul Josemaría, note luate cu
prilejul unei reuniuni de familie, 25
iulie 1974.

[13] Prietenii lui Dumnezeu, nr. 123.

[14] Papa Francisc, Mesaj, 15-
noiembrie-2020.



[15] Sfântul Josemaría, note luate cu
ocazia unei reuniuni de familie, 24-
apr.-1967.

[16] Sfânta Tereza din Avila, Drumul
perfecțiunii, 33, 2.

[17] Mons. Fernando Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 14-feb.-2017, nr. 8.

Andrés Cárdenas M.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-

umani-foarte-divini-xii-ceea-ce-
conteaza-cu-adevarat/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xii-ceea-ce-conteaza-cu-adevarat/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xii-ceea-ce-conteaza-cu-adevarat/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xii-ceea-ce-conteaza-cu-adevarat/

	Foarte umani, foarte divini (12): Ceea ce contează cu adevărat

