
opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (11): Atunci,
lumea îți vorbește.
Cumpătarea.

Temperându-ne dorința
cunoașterii ni se permite să
atingem realitatea și să fim
suflete contemplative în
mijlocul lumii.

15.02.2026

Există mai multe moduri de a privi
același lucru. În fața unui mare
banchet, pregătit cu tot felul de
mâncăruri, culori, ornamente și



texturi, privirea uimită a unui
fotograf nu are nimic în comun cu
privirea neliniștită a unui gurmand.
Sau, gândindu-ne la situații mai
obișnuite, felul în care aruncăm o
privire peste titlurile unui ziar este,
de obicei, diferit de acela în care
contemplăm un apus de soare.
Diferențele dintre aceste moduri de a
privi nu se explică doar prin
circumstanțele momentului sau prin
lucrurile aflate în fața ochilor noștri.
Ceea ce le deosebește cu adevărat
este ceva mai profund, ceva care ține
de modul în care ne raportăm la
lume.

Întreaga predicare a sfântului
Josemaría ne îndeamnă să fim
„suflete contemplative, aflate în
mijlocul strădaniilor pământești”[1].
Pentru aceasta este necesar să
învățăm să privim realitatea într-un
mod nou: o privire care să nu
perceapă doar un singur aspect – 
fragmentul util – al ceea ce avem



înainte; o privire care să nu caute
pur și simplu să-și însușească sau să
posede ceea ce vede. Privirea
contemplativă, într-adevăr, nu este
nici egoistă, nici posesivă: este
transparentă, senină, receptivă,
generoasă. Iar pentru cel care
dorește să trăiască cu Dumnezeu,
învățarea acestui mod de a privi nu
este opțională. Numai prin
convertirea privirii noastre vom
putea descoperi strălucirea divină în
tot ceea ce ne înconjoară și vom
putea întrezări adevărul profund al
lucrurilor și al evenimentelor, „căci
în El trăim, ne mișcăm și
existăm” (Fap 17,28).

Este semnificativ faptul că, atunci
când indica posibile teme pentru
formarea tinerilor, fondatorul Opus
Dei scria: „Mortificare exterioară –
mai ales a privirii; mortificare
interioară – în special a
curiozității”[2]. Aceste două aspecte,
strâns legate de viața contemplativă,



fac parte din virtutea cumpătării în
ceea ce privește dorința de a
cunoaște, una dintre cele mai
puternic înrădăcinate în natura
noastră. Deși, în limbajul curent,
cuvântul „cumpătare” evocă adesea
ideea de limită, această concepție
este incompletă. Termenul latin
temperare, de la care provine,
înseamnă „a amesteca lucrurile în
proporția justă”. Astfel, persoana
cumpătată în dorința de a cunoaște
nu se lasă absorbită de ceea ce este
imediat, ci reușește mereu să meargă
dincolo de aparențe. Ea dezvoltă o
atitudine deschisă, atentă și tăcută,
care o dispune să ajungă la inima
lucrurilor. Atunci lumea începe să-i
vorbească.

Privirea curioasă

Există un mod de a privi care, nefiind
încă modelat de cumpătare, seamănă
cu zborul unui fluture din floare în
floare. Este atitudinea celui care se



oprește asupra unui lucru doar
timpul minim necesar pentru a-și
satisface curiozitatea și a culege ceea
ce îi place. Această privire nu
urmărește să se lase pătrunsă de
realitate sau să o surprindă în
profunzimea ei, ci mai degrabă caută
plăcerea oferită de percepția
sensibilă sau de un gust trecător,
născut din consumul de informație
nouă despre lume. Este ceea ce
sfântul Ioan numește „pofta
ochilor” (1In 2,16) și ceea ce sfântul
Toma de Aquino va numi, câteva
secole mai târziu, curiositas[3].
Pentru acesta din urmă, opusul 
curiositas este studiositas, care
constă în a găsi acea măsură justă –
ca expresie a cumpătării – în dorința
noastră de a cunoaște. Studiositas nu
se limitează la a impune un prag, ci
urmărește să înlăture obstacolele
care ne împiedică să cunoaștem în
profunzime și nu cruță nici efortul,
nici oboseala inerente oricărui
proces autentic de învățare.



A ceda în fața curiositas poate părea
o atitudine lipsită de importanță,
care ar afecta doar periferia
existenței noastre. Ce rău mi-ar
putea face faptul de a merge prin
lume cu ochii larg deschiși, sorbind
tot ce mi se oferă? Totuși, să ascultăm
cuvintele lui Isus: „Lumina trupului
este ochiul; dacă ochiul tău este
curat, tot trupul tău va fi plin de
lumină” (Mt 6,22). Dacă ochiul
luminează întregul trup, atunci
privirea noastră are ecou în inimă. 
Curiositas, aproape pe nesimțite,
ajunge să-și înfigă rădăcini tot mai
adânci în ființa noastră. Această
risipire o recunoaștem ușor în lumea
rețelelor sociale sau a internetului:
ne surprindem alunecând de la o
pagină la alta, fără să știm exact ce
căutăm. În urma acestei priviri
obișnuite să rătăcească poate apărea
o neliniște vagabondă a spiritului,
care se manifestă prin torente de
vorbărie necugetată, prin



împrăștiere sau printr-un disconfort
interior.

În acest sens, privirea care sare din
floare în floare „poate fi simptomul
unei adevărate dezrădăcinări; poate
însemna că persoana și-a pierdut
capacitatea de a locui în sine
însăși”[4]. Mai mult sau mai puțin
conștienți de golul nostru interior,
căutăm să fugim spre exterior, spre
lumea distracției, și abandonăm,
paradoxal, singurul loc în care Îl
putem întâlni pe Cel care ne poate
potoli setea. Sfântul Augustin a
exprimat această experiență astfel:
„Iată, Tu erai înăuntrul meu, iar eu
eram în afara mea; și acolo, în afară,
Te căutam. Urât fiind, mă aruncam
asupra frumuseților creaturilor Tale.
Tu erai cu mine, dar eu nu eram cu
Tine. Mă țineau departe de Tine acele
lucruri care, dacă n-ar fi fost în Tine,
n-ar fi existat”[5].



De aceea, pentru ca privirea noastră
să ajungă la inima realității, este
necesar să dezvoltăm, în paralel cu
deschiderea ușii propriei lumi
interioare, un proces senin de
discernământ: să ne oprim, să
gândim, să nu ne lăsăm pradă grabei.
De pildă, înainte de a apăsa „play” la
un videoclip sau la un episod de
serial atrăgător, este bine să ne
întrebăm dacă acesta este cu
adevărat lucrul pe care dorim să-l
facem în acel moment. Cel care știe
să renunțe la ceea ce dăunează
sufletului său sau pur și simplu îl
împiedică să crească „își dă seama că
sacrificiul este doar aparent: pentru
că, trăind astfel (...) se eliberează de
multe servitudini şi reuşeşte, în
profunzimea inimii sale, să se bucure
de întreaga dragoste a lui
Dumnezeu”[6].

„Să te distrezi. — Ai nevoie să te
distrezi!… deschizând mult ochii
pentru ca să intre bine în ei imaginile



lucrurilor”, – scrie sfântul Josemaría,
provocându-l pe cititor. Și adaugă
imediat: „Închide-i de tot!: trăieşte
viaţa interioară şi vei vedea, într-un
colorit şi relief nebănuit, minunile
unei lumi mai bune, unei lumi noi: şi
vei fi în relaţie cu Dumnezeu…”[7].
Desigur, fondatorul Opus Dei nu ne
îndeamnă să nu privim realitatea sau
să nu ne lăsăm pătrunși de ea, de
vreme ce el însuși o indică drept loc
al întâlnirii cu Dumnezeu. Mai
degrabă ne arată că privirea
exterioară este strâns legată de
lumea noastră lăuntrică și că, la
rândul ei, contribuie la a-i da formă,
în bine sau în rău.

Privirea interesată

O privire nemodelată de cumpătare
se poate impregna, fără să ne dăm
seama, de un interes egoist și posesiv,
asemănător celui al unui animal care
își caută prada. „Adu-ți aminte că
este un lucru rău să ai un ochi



lacom” (Sir 31,13), avertizează Sfânta
Scriptură. Asemenea privirii care
zboară din floare în floare, această
privire prădătoare nu este doar un
fenomen superficial; ea dezvăluie
adesea un mod de a se raporta la
lume adânc înrădăcinat în persoană.
Este atitudinea celui care vede totul
prin prisma propriului interes și
evaluează realitatea în funcție de
beneficiul imediat pe care îl obține.
Ca și cum inima s-ar fi fixat într-un
singur unghi de observație, iar toate
celelalte perspective ar fi devenit
opace.

Necumpătarea este distructivă,
deoarece îl face pe om parțial și
insensibil la perceperea calmă a
realității și a persoanelor, cu toate
nuanțele lor. Aceasta se răsfrânge
asupra deciziilor sale, pentru că lipsa
unei cunoașteri autentice a
contextului este un obstacol în calea
alegerilor bune. Gurmandul, de
pildă, este captivat de căutarea



plăcerilor gustului; în fața unui
banchet, este incapabil să perceapă
creativitatea și frumusețea care i se
oferă. Va alege ceea ce este mai mare
sau mai intens, dar nu va fi capabil
nici să se bucure cu adevărat, nici să
poarte o conversație îmbogățitoare
cu ceilalți.

Această privire interesată
influențează și relațiile cu ceilalți. Cel
care nu a dobândit o privire liberă
tinde să-i vadă pe oameni în funcție
de avantajul pe care îl poate obține
de la ei, de favorul pe care îl poate
cere. Prima sa reacție nu este să-l
privească pe celălalt în ochi și să se
întrebe cum este, de ce are nevoie
sau ce ar putea face pentru el; nici să
perceapă unicitatea sau farmecul
personalității sale. Această orbire a
spiritului, această incapacitate de a
vedea amprenta divină în cei din jur,
nu provine dintr-o confuzie a
simțurilor, ci dintr-o privire



deformată, amorțită de
necumpătare.

„Inimile noastre se pot atașa de
comori adevărate sau false, în care
pot găsi odihnă autentică sau pot
amorți, devenind leneșe și
insensibile”, spunea Papa Francisc, în
mesajul său pentru o Zi Mondială a
Tineretului. „Câtă energie există în
capacitatea de a iubi și de a fi iubit!
Nu permiteți ca această valoare atât
de prețioasă să fie falsificată,
distrusă sau diminuată. Acest lucru
se întâmplă atunci când relațiile
noastre sunt marcate de
instrumentalizarea aproapelui în
vederea propriilor scopuri
egoiste”[8].

Câteva roade ale cumpătării

Cel care dobândește o privire
cumpătată vede lumea cu ochi noi și
descoperă minuni neașteptate.
Moderația eliberează și purifică



inima, facilitează o relație senină cu
persoanele și cu lucrurile și cultivă în
noi un interes sincer, care nu se lasă
amăgit de aparențe și nu se grăbește
să formuleze judecăți superficiale.
Primul efect al cumpătării este,
așadar, „liniștea sufletului”, care
izvorăște din ordinea interioară a
omului[9]. Privirea desprinsă și
curată se fixează asupra
adevăratelor comori, în care poate
găsi odihnă autentică. O cale de a
crește în această sensibilitate este
aceea de a privi lumea alături de
persoane care surprind bogăția de
nuanțe ale realității, precum artiștii
sau poeții. Cine nu își amintește vreo
conversație cu o persoană care, prin
opinia sa chibzuită despre o operă de
artă, ne-a descoperit noi nuanțe ale
lumii?

Un alt rod al cumpătării este
capacitatea de a concentra energiile
asupra proiectelor pe care ni le-am
propus. A nu verifica inutil telefonul



sau a nu rătăci pe internet în timpul
muncii ori al studiului pot părea
lucruri mărunte, fără impact real
asupra vieții noastre. În realitate,
aceste mici renunțări pot fi decisive
pentru a ne centra și a realiza, cu
toate puterile, ceea ce ne-am propus.
A spune „nu” lucrurilor care risipesc
mintea înseamnă, în același timp, a
spune „da” la ceea ce contează cu
adevărat. Acest efort dezvoltă
interioritatea și, în timp, ne ajută să
demascăm superficialul drept o
pierdere de timp și de libertate. Viaţa
îşi recapătă atunci nuanţele pe care
lipsa de cumpătare le acoperă: omul
este în stare să se preocupe de
ceilalţi, să împartă ceea ce este al său
cu toţi, să se dedice sarcinilor
mari”[10].

Privirea desprinsă, senină și
transparentă ne face mai capabili
decât orice altceva să descoperim
adevărata frumusețe a tot ceea ce
există. A trăi cumpătarea înseamnă a



ne bucura mai mult – nu mai puțin –
atât de lucrurile spirituale, cât și de
cele sensibile. O relație liberă cu
lumea, eliberată de căutarea
anxioasă a plăcerii sau a
autoafirmării, ne permite să
percepem adevărul lucrurilor și al
persoanelor și să descoperim
frumusețea chiar și în ceea ce este
delicat și discret. „S-a spus, nu fără
temei, că numai cel care are o inimă
curată este capabil să râdă cu
adevărat. La fel de adevărat este că
doar acela care contemplă lumea cu
o privire curată îi percepe
frumusețea”[11]. Omul cumpătat
pătrunde mai adânc în adevărul
realității: lumea îi vorbește despre
Dumnezeu. De aceea, cel care
pornește cu îndrăzneală pe acest
drum va ajunge, cu timpul, să se
regăsească în exclamația sfântului
Josemaría: „Dumnezeul meu! Găsesc
har și frumusețe în tot ceea ce
văd”[12].



[1] Sfântul Josemaría, Instrucțiune
pentru Opera Sfântului Mihai, 8 dec.
1941, nr. 70.

[2] Sfântul Josemaría, Instrucțiune
pentru Opera Sfântului Rafael, 9 ian.
1935, nr. 135.

[3] Sfântul Toma din Aquino, Suma
Teologică, II-II, q. 167, a. 1 ad 2; a. 2
ad 1.

[4] Cf. J. Pieper, Virtuțile fundamentale,
Rialp, Madrid 2007, p. 291.

[5] Sfântul Augustin, Confesiuni, X, 27,
38.

[6] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 84.

[7] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 283.

[8] Papa Francisc , Mesaj 31 ian. 2015.



[9] cf. J. Pieper, Virtuțile fundamentale,
p. 224, referindu-se la sfântul Toma
din Aquino.

[10] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 84.

[11] J. Pieper, Virtuțile fundamentale, p.
249.

[12] Sfântul Josemaría, Forja, nr. 415.

Maria Schoerghuber

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-
umani-foarte-divini-xi-atunci-lumea-iti-

vorbeste/ (10.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xi-atunci-lumea-iti-vorbeste/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xi-atunci-lumea-iti-vorbeste/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-xi-atunci-lumea-iti-vorbeste/

	Foarte umani, foarte divini (11): Atunci, lumea îți vorbește. Cumpătarea.
	Privirea curioasă
	Privirea interesată
	Câteva roade ale cumpătării


