opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (08): Batalia
formarii noastre

In acest al optulea articol, ne
vom opri asupra unor sfaturi si
atitudini care ne pregatesc sa
fim samanta fertila, fiecare la
locul séu in lume.

05.03.2022

Chiar daca splendoarea sa apartinea
deja trecutului, Atena nu era deloc pe
timpul sfantului Paul o referinta
culturala. Sfantul Luca spune despre
locuitorii ei, nelinistit, ca ei ,nu isi



foloseau timpul la nimic altceva
decat sa spuna, ori sa asculte
ultimele noutati” (Fap 17,21). De
aceea, refuzul sceptic al anuntului
singurei noutati demne a acestui
nume are de ce sa surprinda:
moartea si invierea lui Cristos, care
ne scapa de pacate (cf. Fap 17,32).
Acest esec in chiar centrul culturii
clasice, trebuie ca l-a marcat profund
pe sfantul Paul. De fapt, l-a facut sa
reflecteze In profunzime, luminat de
Duhul Sfant, despre continutul
noutatii crestine: de ce atenienii nu s-
au simtit vizati de ceea ce schimbase
viata apostolilor natiunilor?

Noutati vechi si noutati autentice

Scrisorile sale adresate crestinilor
din Corint, cdrora li s-a adresat
indata dupa episodul atenienilor, 1i
permit sd-si reconstruiasca firul
gandirii sale. Sfantul Paul prezinta
doua mari axe pentru a-i fi bine
primit mesajul: pe de-o parte,



misterul crucii lui Cristos, dificil de
acceptat dupa o logica pur umana (cf.
1 Cor 1,20-25; pe de alta parte,
implicatiile sale concrete in viata
cotidiana: crucea comporta un nou
mod de a trai in lume (cf. 1 Cor 5,7-8).
Numai primind in viata noastra
aceasta dubla apropiere de Isus
crucificat este posibil sa vorbim
despre noutate in sensul propriu.
»,Asadar, daca cineva este in Cristos,
este o creatura nouad. O lume veche a
trecut, o lume noua deja s-a

nascut” (2 Cor 5,17).

Acestei noi lumini i se ataseaza cea
pe care sfantul Josemaria a primit-o
in 2 octombrie 1928: viziunea sa a
crestinilor ,purtatori ai singurei
flacari capabila sa lumineze caile
terestre ale sufletelor, a singurei
lumini care nu va fi niciodata
amestecata cu umbre, penumbre sau
cu obscuritati” ™. Noutatea crestina
autentica, viata noastra in Isus ii
permitea sa inteleaga ca anumite



noutati ale acelor timpuri nu erau in
realitate decat un ,voluntarism in
peruca pudrata sau liberalisme
desuete ale secolului al XIX-lea” ..
Aceste ,noutati”vor continua sa
apard si sa disparé. In contrast cu
mesajul crestin, alte noutati vor
aparea Inca si nu vor fi decat o
intoarcere ,,a erorilor secolelor
trecute” ', adica vechituri,
antichitati.

O buna parte a misiunii noastre, ca
crestini actuali, consta in a aduce
noutatea autentica a noutatii lui
Cristos In toate sectoarele vietii
noastre, fara sa ne lasam sedusi de
ceea ce, In fond, nu este decat o
noutate aparentd. Pentru a face acest
lucru este indispensabil sa-1 primim
mai Intdi in viata noastra, sa-i
permitem sa creasca in noi cu
rabdare si efort, pentru ca ea sa ne
configureze spiritul si atitudinile.
Numai astfel vom face ca ,numerosi
oameni sa nu ramana in intuneric, ci



sa mearga pe cdile ce duc la viata
eternd” .

Cel mai important este
semanatorul

Mai multe parabole ale lui Isus
asupra Impdaratiei lui Dumnezeu scot
in evidenta ca prezenta sa printre
noi este un dar gratuit. De exemplu,
parabola semanétorului (cf. Mt 13,3)
are ca punct de plecare interventia
cuiva care imprastie semintele. Fara
aceasta actiune prealabild, evident,
roadele vor fi imposibile. Este
punctul cel mai important al
povestirii: deoarece fie ca pdmantul
este mai mult sau mai putin bun este
important, fara indoiala, dar
secundar.

Credinta ne arata ca noi suntem
copiii lui Dumnezeu: cu lumea ca
mostenire (cf. Ps 2,8), chemati sa
colaboram cu Tatal nostru pentru ca
intreaga creatie sa devina darul pe
care el l-a visat pentru noi (cf. Rom



8,20-23). Animati de aceeasi credinta,
ca primii crestini in misiunea lor,
cautam sa descoperim ca toate caile
pamantului pot duce la Dumnezeu.
Suntem convinsi ca ,Jumea nu este
rea, pentru ca ea a iesit din mainile
lui Dumnezeu, pentru ca este creatia
sa, pentru ca Yahve a contemplat-o si
a vazut cd era buna” ® [5].

Stiindu-ne copiii lui Dumnezeu si
mostenitori, pana la urma, apostoli
devenim si noi, samanta raspandita
in toate vanturile. Sa stim, mai ales
ca Dumnezeu tine sa arunce samanta
una dupa alta pentru a imbogati
lumea de dorinta intensa de a aduce
rod, ne entuziasmeaza. Astfel ,putem
intelege ceea ce are minunat
chemarea divind. Mana lui Cristos
ne-a introdus intr-un lan de grau:
semanatorul preseaza In mana sa
ranita un pumn de boabe. Sangele
imbiba samanta, o impregneaza.
Apoi semanatorul arunca in vant
acest grau pentru ca murind el sa



devina viata si, pentru ca patrunzand
in pamant, sa se poata multiplica in
spice aurii” .

Sa muncesti pamantul, sa
ameliorezi samanta

Totusi, nu este suficient sa arunci
samanta: pentru ca radacinile sa
creasca, trebuie sa posede forta si
inteligenta. In plus, este posibil sa se
adauge pamantului Ingrasamant: noi
il putem lucra si pregati cel mai bine
(cf. Lc 13,6-9).

Dacéa vrem ca fructul sa fie fecund,
asa dupa cum ne spune Isus, chiar si
pasdrile cerului isi pot face cuiburile
printre crengile acestui copac la care
va ajunge primul gest (cf. Mt
13,31-32), un aspect esential al
colaborarii noastre consta in
pregdtirea unei bune seminte, in
masura posibilitatilor noastre.
Pentru a face acest lucru, trebuie sa
ne convingem mai intai ca credinta
pe care dorim sa o practicam $isa o



Impartasim nu este ceva irational
nici arbitrar, ci ca ea este in legatura
directa cu adevarul; avem nevoie sa
facem experienta vitala ca credinta
nu este pur si simplu ,,un sentiment
frumos, care consoleaza si
entuziasmeaza, ci dupa schimbarea
starii noastre de spirit ori situatia in
care ne aflim” . Papa Francisc ne
aminteste: ,omul are nevoie de
cunoastere, are nevoie de adevar,
deoarece altfel nu poate supravietui,
nu poate merge inainte. Credinta,
fara adevar, nu salveaza, nu ofera
securitate pasilor nostri” .

Setea noastra de adevar ne permita
sa acceptam credinta in inteligenta
noastra si sa descoperim caracterul
sau rezonabil. Inteligenta noastra se
deschide atunci spre orizonturi mai
vaste: realitatea devine mai plina de
inteles si mai profunda. Este logic sa
fie astfel; daca crestinul vrea sa fie
semanatorul noutatii lui Cristos, el
nu poate renunta la meditarea



asupra credintei sale, nici nu poate
sa nu-si raporteze toate sectoarele
vietii sale la aceasta, incluzand aici si
munca sa profesionala. Gandind
totul la lumina credintei, ceea ce nu
consta in a face apel la raspunsuri
gata pregatite, va deveni incetul cu
incetul o autentica buna obisnuinta,
0 virtute, poate una dintre cele mai
importante. Numai la lumina
inteligentei credintei putem capta
»Sclipirile divine pe care le
reverbereaza realitatile cele mai
banale” "',

Pentru ca aceasta deschidere la
adevar sa ne faca credinta cat mai
fecunda posibil, umilinta in fata
realitatii este indispensabila, la fel ca
si la docilitatea fata de Duhul Sfant
care ne vorbeste prin intermediul
evenimentelor cotidiene si ne
incurajeaza (cf. In 15,26); in cele din
urma de-a lungul istoriei. Chiar daca
ne pare ca In dorinta noastra de a
aduce in lume lumina lui Cristos, cel



mai important este sa avem o
atitudine sigura si puternica; In
realitate forta nu poate veni decat de
la Dumnezeu. In acest sens,
ysumilinta este supunerea creativa la
puterea adevarului si a iubirii.
Umilinta este refuzul aparentei si a
superficialitatii; ea este expresia
profunzimii si a spiritului uman; este
conditia maretiei sale” ™.

Batalia sfantului Josemaria

Intelegem efortul sfantului Josemaria
deoarece, chiar de la inceput, Opus
Dei ofera o profunda formare
filozofica si teologica, exersand
influentd in domeniul profesional al
fiecdruia. In cautarile sale pentru a
gasi cele mai bune moduri de a
actiona, el vorbea de o autentica
,batalie” ", Acest limbaj belicos
subliniaza latura arzatoare a
intreprinderii formarii si, prin
urmare, necesitatea de a te angaja
definitiv, tinadnd cont mereu de



circumstantele personale ale
fiecaruia. Sfantul Toma de Aquino
vorbea despre virtutea ,studiozitatii”
care implica efortul In cautarea
cunoasterii lucrurilor "*; adica
atitudinea permanenta de a cultiva o
sfanta curiozitate pentru a cunoaste
profund lumea noastra si sa trecem
peste obstacolele care ne-ar putea
impiedica de la aceasta. Orice ar fi,
important este sa nu pierdem din
vedere grandoarea obiectivului care
ne motiveaza: sa ne insusim mesajul
lui Cristos pentru a fi capabili sa-1
raspandim in realitatea care ne
inconjoara.

Limbajul belicos ne permite, de
asemenea, sa luam in consideratie
importanta strategiei. Cum sa
atingem un final atat de elevat cand
ne lipseste timpul pentru a aborda cu
rigoare marile probleme? Pentru
unii, strategia ar putea consta in a
profita cu succes de mijloacele de
formare pe care le primeste deja,



cultivand dispozitiile necesare
pentru a obtine un rezultat maxim.
Pentru altii va consta in aplicarea
unui sfat din literatura clasica, pe
care 1l folosea sfantul Josemaria: non
multa, sed multum ™, sa nu se
abordeze multe lucruri, mai degraba
unul singur sau cate unul, dar
temeinic; poate cerand sfat pentru a
avea un plan de lectura bine adaptat
si progresiv. Iar altii, in respectul
ordinii indispensabile oricarei
activitati intelectuale, vor profita de
numeroasele resurse propuse de
internet. Imaginea manusii care se
muleaza pe mana, folosita de
fondatorul Opus Dei pentru a vorbi
despre planul de viata, serveste si
pentru a pune mai mult la suflet
planul formarii, in scopul de a ne
spori cunoasterea credintei.

Doua sfaturi pentru a avea o
privire larga



Daca lumina credintei permite sa
intelegem lumea In sensul ei cel mai
profund, crestinul trebuie sa se stie
protagonist, si niciodata un simplu
spectator in marile dezbateri
culturale si intelectuale ale societatii.
Pentru ca nimic din ceea ce este
uman nu ii este strain, el cultiva inca
din tinerete o neliniste si un
anticonformism al spiritului, fara
teama de ,,a contribui, intr-un spirit
de initiativa si spontaneitate, la
ameliorarea lumii si a culturii de
astazi, pentru ca ei sa se deschida la
scopurile lui Dumnezeu pentru
umanitate” " . Pentru a duce la bun
sfarsit aceasta sarcina, sfantul
Josemaria dadea doua sfaturi. Primul
este largirea privirii dincolo de
micile obiective: ,Pentru tine, care
doresti sa primesti o mentalitate
catolica, universala, iata cateva
caracteristici: — largirea opiniilor si
aprofundarea a ceea ce este pregnant
in ortodoxia catolicd; — preocuparea
directa si sanatoasa (care nu



inseamna niciodata frivolitate) de a
reinnoi doctrinele caracteristice
gandirii traditionale, in materie de
filozofie si de interpretare a
istoriei...,; — 0 atentie vigilenta
orientarilor stiintei si ale gandirii
contemporane; — si o atitudine
pozitiva si deschisa in fata
transformarilor actuale ale
structurilor sociale si a formelor de
viatd” ™.

[ata un vast program asupra caruia
meritd efortul sa ne oprim in liniste.
,Dorinta” de a intelege cine solicita
lectura si studiul, ne permite sa ne
stim inserati intr-o traditie care ne
preceda si ne permite sa vedem
dincolo de prezent: ,Noi suntem ca
niste pitici pe umerii uriagilor. Noi
putem vedea mai mult si mai departe
decat ei, nu dintr-un motiv de o
oarecare deosebire fizica, ci pentru
ca suntem cocotati pe corpul lor
mare” "%, Posedand acest bagaj,
putem face fata intr-un mod pozitiv



noilor descoperiri si intrebari ale
epocii noastre si invatam sa
discernem intr-un spirit constructiv
si cu ajutorul altora ceea ce poate fi
considerat ca un adevarat progres.
Astfel, ne putem crea o viziune
personala si convingatoare a marilor
teme; cultivam o adevarata
mentalitate universal, catolici. In
fata provocarii de a deschide tot ceea
ce este uman planurilor lui
Dumnezeu, Benedict al XVI-lea a
acordat multd importanta
y,minoritatilor creative”, caci, normal,
ele ,,determina viitorul”. De aceea, In
mod concret, Biserica catolica
trebuie sa se inteleaga ca o
minoritate creativa, care poseda o
mostenire de valori, care nu sunt
ceva vetust ci o realitate vie si
actuald. Biserica trebuie sa
actualizeze, sa fie prezenta In
dezbaterea publicd, in lupta noastra
pentru un concept autentic de
libertate si de pace” ", A gasi
oameni capabili sa impartaseasca



pasiunea pentru formarea si pentru
analiza profunda a realitatii si sa
progresezi cu ei spre a lua impreuna
initiative de orice fel, iatd o
experienta dintre cele mai fecunde
ale vocatiei de crestini In mijlocul
lumii. Istoria, chiar foarte recenta, a
primilor adepti ai Lucrarii confirma
aceasta fidelitate "®. In aceasta
sarcina, fiecare trebuie sa intre in
acest mare teren de joc al lumii si sa
gaseasca In circumstantele vietii sale,
modul sau personal de a colabora.

Al doilea sfat al sfantului Josemaria
se refera la folosirea pluralului.
Lumina credintei permite sa se
gaseasca, practic pentru orice, nu
numai o solutie ci mai multe, mai
multe cai posibile. Actiuni, moduri de
gandire si solutii diverse se pot
inspira, in mod legitim, din aceeasi
credinta si, prin urmare, ele trebuie
respectate "”. De asemenea , credinta
ne conduce la cultivarea capacitatii
noastre de ascultare, de colaborare si



de dialog, animate de o sdnatoasa
dorinta de a invata si de a ne
imbogati datorita altor puncte de
vedere.

Sfanta Scriptura ne spune ca Maria
,retinea toate aceste evenimente si le
medita in inima sa” (Lc 2,19): tot ce
se intdmpla in jurul ei, mai ales ceea
ce se referea la fiul ei, rasuna in
lumea sa interioara. Observand
mereu frumusetea credintei noastre
si grandoarea misiunii noastre, se va
aprinde si in inima noastra dorinta
de a ne forma mereu mai bine si sa
gasim mijloace concrete de a reusi.
Apoil vom cauta sa propunem
initiative, cautand colaborarea altor
oameni capabili sa-1 faca cunoscut pe
Cristos. Ne va ajuta sa ne debarasam
de tot ,pesimismul steril” **, foarte
constienti de ceea ce sfantul
Josemaria repeta deseori: ,Lumea ne
asteapta” !,

Nicolds Alvarez de las Asturias



" sfantul Josemaria, Forja, nr. 1.
I sfantul Josemaria, Drum, nr. 849.

Bl sfantul Josemaria, Scopul
supranatural al Bisericii, nr. 2.

I sfantul Josemaria, Forja, nr. 1.

B! sfantul Josemaria, Convorbiri, nr.
114.

® sfantul Josemaria, E Cristos care
trece, nr. 3.

I papa Francisc, Litt. enc. Lumen
fidei, nr. 24.

®1 1hid.
T convorbiri, nr. 119.

19 sfantul Ioan Paul II, Angelus, 4-
martie-1979.



MU cf. M. Montero, “La formacién de
las primeras mujeres del Opus Dei
(1945-1950)”, Studia et Documenta,
vol. 14, 2020, p. 11.

121 Sf. Toma din Aquino, Summa
Theologiae, 1111, q. 166, a. 2 ad 3.

™3 Drum, nr. 333.

14 Mons. F. Océariz, Scrisoare
pastorald, 14-februarie-2017, nr. 8.

151 Sfantul Josemaria, Brazdd nr. 428.

"% Bernard de Chartres, citat de Jean
de Salisbury, Metalogicon, compus in
1159.

07 Benedict al XVI-lea, intalnire cu
jurnalistii, 26 sept. 2009.

"8 cateva referinte in J. L. Gonzélez
Gullén,DYA, Academia-residencia en
la historia del Opus Dei (1933-39),
Rialp, Madrid 2016; si in M. Montero,
Historia de Ediciones Rialp, Rialp,
Madrid 2020.



(91 cf, Convorbiri, nr. 117.

91 cf, papa Francisc, Exhor. ap.
Evanelii gaudium, nr. 84-86.

U Brazdd, nr. 290.

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-
umani-foarte-divini-viii-batalia-
formarii-noastre/ (03.02.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-viii-batalia-formarii-noastre/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-viii-batalia-formarii-noastre/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-viii-batalia-formarii-noastre/

	Foarte umani, foarte divini (08): Bătălia formării noastre

