
opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (07): Munca
noastră, plămada lui
Dumnezeu

În acest al șaptelea articol vom
descoperi câteva virtuți ale
muncii ascunse într-o imagine
folosită de Isus: cea a femeii
care pregătește pâinea pentru
mulți. Provocarea constă în a
ne transforma sarcinile zilnice
în iubire pentru cei din jurul
nostru.

17.03.2025



Munca, cu obiectele și rutinele ei, era
poate realitatea pe care cei care îl
ascultau pe Isus o cunoșteau cel mai
bine. De aceea, ea apare atât de des
în predicarea sa, privită din diferite
perspective. Îl vedem pe
semănătorul care aruncă sămânța în
ogor, pe negustorul care caută perle
de mare preț, pe pescarul care își
aruncă năvodul în mare... Într-o zi,
pentru a explica ceva atât de
important precum modul în care
Dumnezeu lucrează în lume, Isus se
oprește asupra uneia dintre cele mai
vechi activități umane: facerea
pâinii. „Cu ce voi asemăna împărăția
lui Dumnezeu? Este asemenea cu
plămada, pe care o femeie, luând-o, o
ascunde în trei măsuri de făină, până
când dospește totul” (Lc 13,20). Astfel
se răspândește Împărăția lui
Dumnezeu în istorie: cot la cot cu
noi, în ritmul muncii noastre zilnice,
asemenea drojdiei care se unește cu
frământătura pentru a transforma
lumea din interior. Așa cum va



spune Isus cu altă ocazie: „Tatăl meu
lucrează până acum; lucrez și eu” (In
5,17).

Prin această imagine a femeii care
face pâine, Domnul învăluie într-o
demnitate imensă o muncă atât de
obișnuită, încât ar putea părea
nesemnificativă. Cei care îl ascultau
pe Isus poate că s-ar fi așteptat ca,
pentru a ilustra un adevăr atât de
măreț precum creșterea Împărăției
lui Dumnezeu, el să fi ales exemplul
unui nobil din acea vreme sau al
celor care se ocupau de slujirea
religioasă. Însă Isus, Fiul Celui
Preaînalt, împlinise el însuși o muncă
manuală, simplă. Așadar, în loc să se
refere la o funcție politică influentă,
la eficiența economică sau la
prestigiul social, a ales să vorbească
despre acei oameni discreți care se
trezesc dis-de-dimineață, înaintea
tuturor, pentru ca pâinea de la micul
dejun să fie gata la timp – o pâine



care, în mod paradoxal, va fi
consumată în doar câteva ore.

Trei măsuri de făină

Descriind scena femeii care
pregătește aluatul, Isus menționează
un detaliu deosebit de sugestiv:
cantitatea de făină. În lumea
evreiască a vremii, trei „măsuri” de
făină echivalau cu aproximativ
douăzeci și două de litri de aluat,
suficient pentru a face pâine pentru
aproape o sută de persoane. Această
cantitate ne arată că femeia nu
muncește doar pentru familia sa,
oricât de numeroasă ar fi. Munca ei
pare mai degrabă să răspundă unei
nevoi comunitare. Nu este greu,
așadar, să ne-o imaginăm
frământând cu grijă aluatul,
punându-și inima în ceea ce face,
gândindu-se la toți cei care se vor
bucura de pâinea proaspăt coaptă.
Așa se întâmplă în orice muncă:
activitatea noastră ne pune în



legătură cu ceilalți, ne plasează într-
un loc de unde putem contribui la
binele comun. De fapt, „cele mai
intense bucurii ale vieții apar atunci
când putem aduce fericire celorlalți,
ca o anticipare a cerului. Merită
amintită scena plină de lumină din
filmul Festinul lui Babette, în care
bucătăreasa generoasă primește o
îmbrățișare recunoscătoare și un
elogiu: „Ce desfătare le vei aduce
îngerilor!”. Este dulce și
reconfortantă bucuria de a-i vedea
pe ceilalți bucuroși” [1].

Atâta pâine, pentru atâția oameni,
cere timp și efort considerabil. Dar
această femeie își asumă provocarea
și perseverează în munca ei „până ce
dospește tot aluatul” (Lc 13,21). A
duce la bun sfârșit o sarcină și a o
face bine necesită tărie, concentrare,
perseverență, punctualitate… A
munci precum această femeie
înseamnă a depăși lenea, care este



adesea „primul front pe care trebuie
să luptăm” [2].

În acest sens, știm că Sfântul Paul nu
a ezitat să corecteze apatia care se
răspândise printre primii creștini din
Tesalonic. Unii dintre ei, crezând că a
doua venire a Domnului era
iminentă, considerau că munca nu
mai avea rost; trăiau „fără să facă
nimic, ci doar preocupându-se de
lucruri nefolositoare”. Însă Paul le
spune clar: „Cine nu vrea să
muncească, nici să nu mănânce” (2
Tes 3,10-11).

Prelatul nostru ne-a vorbit despre
potențialul muncii, inclusiv atunci
când ne cere mai mult efort, dacă
reușim să o vedem ca pe un loc al
iubirii și libertății: „Putem împlini cu
bucurie chiar și îndatoririle care ne
sunt mai puțin plăcute. Așa cum ne
spune Sfântul Josemaría: «Nu este
corect să credem că doar munca ce
ne place poate fi îndeplinită cu



bucurie». Se poate lucra cu
entuziasm — și nu cu resemnare —
chiar și acolo unde întâmpinăm
dificultăți, dacă o facem din iubire și
cu iubire, și, prin urmare, liber” [3].
Aceasta este valabil chiar și în fața
dificultăților legate de propria
situație profesională, cum ar fi o
perioadă de șomaj sau de boală,
pierderea energiei odată cu trecerea
anilor, tensiunile sau incertitudinile
din sectorul în care lucrăm. Sfântul
Josemaría, conștient de cât de
frecvente sunt astfel de situații,
spunea cu realism: „Boala și
bătrânețea, atunci când vin, devin
ele însele o muncă profesională. Și
astfel, căutarea sfințeniei nu se
întrerupe, conform spiritului
Lucrării, care, asemenea unei uși pe
balamale, se sprijină pe munca
profesională” [4].

Când iubirea este în joc, numeroase
sunt motivele care ne îndeamnă să
perseverăm într-o muncă cinstită:



responsabilitatea de a avea grijă de
cei care depind de noi, dorința de a-i
sluji pe ceilalți, entuziasmul de a crea
ceva nou etc. Totuși, și cele mai bune
intenții pot, treptat, să capete forme
de iubire de sine, cum ar fi dorința
de recunoaștere, nevoia de a
impresiona sau de a da bine în fața
celorlalți. Alteori, ne poate asalta
tentația de a munci prea mult – o
deviere subtilă, care adesea se
ascunde sub aparența unei virtuți.
Perfecționismul și eficientismul
exagerat — sau workaholismul — se
încadrează în această dezordine
interioară. Ceea ce la început era
doar o dorință de a face lucrurile
bine și eficient poate degenera în
ceea ce Sfântul Josemaría numea
„profesionalită” [5]: o dedicare
excesivă muncii, care lasă puțin sau
deloc timp pentru celelalte aspecte
ale vieții. „Munca voastră — scria el
într-o zi — trebuie să fie
responsabilă, bine făcută, atât cât
poate fi o lucrare omenească: cu



iubire de Dumnezeu, dar având în
vedere că mai binele este adesea
dușmanul binelui. Faceți lucrurile
bine, fără maniile perfecționismului
și fără obsesii, dar duceți-le la capăt,
punând mereu ultima piatră și
îngrijindu-vă de detalii” [6].

Problema profesionalității nu constă
atât în modul în care muncim, cât în
locul pe care i-l acordăm muncii în
ansamblul vieții. Este esențial,
inclusiv pentru sănătatea noastră
mentală și fizică, să nu pierdem din
vedere faptul că munca este
orientată către o misiune mai mare,
și că doar această misiune dă sens
vieții unui fiu sau al unei fiice a lui
Dumnezeu. Prudența ne ajută să ne
integrăm munca, aici și acum, într-
un orizont care depășește însăși
activitatea profesională. Un orizont
care nu este definit de obiective sau
termene-limită, ci de persoane:
începând cu Dumnezeu, care ne
așteaptă în acele momente de



rugăciune și de grijă față de relația
cu El, și continuând cu cei care ne
înconjoară și care au nevoie de
timpul, afecțiunea și atenția noastră.
Și acolo ne așteaptă Domnul.

Imaginea femeii care frământă
pâinea ne pune în fața ochilor cel
mai nobil motiv pentru care merită
să muncim. Prin efortul său, ea oferă
nu doar pâine, ci și un dar, o
binecuvântare: mai mult decât un
simplu aliment, femeia oferă iubire,
căci „atunci când facem un cadou
cuiva, primul dar pe care i-l oferim
este iubirea cu care îi dorim binele” 
[7]. Această femeie nu se limitează să
ofere ceea ce este necesar aproapelui
său, pentru că, atunci când iubirea
este în joc, omul nu mai dă doar ceva,
ci se dăruiește pe sine. De aceea,
Sfântul Josemaría spunea că nu
putem să ne limităm „să facem
lucruri, să construim obiecte. Munca
se naște din iubire, manifestă iubire
și conduce la iubire” [8].



Dacă cineva muncește astfel pentru
noi, ne apropie de iubire, pentru că
ne introduce în logica darului de
sine: o iubire naște alta, așa cum un
zâmbet îl provoacă pe celălalt să
zâmbească, transformând inimile,
una câte una. Iubirea acestei femei,
expresie a iubirii lui Dumnezeu, este
plămada vie care, ca un dar, îi
transformă pe cei care primesc
pâinea frământată de mâinile ei.

Lumea întreagă este un altar
pentru noi

Cele trei măsuri de făină au și o altă
semnificație, pe care o înțelegem mai
bine prin prisma precedentelor sale
biblice: este aceeași măsură pe care
Abraham și Sara au oferit-o celor trei
oaspeți misterioși care i-au vizitat la
stejarul din Mambré (cf. Gn 18,6),
precum și măsura folosită de
Ghedeon pentru a aduce o jertfă pe
care Domnul a mistuit-o prin focul
unui înger (cf. Jud 6,19-21). Pentru



unii dintre evreii care îl ascultau pe
Isus, simpla menționare a acestei
cantități de făină ar fi putut evoca
astfel de acte sacre, chiar dacă
jertfele se aduceau, de obicei, fără
aluat dospit. Prin această referință
subtilă, Domnul pare să ne arate că
munca acestei femei este o ofrandă
adusă lui Dumnezeu, așa cum poate
fi și munca noastră atunci când o
unim cu Sfânta Liturghie. Astfel,
transformăm realitatea umană, orele
noastre de muncă, într-un lucru
sfânt. Și atunci, ceea ce spune
această frumoasă expresie devine
realitate: „lumea întreagă (...) este un
altar pentru noi” [9].

Sfântul Josemaría ne îndemna să
facem din Sfânta Liturghie „centrul
vieții noastre interioare, astfel încât
să știm să fim cu Cristos, ținându-i
companie de-a lungul întregii zile,
uniți cu jertfa sa: acesta este sensul
muncii noastre. Iar acest lucru ne va
conduce, pe parcursul zilei, să-i



spunem Domnului că ne oferim prin
El, cu El și în El lui Dumnezeu Tatăl,
unindu-ne cu toate intențiile sale, în
numele întregii omeniri. Dacă trăim
astfel, întreaga noastră zi va fi o
Liturghie” [10].

***

Imaginea femeii care frământă făina
amintește, fără îndoială, de copilăria
lui Isus. Cine știe? Poate chiar de
mama sa, Sfânta Maria, care a
pregătit de nenumărate ori pâinea.
Ne-o putem imagina, concentrată
asupra muncii sale, făcând tot ceea
ce este necesar pentru ca procesul
natural al dospirii să-și urmeze
cursul. La fel este și cu munca
noastră: atunci când o îndeplinim cu
privirea îndreptată spre Dumnezeu,
îi permitem Lui să se folosească de
eforturile noastre pentru a-și extinde
Împărăția, prin plămada Sa divină.
Așa i-a arătat Dumnezeu acest lucru
Sfântului Josemaría: „Văd deja, de-a



lungul veacurilor, până la ultimul
dintre fiii mei (...) muncind în
profesia sa cu înțelepciunea unui
artist, cu bucuria unui poet, cu
siguranța unui învățător și cu o
modestie mai convingătoare decât
elocvența, căutând — în strădania de
a atinge perfecțiunea creștină în
profesia și în starea sa în lume —
binele întregii omeniri” [11].

[1] Papa Francisc, Exhort. ap. Amoris
lætitia, nr 129.

[2] Sfântul Josemaría, Scrisori 2, nr.
10.

[3] Mons. Fernando Ocáriz, Scrisori
pastorale, 9 ianuarie 2018, nr. 6.

[4] Sfântul Josemaría, note luate cu
prilejul predicii: citate de E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San



Josemaría, Rialp, Madrid 2013, vol.
III, p. 165.

[5] Cf. Sfântul Josemaría, Brazdă, nr.
502.

[6] Sfântul Josemaría, Scrisori 36, nr.
38; citat din E. Burkhart, J. López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol. III, p. 165.

[7] Sfântul Toma din Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 38, a. 2, r.

[8] Sfântul Josemaría, Este Cristos care
trece, nr. 48.

[9] Sfântul Josemaría, note luate cu
prilejul unei meditații, 19 mar 1968.
Citat din J. Echevarria, Vivir la Santa
Misa, Rialp, Madrid 2010, p. 17.

[10] Sfântul Josemaría, note luate cu
ocazia predicării, 27 mai 1962.

[11] Sfântul Josemaría, Scrisori 3, nr. 4.



Javier del Castillo

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-
umani-foarte-divini-vii-munca-noastra-

plamada-lui-dumnezeu/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-vii-munca-noastra-plamada-lui-dumnezeu/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-vii-munca-noastra-plamada-lui-dumnezeu/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-vii-munca-noastra-plamada-lui-dumnezeu/

	Foarte umani, foarte divini (07): Munca noastră, plămada lui Dumnezeu
	Trei măsuri de făină
	Lumea întreagă este un altar pentru noi


