
opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (09): Harul de
a-L privi pe
Dumnezeu

Câteva virtuți care ne pregătesc
să fim suflete contemplative în
viața obișnuită.

25.03.2022

Să observăm realitatea cu dragoste și
atenție: mulți gânditori, dintre
oameni de știință sau dintre artiști,
care au cultivat arta contemplării,
sunt de acord cu oportunitatea
acestei propuneri. Să descoperi



bogăția adevărului și frumusețea
care se ascunde în spatele a tot ceea
ce există, inclusiv acolo unde nici nu
bănuim că ar putea exista. Să ne
debarasăm de pretenția de a controla
totul spre a ne bucura de ceea ce
avem în mână, mai ales de ceea ce
este mic. Atunci este vorba pur și
simplu să privim într-o mod hotărât,
cum se face că această sarcină ne
pare uneori complicată? Hotărât, noi
dorim să învățăm s-o facem, știind că
dacă tot ce a fost creat merită
contemplarea noastră, cu atât mai
mult Creatorul, a cărei frumusețe
infinită se reflectă în toate minunile
cunoscute.

Dumnezeu ne-a creat pentru
contemplare: aceasta va fi perfectă în
viața viitoare, când Îl vom vedea față
către față pe Creator și că, în El, vom
înțelege clar și ne vom bucura.
Totuși, după cum o amintea Sfântul
Josemaría, suntem deja acum
chemați, în fiecare zi și în fiecare



clipă, „să-L vedem pe Dumnezeu în
toate realitățile pământului:
persoanele, evenimentele, ceea ce
este mare și ceea ce pare mic, ceea ce
este plăcut sau penibil” [1] . Noi vrem
să transformăm totul într-o
venerație, o acțiune de iertare,o
reparație sau o cerere. Nu doar
rutina zilnică ne împiedică să-L
vedem pe Dumnezeu dar, desigur, și
calea care ne servește de trambulină
pentru a ajunge în cer.

Atunci, vom avea ceea ce sfântul
Toma de Aquino definea ca „intuiția
simplă a adevărului care vine din
iubire” [2], un nou mod de a privi
realitatea, independentă de
învățătura primită și de natura
activității. Această intuiție este la
îndemâna întregii lumi, în orice
moment, pentru că se naște din
iubire primită de la Dumnezeu de
care este impregnată privirea
noastră. Toți sfinții, atât de diferiți
între ei, savanți sau mai puțin



savanți, consacrându-se sarcinilor
foarte variate, au văzut în viața lor
proximitatea Creatorului lor. De
aceea trebuie, poate, să începem prin
a aminti aceste cuvinte din 
Catehismul Bisericii Catolice:
contemplarea este un har [3]. Ea nu se
obține grație vigorii voinței noastre,
sau planurilor ori strategiilor. În fața
harurilor lui Dumnezeu, noi trebuie,
înainte de toate, să ne deschidem, să
ne dispunem să le primim, ceea ce
presupune anumite virtuți care
pregătesc terenul.

Curaj pentru a deschide ușa

„Iată, eu sunt la ușă și bat! Dacă aude
cineva aude glasul meu și deschide
ușa,voi intra la el și voi cina cu el, și
el cu mine” (Ap 3,20). Capela din 
Keble College, la universitate din
Oxford conservă un tablou intitulat
„Lumina lumii” reprezentând acest
pasaj din Apocalipsă. Isus este
îmbrăcat ca rege, ținând o lanternă



care luminează casa, atunci când
bate subtil la ușă. Pe sol au crescut
buruienile, căci ușa rămăsese închisă
mult timp.

Domnul, pentru a ne da harul unei
vieți contemplative, ne cere să ne
deschidem zilnic ușa inimii, ca în
tabloul din secolul al XIX-lea. Reacția
lui Adam și a Evei, primii noștri
părinți, după pierderea inocenței lor,
a fost exact opusul: să se ascundă și
să se încăpățâneze să închidă ușa
pentru a evita privirea lui
Dumnezeu… Toți descendenții lor
păstrează câteva urme ale acestei
tendințe. Este poate teama fără
fundament a ceea ce ne-ar putea fi
cerut, teama de a ne simți
dependenți, incertitudinea ce
depinde din pierderea controlului
asupra vieții noastre. Sau este poate,
pur și simplu, preferința noastră
pentru o inerție confortabilă, departe
ce ceea ce este spiritual, cu privire la



efortul necesar pentru a primi acest
har.

„Într-un anume mod, scena
Betleemului se repetă zilnic. Este
posibil ca, nu cu gura noastră, ci cu
actele noastre, noi am spus: non est
locus in diversorio, nu există loc
pentru tine în inima mea. O,
Doamne, iartă-mă!” [4]. Dincolo de
alte obstacole de trecut, putând
părea mai importante, ca lipsa de
timp, uscăciunea, dispersia sau
degradarea personală, această
ciudată bănuială referitoare la
Dumnezeu este de obicei buruiana
de smuls pentru a deschide ușa
inimii noastre și a putea împărtăși
astfel privirea Creatorului.

Umilința și detașarea care ne fac
ușorslabi

„Rugăciune este un har, o favoare; ea
nu poate fi primită decât în umilință
și sărăcie” [5]. Asta implică, în primul
rând, sarcina dificilă de a accepta cu



seninătate adevărul despre noi
înșine și despre alții. Nu putem să ne
dispunem să primim harul de a privi
lucrurile cum o face Dumnezeu, dacă
purtăm necontenit o mască, dacă
inventăm pentru alții sau dacă
acoperim realitatea cu fantezii, oricât
de bune ne-ar putea părea. Limbajul
lui Isus este totdeauna simplu și
profund, el privește lucrurile așa
cum sunt, mereu cu milă, în timp ce
noi putem fi oarecum complicați,
superficiali, ori putem judeca cu
mândrie ceea ce ne înconjoară.

„Dacă ai fi cunoscut darul lui
Dumnezeu și cine este acela care îți
spune: „Dă-mi să beau” (In 4,10) i-a
spus Isus samaritenei. La un alt
moment i-a cerut, de asemenea, lui
Filip, apostolul: „De atâta timp sunt
cu voi, și tu nu M-ai cunoscut,
Filip?” (In 14,9). Umilința ne face să
recunoaștem că Îl cunoaștem puțin
pe Domnul și modul său de a domni
în lume. „La capătul a cincizeci de



ani, eu sunt ca un copil care se
bâlbâie; încep și reîncep” [6], spunea
sfântul Josemaría în rugăciunea sa
cu puțin timp înainte de a pleca la
cer. Evitând tendința de a vrea să
dominăm totul, în ciuda sărăciei
cunoștințelor noastre, Dumnezeu va
putea să ne reveleze ceea ce ascunde
celor înțelepți și savanților (cf. Mt
11,25).

Pe de altă parte, pentru a fi
contemplativi, noi trebuie să ne
servim de bunurile terestre în așa fel
încât să ne ajute să aderăm la
binefacerile eterne. O inimă care nu
se atașează de bunurile materiale
este îndreptățită pentru binefacerile
spirituale, ușor pentru a-și lua zborul
spre Dumnezeu, și să deschidă spații
spre darurile harului. Isus, Creatorul
și Domnul lumii, a trăit detașat de
tot, într-un simplu sătuc. A suferit
frigul iarna și căldura vara, a avut
puține bunuri de care avea mare
grijă. În definitiv, este vorba să nu



punem în lucrurile terestre o
aspirație pe care Dumnezeu singur o
merită. Totuși, dacă sărăcia
facilitează contemplarea, si
contrariul este adevărat deoarece
cele două se hrănesc reciproc. „Când
contemplăm, descoperim la ceilalți și
în natură ceva cu mult mai mare
decât utilitatea lor. […] Cum am
învățat-o de la numeroase modele
spirituale, cerul, pământul și marea,
fiecare creatură posedă această
capacitate iconică, această capacitate
mistică să ne conducă la Creator și la
comuniunea cu creația. […] Cel care
contemplă în acest fel simte
venerație nu numai pentru ceea ce
vede, dar și pentru că se simte că
face parte integral din această
frumusețe; și se simte, de asemenea,
chemat și să o conserve, să o
protejeze” [7]. În fața logicii de a vrea
să păstrăm totul pentru sine, noi
putem cultiva uimirea și grija: așa
este logica lui Dumnezeu care Își
contemplă creația cu o mare iubire.



Să cauți solitudinea binecuvântată
pentru a te ruga

Pe fundul mărilor se găsesc
numeroase minuni, care nu pot fi
văzute de pe mal: corali, plante, pești,
forme și culori felurite; cochilii,
perle, chiar comori sau piese
arheologice de mare valoare. Pentru
a ajunge la ele, plonjorii poartă în
echipamentul lor o centură de
plumb. Departe de a-i deranja, ele
constituie o greutate sub apă, pentru
a contracara tendința corpului de a
pluti spre suprafață. La fel, avem și
noi nevoie de o greutate interioară
pentru a plonja în marea
contemplării lui Dumnezeu, departe
de suprafață și de distracții.

Pentru ca sufletul să ajungă să
contemple natura invizibilă a lui
Dumnezeu, sfântul Grigorie cel Mare
afirma că primul grad constă în a
învăța să te reculegi [8]. Evangheliile îl
arată deseori pe Isus care se roagă



deoparte, în locuri liniștite. Dacă Fiul
lui Dumnezeu simțea nevoia să fie
singur cu Tatăl său, cu atât mai mult
avem și noi nevoie să ne izolăm. Va
trebui să nu ne mai temem că
liniștea poate provoca, iar atunci
căutăm aceste „câteva minute ale
aceste singurătăți binecuvântate, atât
de necesară vieții tale interioare” [9].

În secolul al XVI-lea, doi soți spanioli
i-au cerut sfântului Petru de
Alcántara să-i învețe să dialogheze cu
Dumnezeu. Printre sfaturile sale,
misticul castilian spunea că „dacă
timpul rugăciunii este scurt, totul
este cheltuit pentru a calma
imaginația și a liniști inima; iar
atunci când s-a calmat, rugăciunea se
termină, în momentul în care ea era
cea mai necesară” [10]. Pentru acest
motiv este mereu nevoie să punem în
practică evlavia fără grabă, cu timp
suficient, evitând să ajungem „cu
simțurile treze și sufletul adormit” 
[11].



O dietă pentru a savura lucrurile
obișnuite

Tehnologia ne oferă un acces rapid la
o enormă masă de informații și la o
comuniune imediată. Noi știm bine
că, dacă suntem neglijenți, acest
avantaj devine rău consilier pentru
dialogul nostru cu Dumnezeu. Dacă
simțurile noastre nu mai sunt
obișnuite decât cu această viteză și
cu aceste stimulente, când o altă
sarcină cere o altă activitate de la
spiritul nostru, este ușor să te
dispersezi. Atunci, căutăm fără
încetare suport afectiv pentru a ne
simți confortabil, la limita sobrietății,
de care fugim aproape din instinct.
Această atitudine i-ar putea afecta
chiar pe alții, căci, după cum explică
sfânta Faustina Kovalska „sufletele
cele mai puțin reculese (superficiale)
vor ca ceilalți să le semene, deoarece
constituie pentru ele o continuă
remușcare” [12].



O dietă digitală sănătoasă ne poate
ajuta să fim mai bine dispuși la
rugăciune, cum o fac sportivii, care
vor să parcurgă distanțe lungi: să
știm să renunțăm la aparatele
electronice în anumite momente ale
săptămânii; să învățăm să
contemplăm senin natura, un peisaj,
o operă de artă; să citim o carte bună,
ori să privim un film bun, fără să fim
întrerupți de altceva… Toate acestea
sunt activități care necesită un
anumit efort din partea facultăților
noastre. Dar, în contrapartidă, ele
oferă răsplata de a descoperi pături
mai profunde ale realității, ele ne
exersează privirea ca să putem
primi, ca un dar, privirea unui
Dumnezeu mereu mai aproape.

Parcurgând acest drum, totuși, nu
trebuie să ne descurajăm. Ceea ce
place cel mai mult lui Dumnezeu, în
aceste momente de rugăciune, este
buna noastră dorință să-I ținem
companie, simpla noastră prezență



lângă El, ca cea a unui copilaș lângă
părinții lui. Încurajați de această
atitudine filială, vom putea fi
curajoși pentru a trece peste
neliniștea care decurge în
rugăciunea noastră dintr-o liniște
aparentă și din solitudine. Niciunul
dintre mijloacele pe care le folosim
făcându-ne rugăciunea nu se poate
substitui elanului autentic care vine
din faptul de a fi față în față cu
Dumnezeu, de la decizia liberă și
discretă de a-I spune un „Te iubesc”
pe care nimic nu-l poate înlocui și pe
care nimeni nu îl poate spune în
locul nostru.

[1] Sfântul Josemaría, Meditație, 25
decembrie 1973.

[2] Cf. Sfântul Toma de Aquino, Suma
teologică, II-II, q. 180, a. 3, ad 6.

[3] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2713.



[4] Sfântul Josemaría, citat din
Salvador Bernal, Însemnări despre
viaţa Fondatorului Opus Dei, Ed.
Presă bună, Iași, 2016, p. 375.

[5] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2713.

[6] Sfântul Josemaría, citat din
Salvador Bernal, Însemnări despre
viaţa Fondatorului Opus Dei, Ed.
Presă bună, Iași, 2016, p. 373

[7] Papa Francisc, Audiență generală,
16 septembrie 2020.

[8] Sfântul Grigorie cel Mare, Omiliile
la Ezechiel, II, 5, 9.

[9] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 304.

[10] Sfântul Petru din Alcántara, Tratat
asupra rugăciunii și meditației, XII, 6.

[11] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 368.

[12] Sfânta Faustina Kowalska, Mic
jurnal, nr. 147.



Pablo Edo

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-

umani-foarte-divini-ix-harul-de-a-l-
privi-pe-dumnezeu/ (08.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-ix-harul-de-a-l-privi-pe-dumnezeu/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-ix-harul-de-a-l-privi-pe-dumnezeu/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-ix-harul-de-a-l-privi-pe-dumnezeu/

	Foarte umani, foarte divini (09): Harul de a-L privi pe Dumnezeu

