
opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (04): Noi,
habitatul virtuților.
Dimensiunea
relațională a vieții
bune.

Dorința noastră de a deveni mai
buni se hrănește din mediul în
care trăim și rodește în relațiile
cu ceilalți.

17.01.2025

Dumnezeu nu trăiește singur.
Dumnezeu este o familie, o Trinitate



de persoane unite prin iubire: o
fântână inepuizabilă de viață, o sursă
care se oferă și se comunică fără
încetare. Fiecare persoană trăiește
liber și în întregime pentru ceilalți,
privindu-i, într-o veselă dependență.
Dumnezeul nostru, spunea Benedict
al XVI-lea, este „o Ființă-pentru
(Tatăl), o Ființă-din (Fiul) și o Ființă-
împreună-cu (Sfântul Duh)” [1].
Aceeași logică strălucește din tot ceea
ce a ieșit din mâinile Sale, în mod
deosebit în om. Într-adevăr, viața
trinitară este gravată în adâncul
ființei noastre. Existența noastră nu
este autentic umană și divină decât
dacă se înscrie în coordonatele
trinitare de comuniune: pornind de
la Dumnezeu și de la ceilalți; cu
Dumnezeu și cu ceilalți; pentru
Dumnezeu și pentru ceilalți.

Echilibristul

Toate virtuțile, de la cele mai
modeste sau nesemnificative, au în



vedere sporirea comuniunii cu
ceilalți. Desigur, virtuțile, în măsura
în care ne oferă o anumită stăpânire
asupra propriei persoane, ne fac mai
puternici (virtute vine din virtus,
forță). Prin legăturile lor reciproce,
ele ne fac să fim mai autentic noi
înșine. Totuși ele nu urmăresc o
perfecțiune individuală, deoarece
fericirea nu se obține niciodată pe un
drum izolat. Virtuțile ne permit „să
exprimăm iubirea: această iubire în
care, desigur, omul-persoană devine
dar și, prin intermediul acestui dar,
realizează sensul însăși al esenței și
existenței sale” [2]. Virtutea autentică
nu se dobândește departe de ceilalți
sau în pofida lor. Dimpotrivă, trebuie
urmată calea opusă: să creștem în
libertatea pentru ceilalți; o libertate
care ne permite să ne angajăm și să
ne dăruim apropiaților noștri.
Virtutea, în cele din urmă, constă în a
te poseda pe tine însuți pentru a te
dărui altora. Așa este adevărata forță,
adevărata putere.



Putem să ne imaginăm un echilibrist
mergând pe o sârmă suspendată, sub
privirile neliniștite ale spectatorilor.
El efectuează același parcurs zi de zi,
de la un capăt la altul al sârmei.
Reunește îndrăzneala și precauția: se
teme de cădere, dar se bucură de
înălțime și de risc. Caută să-și
depășească limitele, iar obiectivul lui
cere un antrenament foarte strict.
Are nevoie de o îndemânare pe care
nu o va atinge decât reluând
neîncetat exercițiul, trecând zi de zi
peste teama de înălțime. În mod
asemănător, pentru a deveni o
persoană virtuoasă — ordonată sau
recunoscătoare, de exemplu — avem
nevoie să învingem rezistențe, cu
timp și antrenament. Care este
motivația noastră pentru a pune
fiecare lucru la locul lui sau pentru a
mulțumi cu amabilitate? În măsura
în care știm că o ființă iubită, care
are nevoie de aceste daruri, ne
așteaptă la capătul sârmei, vom
gândi că merită riscul să avansăm



deasupra vidului. Noi nu căutăm
doar o armonie sau o perfecțiune
individuală. Toate virtuțile au ca
perspectivă deschiderea spre ceilalți.
Fiind personale, ele au o dimensiune
de comuniune și fortifică legăturile
cu ceilalți.

A fi-din: darul dependenței

Anumite opere despre stăpânirea de
sine propun chei pentru a trăi în
pace cu sinele și identifică fericirea
cu o viață plină și independentă:
astfel independența în raport cu
ceilalți ar fi frustrantă și ar împiedica
propria dezvoltare. Dacă ne
întoarcem spre Trinitate, înțelegem
că realitatea este alta. În primul
rând, Dumnezeu Fiul purcede de la
Tatăl și primește de la El întreaga Sa
ființă. Această filiație îl face pe Isus
să facă întru totul și cu bucurie
voința Tatălui (cf. In 4, 34). În mod
asemănător, ca niște creaturi ale lui
Dumnezeu — mai mult încă, dacă am



primit botezul, care ne încorporează
vieții lui Isus — existența noastră
îmbracă un caracter filial. Noi nu ne
dăm viața. Alții, înainte chiar de a ne
cunoaște, ne-au condus până aici.
Celelalte relații umane decurg din
aceste relații de filiație, copii ai lui
Dumnezeu și copii ai părinților
noștri: pentru că suntem copii,
suntem frați sau surori, suntem o
familie.

Așadar, o dependență fundamentală
este înscrisă în adâncul ființei
umane. Existența noastră se
desfășoară pornind de la un Altul și 
de la alții. Această realitate este
deosebit de evidentă dacă ne gândim
la iubirea maritală, constând în a trăi
totalmente unit cu altul și a depinde
la un moment dat de afecțiunea
reciprocă, fără de care nu poți trăi.
Prin urmare, să ai nevoie de alții nu
înăbușă libertatea; dimpotrivă,
aceasta dă mai multă valoare
persoanei și o conduce spre o



bucurie mai deplină. Să știu că am
primit iubire și că pot iubi și eu îmi
umple viața de sens.

În afară de aceasta, virtuțile nu se
pot realiza de facto decât într-o
atmosferă relațională; habitatul lor
este „noi”. Dispozițiile noastre
interioare se educă în contactul cu
ceilalți. Este ceea ce fac părinții care
își învață copiii anumite moduri de
comportament: „Copile, nu spui
mulțumesc?”, „Copile, pune fiecare
lucru la locul lui”. Creștem grație
sfaturilor primite și conversațiilor ce
ne luminează rațiunea cu principii
ferme. Principii care, o dată aplicate
în viață, formează progresiv virtuțile
și ne ajută să înțelegem unde este
binele și cum să-l atingem.

În acest proces, exemplul anturajului
este de asemenea o sursă de
învățătură. O atmosferă virtuoasă în
familie sau la locul de muncă este o
pepinieră de virtuți. Din nefericire,



reversul este la fel de adevărat. Un
cămin sobru educă copiii la
cumpătare; o mamă, care se
îngrijește de detalii, le descoperă
copiilor valoarea lucrurilor mici. Așa
este între prieteni, între colegi și în
toată comunitatea umană. Un aspect
esențial al misiunii noastre de
evanghelizare constă în crearea unui
climat în jurul nostru care să ajute la
descoperirea și urmarea acestui
drum. Biserica o face propunându-ne
viața sfinților; nu este teorie, ci
virtuți întruchipate în cineva: proba
că este posibil să-L lăsăm pe
Dumnezeu și pe ceilalți să intre în
viața noastră.

A fi-cu: bucuria de a însoți

Duhul Sfânt, care purcede de la Tatăl
și de la Fiul, este iubirea împărtășită
și trimisă oamenilor pentru a fi-cu
noi [3]. El este „izvorul inepuizabil al
vieții lui Dumnezeu în noi” [4], o viață
care nu poate exista decât în



comuniune interpersonală. Într-
adevăr, bărbații și femeile nu trăiesc
pur și simplu, ci trăiesc-împreună;
existența noastră este un a fi-cu cei
care ne înconjoară. Viața există doar
acolo unde este comuniune.
Legăturile pe care le creăm cu ceilalți
sunt adesea forța care permite
propria noastră creștere personală.

Deși unele moduri de gândire și de
viață contemporane promovează un
model de om independent și, într-un
anumit sens, autosuficient, Cuvântul
lui Dumnezeu ne învață că nu
suntem naufragiați izolați, ci oameni
care au nevoie unii de alții. Sfântul
Paul le amintește corintenilor că toți
facem parte dintr-un singur trup:
„Voi sunteți trupul lui Cristos și,
fiecare în parte, mădulare ale lui” (1
Cor 12,27). Suntem legați prin fire
puternice de har și iubire, chiar și cu
cei care ne-au precedat și cu cei care
ne vor urma pe drumul către
Dumnezeu. Catehismul Bisericii



Catolice exprimă acest lucru astfel:
„Cel mai mic act al nostru săvârşit în
iubire răsună spre folosul tuturor în
acea solidaritate cu toţi oamenii, vii
sau morţi, ce se întemeiază pe
împărtăşirea sfinţilor” [5]. Vom
deveni mai buni pe măsură ce ne
ajutăm unii pe alții, împreună și
datorită celorlalți.

Nu suntem singuri pe drumul
dobândirii virtuților. Așa cum
spunea sfântul Josemaría, „nimeni
nu este un vers izolat (...); într-un
anumit fel, ne sprijinim sau ne
împiedicăm reciproc. Toți suntem
verigi ale aceluiași lanț” [6]. Mulți
copii se distrau, în copilărie,
construind castele din cărți de joc:
fiecare carte se sprijinea pe alta din
apropiere și împreună stăteau în
echilibru. Alte cărți erau apoi
adăugate deasupra, susținute de cele
de dedesubt; astfel, treptat, se
construiau castele delicate care se
puteau prăbuși la cea mai mică



mișcare greșită. La fel, viața noastră
este un țesut de relații și întâlniri, un 
a fi-cu ceilalți: „Slăbiciunea voastră
reciprocă este, de asemenea, un
sprijin care vă menţine drepţi (...):
precum se susţin reciproc,
sprijinindu-se unele de altele, cărţile
de joc” [7].

Apropierea oamenilor care ne oferă
sprijin este o sursă de bucurie. A
însoți pe ceilalți și a fi însoțiți de ei
este pecetea unei vieți autentice
creștine. Să ne gândim la discipolii
de la Emaus: dacă nu s-ar fi întâlnit
cu acel călător misterios care le-a
deschis ochii, ar fi rămas pierduți în
confuzia lor (cf. Lc 24,13-17).
Prezența altora ne stimulează să
mergem mai departe; ei știu cum să
ne susțină sau să ne ridice. Atunci
când îi ajutăm pe ceilalți să-și atingă
cea mai bună versiune a lor înșiși, ne
comportăm precum Isus cu cei doi
discipoli care părăseau Ierusalimul.
Înconjurați de oameni care ne iubesc



și în care avem încredere, ne este
mai ușor să creștem.

Toate virtuțile au un caracter
relațional, chiar și cele care par mai
individuale. Tăria de caracter sau
cumpătarea, de exemplu, ne
orientează și ele spre ceilalți: ne
permit să împărtășim binele pe care
l-am descoperit. Virtuțile deschid
ușile întâlnirilor generoase și ne
facilitează dăruirea de sine. Nu
există persoane virtuoase, dar
închise în ele însele: aceasta ar fi
doar o aparență de virtute. De fapt,
„Nu există vreo virtute care ar putea
facilita egoismul; fiecare are drept
rezultat în mod necesar binele
sufletului nostru şi al sufletelor celor
care ne înconjoară” [8].

A fi-pentru: bucuria de a sluji

Tatăl este izvorul vieții trinitare.
Totul în El este dăruire pentru Fiul, o
plenitudine care se revarsă gratuit,
cu delicatețea unei mame (cf. Mt



23,37; Ps 131,2). Paternitatea divină
este sursa oricărei paternități (Ef
3,15), un dar pe care Dumnezeu ni-l
încredințează fiecăruia pentru a
deveni, la rândul nostru, izvor de
viață pentru ceilalți. Suntem cu toții
chemați să fim tată sau mamă: un
discipol este fiul maestrului său, un
prieten este tată și fiu al unui alt
prieten etc. Cu toții suntem fii și, în
același timp, devenim persoane
mature pe măsură ce ne pregătim să
fim părinți, fiecare conform vocației
sale personale.

O persoană se găsește cu adevărat pe
sine doar atunci când reușește să
iasă din izolare și să se dăruiască
altora. Conciliul Vatican II subliniază
de mai multe ori, ca un mesaj
esențial pentru epoca noastră, că
omul „nu se poate realiza pe deplin
decât printr-o dăruire sinceră de
sine” [9]. Doar astfel suntem cu
adevărat fericiți. A-ți dărui viața
„celorlalți este atât de eficient, încât



Dumnezeu te răsplătește cu o
smerenie plină de bucurie” [10].
Bucuria de a fi-pentru ceilalți se
exprimă prin acte concrete de
dăruire, de serviciu, de înțelegere. În
fiecare zi avem nenumărate ocazii:
să venim rapid în ajutorul cuiva, să
judecăm cu blândețe
comportamentul altora, să fim
persoane pe care ceilalți se pot baza
întotdeauna… Așa au trăit primii
creștini, iar această viață a lor era
atât de surprinzătoare încât păgânii
spuneau: „Priviți cât de mult se
iubesc, (…) priviți cum sunt gata să
moară unul pentru celălalt” [11].

Și Maria se dedică celorlalți, uitând
complet de ea însăși: știe să o ajute
pe Elisabeta în ultimele luni de
sarcină; la Cana, veghează la buna
desfășurare a nunții; pe Calvar, stă
lângă Fiul său cu o seninătate
imensă, în mijlocul durerii… În ea
„găsim siguranța și forța de a
continua să aducem mângâierea



Fiului său celor care au nevoie” [12].
Întreaga grație și virtute a Mamei lui
Cristos se revarsă spontan asupra
celorlalți, pentru că, pentru cei care
vor să-L urmeze pe Isus, nu există
bine care să nu devină binele
tuturor.

[1] Joseph Ratzinger, Credință adevăr
și toleranță, Ed. Sígueme, Madrid
2005, p. 214.

[2] Sfântul Ioan Paul al II-lea,
Audiență, 16 ian. 1980.

[3] Cf. Richard de Saint Victor, De
Trinitate, III, 2-4.

[4] Papa Francisc, Audiență generală,
8 mai 2013.

[5] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
953.



[6] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu nr. 76.

[7] Sfântul Josemaría, Drum nr. 462.

[8] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 76.

[9] Conciliul Vatican II, Gaudium et
spes, nr 24.

[10] Sfântul Josemaría, Forja, nr. 591.

[11] Tertulian, Apologeticum, 39, 1-18.

[12] Mons. Fernando Ocáriz, Mesaj, 29
aprilie 2020.

José Manuel Antuña

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-

umani-foarte-divini-iv-noi-locuinta-
virtutilor/ (16.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-iv-noi-locuinta-virtutilor/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-iv-noi-locuinta-virtutilor/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-iv-noi-locuinta-virtutilor/

	Foarte umani, foarte divini (04): Noi, habitatul virtuților. Dimensiunea relațională a vieții bune.

