
opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (03): Să
căutăm sentimentele
lui Cristos

În acest al treilea articol,
pătrundem în inima virtuților:
ce sunt ele, cum ne orientează
afectivitatea și de ce ne fac mai
liberi.

04.12.2024

Deja Îi adresaseră lui Isus mai multe
întrebări, cu intenția de a-l face să se
poticnească în discursul Său. Domnul
le răspundea, pe rând, fără să-și



piardă răbdarea. La final, un
cărturar se apropie, impresionat de
tot ce auzise. Admirând răspunsurile
Învățătorului, își exprimă public o
întrebare care îl frământa de mult
timp: Care este lucrul cel mai
important în viață? El, obișnuit să
împlinească cu minuțiozitate chiar și
cele mai mici prescripții, uneori se
simțea dezorientat: nu reușea să
deosebească esențialul printre toate
cele pe care le făcea. Așadar, își ia
inima în dinți și întreabă: „Care este
cea dintâi dintre toate
poruncile?” (Mc 12,28).

Isus vrea să-i lumineze interiorul,
căci acest om căuta sincer fericirea,
și folosește câteva cuvinte din
Scriptură care au tonalitatea
limbajului îndrăgostiților: „Să-l
iubești pe Domnul Dumnezeul tău
din toată inima ta, din tot sufletul
tău, din tot cugetul tău și din toată
puterea ta” (Mc 12,30).



Isus dorește să ne facă să înțelegem
că viața celor care cred în Dumnezeu
„nu se poate reduce la o ascultare
anxioasă și forțată, ci trebuie să aibă
iubirea ca principiu” [1]. Să iubești din
toată inima, cu tot cugetul, din tot
sufletul și cu toată puterea. Dar cum
să reușim acest lucru? Sfântul Paul le
indica drumul filipenilor drumul: „Să
aveți în voi gândirea care era în
Cristos Isus” (Flp 2,5). Adică, să simți
și să reacționezi, în fața oamenilor, a
evenimentelor și a situațiilor, așa
cum ar face Isus. Pornind de la
sentimentele lui Cristos, putem
depăși dezbinările interioare care
amenință stabilitatea iubirii. Dacă,
pe lângă faptul că urmăm pașii și
învățăturile Domnului, căutăm să-I
împărtășim sentimentele, vom
descoperi acea simplitate și fericire
pe care cărturarul o căuta.

Importanța lumii interioare



Catehismul Bisericii ne spune că
pasiunile, sentimentele, „sunt
componente naturale ale psihicului
uman, ele constituie un loc de trecere
și asigură legătura dintre viața
sensibilă și viața spiritului” [2]. Ele
sunt prezente în viața tuturor
oamenilor și, prin urmare, au fost
prezente și în viața lui Cristos. Știm,
de exemplu, că Isus a plâns la
mormântul prietenului său Lazăr (cf.
In 11,35), că a reacționat cu fermitate
împotriva negustorilor care
transformaseră Templul din
Ierusalim într-un loc de comerț (cf.
In 2,13-17), și că s-a bucurat văzând
cum cei simpli au primit Evanghelia
(cf. Mt 11,25).

Pentru a înțelege mai bine această
dimensiune a afectivității noastre,
trebuie mai întâi să facem distincția
între acțiunile noastre, pe de o parte,
și sentimentele sau pasiunile noastre,
pe de alta; cu alte cuvinte, între ceea
ce facem și ceea ce ni se întâmplă.



Vorbim despre acțiune atunci când
concepem un proiect și realizăm
ceva din proprie inițiativă: de
exemplu, atunci când decidem să
studiem sau să vizităm un prieten
bolnav. Alteori, în schimb, ne putem
trezi surprinși de o reacție
neașteptată în fața unei situații:
mânie în fața unui cuvânt pe care îl
considerăm ofensator, tristețe la
aflarea veștii morții neașteptate a
unei persoane dragi sau invidie față
de un bun pe care ne-am dori să-l
avem. Aceste fenomene sufletești,
care se declanșează fără voința
noastră, se numesc sentimente sau
pasiuni.

Deoarece sentimentele nu sunt alese
de noi, ele nu constituie nici un
merit, nici un păcat. Totuși, acest
lucru nu înseamnă că sunt mereu
neutre, deoarece „primesc o
calificare morală în măsura în care
sunt influențate de rațiune și voință” 
[3]; adică, în măsura în care le căutăm



în mod activ sau consimțim la ele,
acceptându-le. Spontaneitatea cu
care apar sentimentele în noi nu
implică faptul că ar fi lipsite de
importanță pentru viața creștină; de
fapt, este tocmai opusul:
sentimentele presupun un prim
„verdict” asupra evenimentului care
le declanșează și sugerează o direcție
de acțiune ulterioară. Le putem
modela treptat, pentru ca ele să
corespundă din ce în ce mai mult cu
ceea ce dorim cu adevărat.

De exemplu, în fața unui eveniment
perceput ca bun, poate apărea o
pasiune precum bucuria sau
entuziasmul, care, la rândul lor,
sugerează acțiuni precum aprobarea
sau apropierea de cineva. În schimb,
în fața unui eveniment perceput ca
rău, pot apărea mânie sau tristețe,
care sugerează reproșul sau
distanțarea. Firește, există situații în
care un eveniment nu ar trebui
aplaudat, chiar dacă sentimentul



nostru inițial este unul pozitiv; sau,
dimpotrivă, putem vedea o ofensă
acolo unde nu există și ar fi o
greșeală să reacționăm printr-un
comportament de cenzură. Astfel,
putem spune că atunci când
pasiunile antrenează o judecată
adevărată ele devin un ajutor pentru
viața creștină, facilitând săvârșirea
binelui în mod spontan, iar atunci
când au sunt ancorate într-o judecată
greșită, devin un obstacol.

Desigur, cine experimentează
pasiuni bazate pe o percepție eronată
a realității poate, totuși, să acționeze
bine, opunându-se sentimentului
respectiv. Dar nu se poate trăi toată
viața mergând împotriva curentului,
luptând neîncetat împotriva
impulsurilor pasiunilor rele, făcând
ceea ce nu ne place sau respingând
mereu ceea ce atrage afectivitatea
noastră. O luptă continuă împotriva
sentimentelor proprii poate duce cu
ușurință la descurajare sau epuizare.



Dacă nu reușim să ne educăm lumea
interioară, vom ajunge în cele din
urmă să ne fie dificil să discernem
între bine și rău, deoarece mintea
noastră se va întuneca și vom ceda
adesea în fața sentimentelor, fără a
le evalua.

Educarea afectivității

„A educa înseamnă a introduce în
viață, iar măreția vieții constă în a
iniția procese. Să-i înveți pe tineri să
inițieze procese, nu să ocupe doar
spații!” [4]. Acesta a fost răspunsul
papei către o învățătoare, în cadrul
unei întâlniri cu comunitatea
educativă a unei școli. Acest sfat se
aplică și în formarea afectivității,
care nu urmărește doar controlul
pasiunilor dezordonate sau blocarea
anumitor comportamente, ci
modelarea treptată a lumii
sentimentelor. Scopul este ca
mișcările spontane ce izvorăsc din
noi să ne ajute să facem binele rapid



și firesc. A educa sentimentele
înseamnă a iniția un proces care
conduce la o mai bună primire a
harului lui Dumnezeu și, astfel, la
identificarea cu Isus. Afectivitatea
ordonată ne ajută să găsim plăcere în
ceea ce este bine; să dorim, aproape
întotdeauna, ceea ce îi este plăcut lui
Dumnezeu.

Pentru a educa sentimentele, este
esențial să le înțelegem și să
cunoaștem motivele pentru care
acestea apar. Am fost creați cu o
înclinație naturală spre ceea ce este
benefic pentru noi: instinctul de
supraviețuire, tendința sexuală,
dorința de a cunoaște, nevoia de a
munci și de a avea prieteni, cerința
rezonabilă de recunoaștere și respect
din partea celor din jur, căutarea
sensului și a transcendenței, etc.
Toate aceste înclinații naturale
reprezintă o forță care izvorăște din
noi în căutarea a ceea ce avem
nevoie. Când această tendință își



găsește satisfacția, apare o rezonanță
interioară pozitivă – un sentiment
precum bucuria, recunoștința,
seninătatea… Dacă, dimpotrivă,
tendința este frustrată, apar
sentimente negative, precum furia,
confuzia, pesimismul...

Totuși, există doi factori care
deformează lumea sentimentelor și
perturbă armonia sufletului. Primul
este dezordinea pe care păcatul a
introdus-o în sistemul înclinațiilor:
harul justificării în Cristos elimină
vina, dar nu restaurează instantaneu
integritatea dorințelor noastre; este
un drum ce trebuie parcurs treptat.
Al doilea factor variază de la o
persoană la alta, în funcție de
educația primită, de mediul social și
de păcatele personale. Astfel,
organismul înclinațiilor noastre
poate suferi deformări suplimentare.
Pentru a corecta această dezordine și
a evita apariția sentimentelor
negative, este necesar să coborâm la



cel mai profund nivel al
personalității noastre și să-l orientăm
spre bine. Aceasta se realizează prin
intermediul virtuților.

Natura virtuților

La începutul secolului al XIV-lea,
Giotto a acoperit cu fresce interiorul
unei capele din Padova, astăzi
considerată una dintre capodoperele
artei mondiale. Pe pereții laterali,
fiecare pictură prezintă o scenă din
viața lui Isus și a Mariei, de la Buna
Vestire până la Înălțare. Toate aceste
fresce converg spre peretele din
fundal, unde este reprezentat
sfârșitul timpurilor: Judecata de
Apoi, cu cei binecuvântați la dreapta
lui Cristos și cei condamnați la stânga
sa. Dar mai este ceva: pe pereții
laterali, în partea inferioară – cea
mai apropiată de privitor – sunt
pictate două serii de șapte imagini
care nu aparțin propriu-zis istoriei
mântuirii. Este vorba despre



personificări ale celor șapte virtuți și
șapte vicii. În această succesiune de
imagini, care converg la dreapta și la
stânga Domnului în glorie, artistul
pare să fi dorit să ilustreze
colaborarea umană în această istorie
divină: posibilitatea noastră de a
facilita sau de a împiedica lucrarea
harului.

În acest sens, Sfântul Josemaría
observa că mulți oameni „poate nu
au avut ocazia să audă Cuvântul lui
Dumnezeu sau l-au uitat. Dar
dispozițiile lor sunt din punctul de
vedere omenesc, sincere, loiale,
compătimitoare, oneste. Și
îndrăznesc să afirm că cine reunește
aceste calități este foarte aproape de
a fi generos cu Dumnezeu, pentru că
virtuțile umane sunt fundamentul
celor supranaturale” [5].

Dar ce sunt virtuțile? Le putem
poseda așa cum apucăm un obiect cu
mâna, îmbrăcăm un costum sau



încălțăm o pereche de pantofi? Într-
un anumit sens, da: inteligența și
voința, facultățile noastre spirituale,
precum și dorințele senzitive au
capacitatea de a poseda. Deși nu sunt
obiecte materiale, virtuțile sunt
calități care, odată stabilizate, sunt
numite obiceiuri bune sau virtuți.
Aceste calități nu sunt vizibile,
precum formele sau culorile, dar
prezența lor se poate observa cu
ușurință la o persoană. De exemplu,
un matematician rezolvă cu ușurință
operații și calcule care sunt
inaccesibile celor ce nu au studiat
matematica. Matematicianul posedă
o știință, care este o virtute
intelectuală. Sau, un alt exemplu, o
persoană cumpătată mănâncă și bea
ceea ce este rezonabil, fără mare
efort, deoarece deține virtutea
morală a cumpătării. În schimb, cine
nu are acest obicei va reuși cu
dificultate să se limiteze la ceea ce
este rezonabil. Iar cine a căzut în
viciul opus cumpătării, lăcomia, va



mânca ușor mai mult decât este
necesar.

Virtuțile morale au trei dimensiuni
fundamentale. Prima este caracterul
intelectual: întrucât virtuțile trebuie
să regleze reacțiile, ele presupun
cunoașterea unui stil de viață – cel al
ucenicului lui Cristos. Virtutea
sărăciei, de exemplu, presupune
cunoașterea rolului bunurilor
materiale în viața unui creștin. A
doua dimensiune este natura lor
afectivă: ele influențează tendințele
care vizează un bine concret,
modificându-le treptat, astfel încât
mișcările lor spontane să devină
conforme cu stilul de viață creștin.
Aceasta se obține prin repetarea
unor acte libere, conforme cu
virtutea și realizate tocmai pentru că
sunt bune. Actele care par bune, dar
sunt realizate din frică, din
oportunism sau din alte motive
străine binelui, nu vor reuși să facă
virtuoase tendințele umane, pentru



că nu vor modela afectivitatea. În
fine, a treia dimensiune este aceea de
a genera o predispoziție pentru bine:
omul virtuos are o ușurință și o
finețe speciale în a distinge binele de
rău, inclusiv în situații complexe sau
imprevizibile.

Virtuțile ne eliberează

Prezentându-se ca Bunul Păstor,
imagine ce evoca în ascultătorii săi
venirea Mântuitorului poporului,
Isus spune: „Eu am venit ca ei să aibă
viață și să o aibă din belșug” (In
10,10). Această viață plină și
abundentă ne este dăruită prin harul
lui Dumnezeu, care se sprijină pe
dorința noastră de a descoperi și de a
alege ceea ce este mai bun din ceea
ce ne înconjoară. De aceea,
posedarea acestor virtuți ne face mai
liberi, transformându-ne treptat în
persoane flexibile, capabile să
descopere modalitatea de a face
binele în cele mai diverse situații.



Virtuțile ne eliberează pentru că ne
oferă libertatea de a alege între
diferitele mijloace care ni se
prezintă. Viciile, în schimb, sunt
rigide, deoarece ele creează
automatisme și reacții greu de
controlat sau de abandonat.

Identificarea cu Cristos, spre care ne
conduce Duhul Sfânt, presupune
dobândirea și consolidarea virtuților
pe care Isus ni le-a învățat: atât a
celor teologale, cât și a celor morale.
Ne-am oprit asupra virtuților morale,
deoarece acestea ordonează lumea
interioară a sentimentelor, care sunt
esențiale în viața creștină. Cu toate
acestea, motorul și rădăcina tuturor
acestor virtuți este caritatea, iubirea.
Fără iubire, toate celelalte virtuți ar
apărea ca o povară care îngrădește
libertatea. Când cineva dorește
sincer să trăiască pentru gloria
Tatălui, așa cum a trăit Cristos,
această iubire îi va ghida alegerile cu
blândețe, astfel încât acestea să



devină din ce în ce mai
asemănătoare cu ale lui Isus.
Porunca pe care Isus i-a amintit-o
cărturarului – aceea de a-L iubi pe
Dumnezeu cu toată inima ta și cu
toată puterea ta – este incompatibilă
cu o ascultare forțată. Dumnezeu are
nevoie de copii care să-și asume
sarcinile cu bucurie, simțind așa cum
simțea Isus Cristos.

[1] Papa Francisc, Angelus, 25
octombrie 2020.

[2] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1764.

[3] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1767.

[4] Papa Francisc, Predică, 6 aprilie
2019.



[5] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 74.

Ángel Rodríguez Luño

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-

umani-foarte-divini-iii/ (22.12.2025)

https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-iii/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-iii/

	Foarte umani, foarte divini (03): Să căutăm sentimentele lui Cristos

