
opusdei.org

Foarte umani, foarte
divini (02): Drumul
se află în noi înșine.
Credință, speranță și
iubire.

Harul botezului, virtuțile
teologale sau demnitatea
noastră de copii: iată forțe ce ne
conduc la Dumnezeu.

05.12.2024

O căutare neîncetată a lui
Dumnezeu. Așa a fost viața sfântului
Augustin: o căutare pasionată, care



nu găsea întotdeauna căile ce-l
duceau cu adevărat la El. În anii
tinereții sale, îl mișca puternic
interesul pentru literatură și
admirația pe care o stârneau în
ceilalți abilitățile sale retorice.
Uneori, însă, impulsurile sale îl
îndepărtau mai degrabă de
Dumnezeu și chiar a adoptat moduri
de gândire aflate la antipozii
credinței creștine. Totuși, căutarea
adevărului și lectura Sfintei Scripturi
l-au apropiat treptat de creștinism.
Poate având în minte acest proces și
după ce a cunoscut multe persoane
înțelepte cu care a împărtășit
neliniștile, dar care nu au ajuns la
Cristos, sfântul Augustin a scris că,
oricât de corecte ar fi
raționamentele, „nu toți găsesc
drumul. Înțelepții lumii înțeleg că
Dumnezeu este o viață veșnică,
imuabilă, dar Îl văd de la distanță
(...). Fiul lui Dumnezeu, care este
mereu Adevărul și Viața în Tatăl,
asumându-Și umanitatea, a devenit



calea pentru noi, cei care nu aveam
unde să mergem spre adevăr.
Urmează-L pe El, omul, și vei ajunge
la Dumnezeu” [1].

Ajungem la Dumnezeu prin Cristos

Poate nu este greu de înțeles că pe
Dumnezeu Îl căutăm și că El ne
așteaptă la sfârșitul călătoriei. La fel
se întâmplă și cu originea:
descoperim în noi un impuls și
bănuim că vine de la El. Totuși, poate
fi mai complicat să experimentăm că
Dumnezeu este și calea: la
Dumnezeu se ajunge prin El. Și
tocmai pentru ca noi să putem
parcurge această cale, L-a trimis pe
Fiul Său în lume; pe El nu doar că
putem să-L ascultăm, să-L privim sau
să-L atingem, dar putem chiar să
participăm la viața Sa. Isus „nu S-a
limitat să ne arate calea pentru a-L
găsi pe Dumnezeu, o cale pe care am
putea-o urma noi înșine, ascultându-i
cuvintele și imitându-i exemplul. Mai



degrabă, pentru a ne deschide poarta
eliberării, Cristos Însuși a devenit
calea: «Eu sunt calea» (In 14, 6)” [2].

Liturgia Bisericii o confirmă, când, la
finalul rugăciunii euharistice,
preotul proclamă ridicând pâinea și
vinul: „Prin Cristos, cu Cristos și în
Cristos…”. La Dumnezeu putem
ajunge doar prin Cristos, cu Cristos și
în Cristos. Persoana Sa este calea pe
care trebuie să o urmăm, adevărul cu
care putem ajunge la țelul nostru și
viața în care putem trăi propria
noastră viață. De aceea, de la prima
dată în Cenacol, fiecare celebrare a
Euharistiei culminează cu
împărtășirea cu trupul lui Isus:
Dumnezeu Se face hrană pentru
drum; drumul care este El Însuși.

Alege această cale și viața îți va
deveni plină. „Credința se naște din
întâlnirea cu Dumnezeul cel viu care
ne cheamă (...). Ea se prezintă ca o
lumină pe drum, care ne orientează



pașii în timp” [3]. Sfântul Josemaría
savura cu deosebită plăcere
certitudinea că L-a găsit pe Cristos,
același din Evanghelie: „Isus este
calea. El a lăsat pe pământ urmele
clare ale pașilor Săi (...). Ce-mi place
s-o repet! Isus Cristos, același care a
fost ieri pentru apostoli și pentru cei
care Îl căutau, trăiește astăzi pentru
noi” [4].

Trei raze de lumină

Evanghelia după Ioan spune despre
Ioan Botezătorul că „a venit ca
martor, pentru a da mărturie despre
Lumină, ca toți să creadă prin el. El
nu era Lumină, ci mărturisitorul
Luminii” (In 1, 6-8). Această Lumină
despre care Ioan mărturisea vrea să
se manifeste și în fiecare botezat. De
fapt, dacă Cristos este „Lumină din
Lumină”, cum proclamăm într-una
dintre versiunile Crezului, putem
spune că și creștinii care Îl primesc și
„cred în numele Său” (In 1, 12) sunt,



la rândul lor, lumină din această
Lumină. De aceea, când cerem de la
Dumnezeu lumină pentru a vedea,
cerem de fapt să fim și noi, ca Ioan
Botezătorul, mărturisitori ai Luminii
în lume.

Nu ne este suficientă doar fulgerarea
care ne-a permis să pornim pe drum;
nici razele de lumină care ne ajută să
ne orientăm în viață. Avem nevoie de
o lumină care să ne însoțească din
interior. Avem nevoie de o putere
care să aprindă și să înnoiască
lumina noastră. Aceasta este lucrarea
virtuților teologale în sufletul nostru:
credința, speranța și iubirea, ca trei
fascicule de lumină, ca cele trei
culori fundamentale ale vieții lui
Dumnezeu în noi. Aceste trei virtuți,
de fapt „adaptează facultățile omului
pentru a participa la natura divină” 
[5]; prin ele „Domnul nostru ne face ai
Săi, ne divinizează” [6].



Credința, speranța și iubirea
corespund, într-un sens, celor „trei
dimensiuni ale timpului: ascultarea
credinței primește Cuvântul care
vine din veșnicie și, proclamându-l în
istorie, se transformă în iubire, în
prezent, deschizând astfel poarta
speranței” [7]. Credința ne precedă: ne
spune de unde venim, dar și unde
mergem; nu este doar amintirea
trecutului, ci și lumina care
luminează viitorul: ne deschide spre
speranță, ne proiectează spre viață.
Iar în centrul firului întins între
aceste două puncte se află caritatea,
iubirea, care se trăiește întotdeauna
în prezent. Cu puterea credinței și
încrederea în speranță, ne putem
spune: „aici și acum, în această
persoană, în această situație, pot fi,
cu toate limitările mele, lumina lui
Dumnezeu, iubirea lui Dumnezeu”.

Noutatea vine dintr-o viață cu El



„Lumea suferă o mare nevoie, copii
mei – spunea într-o ocazie sfântul
Josemaría – pentru că milioane și
milioane de suflete nu Îl cunosc pe
Dumnezeu, nu au văzut încă lumina
Mântuitorului. Fiecare dintre voi
trebuie să fie, așa cum vrea Domnul,
« quasi lucernae lucenti in caliginoso
loco, ca o lampă aprinsă în mijlocul
întunericului»” [8].

Lumina acestei lămpi provine din
două surse. Prima ne aparține prin
simplul fapt că am fost creați după
chipul și asemănarea lui Dumnezeu.
Această sursă nu ne părăsește
niciodată și se manifestă prin
capacitatea noastră de a înțelege
adevărul, prin dorința noastră de a
alege binele și, chiar mai profund,
prin demnitatea noastră, care
provine din faptul că am fost făcuți
de un Creator infinit de înțelept, plin
de iubire, liber, nu de un simplu
accident al întâmplării. La această
sursă de lumină se adaugă torentul



„regenerării realizate prin Botezul
nostru, care face ca fiecare creștin să
aibă, ontologic, o viață nouă care
pulsează în el” [9]. Acest sacrament
vindecă rana păcatului moștenit de
la părinții noștri și ne face mai
capabili de a lumina lumea din jurul
nostru.

Aceste două mari surse – fiind creați
după chipul lui Dumnezeu și Botezul
nostru – ne îndeamnă să reflectăm
lumina lui Dumnezeu. Când un
învățător al legii, ascunzându-se de
ceilalți, s-a apropiat de Isus pentru a-
L întreba cum să trăiască cu adevărat
aproape de Dumnezeu, El i-a
răspuns: „Cel care lucrează conform
adevărului vine la lumină” (In 3,21).
De asemenea, acțiunile noastre,
ghidate de milostivirea lui
Dumnezeu, generează lumină dacă
ne lăsăm conduși de bunătatea
noastră și de harul Său, dacă ne
debarasăm de ceea ce ne îndeamnă
uneori să mergem într-o direcție



opusă. Această familiaritate cu
lumina lui Dumnezeu, această
ușurință de a alege bunurile mai
mari în locul celor aparente, se
transformă treptat într-o
„connaturalitate între om și
adevăratul bine. O astfel de
connaturalitate se bazează și se
dezvoltă în atitudinile virtuozităților
omului: prudența și celelalte virtuți
cardinale, dar mai ales virtuțile
teologale ale credinței, speranței și
iubirii” [10].

Identificarea cu Isus Cristos constă în
dezvoltarea, prin harul și primirea
pe care o oferim Lui în sufletul
nostru, a acestei connaturalități tot
mai mari cu El, astfel încât să putem
ajunge să avem aceleași sentimente
ca și El (cf. Flp 2,5), aceleași atitudini
ca și El. Cu cât avansăm în
apropierea noastră de Isus, cu atât
mai mult înțelegem că sfințenia
căutată nu constă în lupta de a atinge
un anumit standard moral, ci în a



parcurge un drum de încredere
alături de Dumnezeu, prin care
simțim cu El, suferim cu El, trăim cu
El. Sfântul Josemaría o ilustra
perfect: „În momentele de oboseală
și de descurajare, du-te cu încredere
în fața Domnului, spunându-I,
asemenea prietenilor noștri: «Isuse,
Tu știi ce trebuie să faci... înainte de
a începe lupta, eu sunt deja obosit»” 
[11]. Aceasta este responsabilitatea
creștinului: să răspundă împreună cu
El: „Isuse, iată-mă. Cu Tine. Tu știi ce
trebuie să faci…”

Astfel înțeleasă, viața creștină nu
constă în a adera la un sistem de idei,
ci în a-ți pune încrederea într-o
persoană: în Cristos. Așa au trăit
mulți bărbați și femei de-a lungul
istoriei. Astăzi nu avem nici un alt
mesaj, nici alte mijloace. Ca și ei,
sarcina noastră este să luminăm
lumea din interior, așa cum scrierile
primelor secole descriau grafic:
„Creștinii sunt în lume ceea ce este



sufletul în trup (...). Locul pe care
Dumnezeu le-a dat este atât de
important încât nu li se permite să-l
părăsească” [12]. A fi sufletul lumii –
aceasta este calea noastră, iar calea o
avem în noi înșine. Este Isus Cristos,
care vrea ca noi să fim, ca și El,
foarte umani și foarte divini.

[1] Sfântul Augustin, Predici 141, nr.
1-4.

[2] Congregația pentru Doctrina
credinței, scrisoare Placuit Deo, nr.
11.

[3] Papa Francisc, Litt. enc. Lumen
fidei, nr. 4.

[4] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 127.

[5] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1812.



[6] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 98.

[7] J. Ratzinger, Communio. Un
programa teológico y eclesial,
Encuentro, Barcelona 2013, p. 303.

[8] Sfântul Josemaría, note luate cu
prilejul unei reuniuni familiale, 2
iunie 1974.

[9] Fernando Ocáriz, «Vocația la Opus
Dei ca vocație în Biserică», în El Opus
Dei en la Iglesia, Rialp, Madrid, 2001,
p. 173.

[10] Sfântul Ioan Paul al II-lea, Litt.
enc. Veritatis splendor, nr. 64.

[11] Sfântul Josemaría, Forja, nr. 244.

[12] Scrisoare către Diognet, VI.

Carlos Ayxelà



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-
umani-foarte-divini-ii-drumul-se-afla-

in-noi-insine/ (18.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-ii-drumul-se-afla-in-noi-insine/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-ii-drumul-se-afla-in-noi-insine/
https://opusdei.org/ro-ro/article/foarte-umani-foarte-divini-ii-drumul-se-afla-in-noi-insine/

	Foarte umani, foarte divini (02): Drumul se află în noi înșine. Credință, speranță și iubire.

