
opusdei.org

Exemple de credință
(V): Maria, model și
maestră a credinței

Maica noastră ne învață să fim
complet deschiși voinței divine,
chiar dacă aceasta este
misterioasă. De aceea, ea este
maestră a credinței.

28.08.2025

După ce am meditat asupra
diferitelor aspecte ale credinței prin
contemplarea vieții unor mari figuri
ale Vechiului Testament — Abraham,
Moise, David și Ilie —, continuăm să



parcurgem această istorie a credinței
noastre și alături de personajele
Noului Testament, unde, cu Cristos,
Revelația ajunge la plinătatea și
împlinirea sa: „După ce Dumnezeu a
vorbit în vechime în multe rânduri și
în multe feluri părinților noștri prin
profeți, în zilele acestea, care sunt
ultimele, ne-a vorbit prin Fiul”[1].

Icoană desăvârșită a credinței

„Când a venit plinirea timpului,
Dumnezeu L-a trimis pe Fiul Său,
născut din femeie, născut sub
Lege”[2]. În atitudinea de credință a
Preasfintei Fecioare s-a concentrat
toată speranța Vechiului Testament
în venirea Mântuitorului: „în Maria
(…) se împlinește lunga istorie de
credință a Vechiului Testament, care
cuprinde istoria atâtor femei
credincioase, începând cu Sara,
femei care, alături de patriarhi, au
fost martore împlinirii promisiunilor
lui Dumnezeu și apariției vieții



noi”[3]. Asemenea lui Abraham —
„părintele nostru în credință”[4]—,
care și-a părăsit țara încrezător în
promisiunea lui Dumnezeu, Maria se
abandonează cu încredere deplină în
cuvântul pe care i-l vestește Îngerul,
devenind astfel model și mamă a
credincioșilor. Fecioara, „icoană
desăvârșită a credinței”[5], a crezut
că nimic nu este imposibil pentru
Dumnezeu și a făcut posibil ca
Cuvântul să locuiască între oameni.

Mama noastră este model de
credință. „Prin credință, Maria a
primit cuvântul Îngerului și a crezut
în vestea că va fi Mama lui
Dumnezeu în ascultarea dăruirii sale
(cf. Lc 1, 38). La vizita făcută
Elisabetei, a înălțat cântarea sa de
laudă către Atotputernicul pentru
minunile pe care le face în cei ce se
încred în El (cf. Lc 1, 46-55). Cu
bucurie și cutremur a născut pe
unicul său Fiu, păstrând neatinsă
fecioria (cf. Lc 2, 6-7). Încrezătoare în



soțul său Iosif, L-a dus pe Isus în
Egipt ca să-L salveze de persecuția lui
Irod (cf. Mt 2, 13-15). Cu aceeași
credință L-a urmat pe Domnul în
predicarea Sa și a rămas cu El până
la Calvar (cf. In 19, 25-27). Prin
credință, Maria a gustat roadele
învierii lui Isus și, păstrând toate
amintirile în inima sa (cf. Lc 2,
19.51), le-a transmis Celor
Doisprezece, adunați împreună cu ea
în Cenacol pentru a primi Duhul
Sfânt (cf. Fap 1, 14; 2, 1-4)”[6].

Preasfânta Fecioară a trăit credința
într-o existență pe deplin umană, cea
a unei femei obișnuite. „În viața ei
pământească nu i-au fost cruțate
Mariei nici experiența durerii, nici
oboseala muncii, nici clar-obscurul
credinței. Acelei femei din popor
care, într-o zi, a izbucnit în laude
către Isus exclamând: «fericit sânul
care Te-a purtat și pieptul la care ai
supt», Domnul îi răspunde: «Mai
degrabă, fericiţi sunt aceia care



ascultă cuvântul lui Dumnezeu şi-l
păstrează» (Lc 11, 27-28). Era o laudă
adusă Mamei Sale, fiat-ului ei (Lc 1,
38), acel „fie” sincer, dăruit, împlinit
până la ultimele consecințe, care nu
s-a manifestat în acțiuni
spectaculoase, ci în jertfa ascunsă și
tăcută a fiecărei zile”[7].

Preasfânta Fecioară „trăiește în
întregime din și în raport cu Domnul;
este în atitudine de ascultare, atentă
să perceapă semnele lui Dumnezeu
pe drumul poporului Său; este
inserată într-o istorie de credință și
de speranță în promisiunile lui
Dumnezeu, care constituie țesătura
existenței sale”[8].

Maestră a credinței

Prin credință, Maria a pătruns în
Misterul lui Dumnezeu Unul și Întreit
așa cum nu i-a fost dat niciunei alte
creaturi și, ca „mamă a credinței
noastre”[9], ne-a făcut părtași la
această cunoaștere. „Nu vom



aprofunda niciodată destul acest
mister de nespus; nu-I vom putea
mulțumi îndeajuns Mamei noastre
pentru această familiaritate pe care
ne-a dăruit-o cu Preasfânta
Treime”[10].

Fecioara este maestră a credinței.
Întregul parcurs al credinței în
existență își are prototipul în Sfânta
Maria: angajamentul față de
Dumnezeu și conformarea
circumstanțelor vieții obișnuite la
lumina credinței, chiar și în
momentele de întuneric. Mama
noastră ne învață să fim complet
deschiși voinței divine „chiar dacă
este misterioasă, chiar dacă adesea
nu corespunde voinței proprii și este
o sabie care străpunge sufletul, așa
cum va spune profetic bătrânul
Simeon Mariei, în momentul
prezentării lui Isus la Templu (cf. Lc
2, 35)”[11]. Încrederea ei deplină în
Dumnezeul credincios și în
promisiunile Sale nu scade, chiar



dacă cuvintele Domnului sunt greu
sau aparent imposibil de primit.

De aceea, „dacă credința noastră este
slabă, să alergăm la Maria”[12]. În
întunericul Crucii, credința și
docilitatea Fecioarei dau un rod
neașteptat. „În Ioan, Cristos îi
încredințează Mamei Sale pe toți
oamenii și în special pe discipolii Săi:
pe cei care aveau să creadă în
El”[13].

Maternitatea ei se extinde la întreg
Trupul Mistic al Domnului. Isus ne-o
dă ca Mamă, ne pune sub grija ei, ne
oferă mijlocirea ei. Din acest motiv
Biserica îi invită mereu pe
credincioși să se îndrepte cu o
devoțiune deosebită către Maria.

Fragilitatea noastră nu este un
obstacol pentru har. Dumnezeu o ia
în calcul și, de aceea, ne-a dat o
Mamă. „În această luptă pe care
discipolii lui Isus trebuie s-o ducă —
toți noi, toți discipolii lui Isus trebuie



să purtăm această luptă —, Maria nu-
i lasă singuri; Mama lui Cristos și a
Bisericii este mereu cu noi. Mereu
merge cu noi, este cu noi (...), ne
însoțește, luptă alături de noi, îi
sprijină pe creștini în lupta împotriva
forțelor răului”[14].

Din școala credinței, Fecioara este
cea mai bună maestră, pentru că a
rămas mereu într-o atitudine de
încredere, de deschidere, de viziune
supranaturală, în fața a tot ceea ce se
întâmpla în jurul ei. Așa ne-o
prezintă Evanghelia: „«Maria păstra
toate aceste lucruri, meditându-le în
inima ei»[15]. Să ne străduim și noi s-
o imităm, vorbind cu Domnul, într-
un dialog îndrăgostit, despre tot ceea
ce ni se întâmplă, chiar și despre cele
mai mărunte evenimente. Să nu
uităm că trebuie să le cântărim, să le
prețuim, să le privim cu ochi de
credință, pentru a descoperi Voia lui
Dumnezeu”[16]. Drumul credinței
sale, deși diferit, este asemănător cu



al fiecăruia dintre noi: sunt momente
de lumină, dar și momente de
oarecare întuneric față de Voia
divină: când L-au găsit pe Isus în
Templu, Maria și Iosif „nu au înțeles
ceea ce le spusese”[17]. Dacă,
asemenea Fecioarei, primim darul
credinței și ne punem toată
încrederea în Domnul, vom trăi
fiecare situație cum gaudio et pace —
cu bucuria și pacea fiilor lui
Dumnezeu.

A o imita pe Maria în credință

„Astfel, în Maria, drumul de credință
al Vechiului Testament este asumat
în urmarea lui Isus și se lasă
transformat de El, intrând să facă
parte din privirea unică a Fiului lui
Dumnezeu întrupat”[18]. La Buna
Vestire, răspunsul Fecioarei rezumă
credința ei ca angajament, ca
dăruire, ca vocație: „iată slujitoarea
Domnului, fie mie după cuvântul
tău”[19]. Precum Sfânta Maria,



creștinii trebuie să trăim „îndreptați
spre Dumnezeu, rostind acest fiat
mihi secundum verbum tuum (...) de
care depinde fidelitatea față de
vocația personală, unică și
netransmisibilă în fiecare caz, care
ne va face să fim colaboratori la
opera de mântuire pe care
Dumnezeu o împlinește în noi și în
întreaga lume”[20].

Dar cum să răspundem mereu cu o
credință la fel de fermă ca a Mariei,
fără a ne pierde încrederea în
Dumnezeu? Imitând-o, străduindu-
ne ca în viața noastră să fie prezentă
acea atitudine lăuntrică a ei în fața
apropierii lui Dumnezeu: nu trăiește
frică sau neîncredere, ci „intră într-
un dialog intim cu Cuvântul lui
Dumnezeu care i-a fost vestit; nu îl
consideră superficial, ci se oprește, îl
lasă să pătrundă în mintea și în
inima ei pentru a înțelege ce dorește
Domnul de la ea, sensul vestirii”[21].



Asemenea Fecioarei, să încercăm să
adunăm în inima noastră toate
evenimentele care ni se întâmplă,
recunoscând că toate provin din Voia
lui Dumnezeu. Maria privește în
profunzime, reflectează, meditează și
astfel înțelege diferitele evenimente
din acea înțelegere pe care numai
credința o poate da. O, de-ar fi
aceasta — cu ajutorul Mamei noastre
— răspunsul nostru.

A o imita pe Maria, a ne lăsa conduși
de ea de mână, a contempla viața ei
ne conduce și la a trezi în cei din
jurul nostru — familie și prieteni — o
mai mare deschidere către lumina
credinței: prin exemplul unei vieți
coerente, prin convorbiri personale,
de prietenie și de încredere, prin
doctrina necesară, pentru a-i ajuta
să-L întâlnească personal pe Cristos
prin sacramente și practicile de
pietate, în muncă și în odihnă. „Dacă
ne identificăm cu Maria, dacă îi
imităm virtuțile, vom putea face ca



Cristos să se nască, prin har, în
sufletul multora care se vor
identifica cu El prin lucrarea Duhului
Sfânt. Dacă o imităm pe Maria, într-
un anumit fel vom participa la
maternitatea ei spirituală. În tăcere,
ca Doamna Noastră; fără să se
observe, aproape fără cuvinte, prin
mărturia integră și coerentă a unei
conduite creștine, prin generozitatea
de a repeta fără încetare un fiat care
se reînnoiește ca ceva intim între noi
și Dumnezeu”[22].

***

Privind spre Maria, să-I cerem să ne
ajute să trăim din credință și să-L
recunoaștem pe Isus prezent în viața
noastră: credință că nimic nu se
compară cu Iubirea lui Dumnezeu
care ne-a fost dăruită; credință că nu
există imposibil pentru cel care
lucrează pentru Cristos și cu El în
Biserica Sa; credință că toți oamenii
se pot întoarce la Dumnezeu;



credință că, în ciuda propriilor
mizerii și înfrângeri, ne putem ridica
în întregime cu ajutorul Său și al
celorlalți; credință în mijloacele de
sfințire pe care Dumnezeu le-a așezat
în Opera Sa, în valoarea
supranaturală a muncii și a
lucrurilor mici; credință că putem
readuce această lume la Dumnezeu
dacă mergem mereu de mâna Lui. În
definitiv, credință că Dumnezeu îl
așază pe fiecare în cele mai bune
împrejurări — de sănătate sau de
boală, de situație personală, de
context profesional etc. — pentru ca
să ajungem sfinți, dacă răspundem
prin lupta noastră zilnică.

„Isus Cristos pune această condiție:
să trăim din credință, pentru că apoi
vom fi capabili să mutăm munții. Și
sunt atâtea lucruri de mutat... în
lume și, mai întâi, în inima noastră.
Atâtea obstacole în calea harului!
Credință, așadar; credință cu fapte,
credință cu sacrificiu, credință cu



umilință. Pentru că credința ne face
creaturi atotputernice: și tot ceea ce
veți cere în rugăciune, dacă aveți
credință, veți primi (Mt 21, 22)”[23].
Împinși de forța credinței, îi spunem
lui Isus: „Doamne, cred! Dar ajută-mă
să cred mai mult și mai bine!” Și
îndreptăm și această rugăciune către
Sfânta Maria, Maica lui Dumnezeu și
Mama noastră, Maestră a credinței:
„Fericită ești tu, care ai crezut,
pentru că se vor împlini cele ce ți-au
fost spuse din partea Domnului (Lc 1,
45)”[24]. „Maică, ajută-ne
credința!”[25].

[1] Evr 1, 1-2.

[2] Gal 4, 4.

[3] Francisc, Scrisoare enciclică 
Lumen fidei, 29-VI-2013, nr. 58.



[4] Misalul Roman, Rugăciunea
euharistică I.

[5] Francisc, Scrisoare enciclică 
Lumen fidei, 29-VI-2013, nr. 58.

[6] Benedict al XVI-lea, Motu proprio 
Porta fidei, 11-X-2011, nr. 13.

[7] Sfântul Josemaría, E Cristos care
trece, nr. 172.

[8] Benedict al XVI-lea, Audiența
generală, 19-XII-2012.

[9] Francisc, Scrisoarea Enciclică 
Lumen fidei, nr. 60.

[10] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 276.

[11] Benedict al XVI-lea, Audiența
generală, 19-XII-2012.

[12] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 285.



[13] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 288.

[14] Francisc, Omilie, 15-VIII-2013.

[15] Lc 2, 19.

[16] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 285.

[17] Lc 2, 50.

[18] Francisc, Scrisoarea enciclică. 
Lumen fidei, 29-VI-2013, nr. 58.

[19] Lc 1, 38.

[20] Sfântul Josemaría, Convorbiri,
nr. 112.

[21] Benedict al XVI-lea, Audiența
generală, 19-XII-2012.

[22] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 281.

[23] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 203.



[24] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 204.

[25] Francisc, Carta enc. Lumen fidei,
29-VI-2013, n. 60.

Francisco Suárez – Javier Yániz
(iulie, 2013)

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

exemple-de-credinta-v-maria-model-si-
maestra-a-credintei/ (02.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/exemple-de-credinta-v-maria-model-si-maestra-a-credintei/
https://opusdei.org/ro-ro/article/exemple-de-credinta-v-maria-model-si-maestra-a-credintei/
https://opusdei.org/ro-ro/article/exemple-de-credinta-v-maria-model-si-maestra-a-credintei/

	Exemple de credință (V): Maria, model și maestră a credinței

