
opusdei.org

Exemple de credință
(II): Vocația și
misiunea lui Moise

Cel de-al doilea dintr-o serie de
articole despre personalitățile
din Sfânta Scriptură care ne
oferă un exemplu de adâncă
credință în Dumnezeu și în
înțelepciunea sa.

17.02.2015

Am văzut de ce credința lui Abraham
este un model de supunere și
încredere în Dumnezeu, într-o
asemenea măsură încât este numit,



în mod corect, tatăl tuturor
credincioșilor. [1] Acum vom privi la
câteva episoade din viața lui Moise,
prin care putem vedea credința ca pe
un angajament luat în fața lui
Dumnezeu.

Într-adevăr, viața lui Moise a fost, în
totalitate, un răspuns de credință la
revelația lui Dumnezeu. Citim astfel
în Scrisoarea către Evrei: Prin
credință a ieșit din Egipt, fără să se
teamă de mânia monarhului; el a
perseverat, ca și când L-ar fi văzut pe
Cel Ce este nevăzut. Prin credință a
instaurat Paștele și stropirea cu
sânge, pentru ca Nimicitorul să nu-i
omoare pe întâii lor născuți. Prin
credință a trecut poporul prin Marea
Roșie ca pe uscat. Când au încercat
însă și egiptenii lucrul acesta, s-au
înecat. [2]

Când Dumnezeu se apropie de noi,
invitându-ne să avem credință, nu ne
spune doar ce este adevărat; ni se dă



pe El Însuși. Acceptarea darului
credinței ne face să începem
călătoria spre Dumnezeu și să ne
dăm Lui, din dragoste, în totalitate.
„Dumnezeu te așteaptă! Deci,
oriunde te vei afla, trebuie să vrei să-
L imiți; să te unești cu El întru
bucurie, dragoste, entuziasm, chiar
dacă se întâmplă într-o zi – sau în
mod obișnuit – să faci lucrurile în
silă. Dumnezeu te așteaptă... și El te
vrea credincios Lui!" [3]

Răspunsul credinței dă lumină
întregii noastre vieți; mai mult, îi dă
conștiința unei misiuni. „Credința și
chemarea creștină ne afectează
existența nu doar în parte, ci în
totalitate. Relațiile noastre cu
Dumnezeu ne cer să ne dăruim Lui
în totalitate. Un credincios își vede
viața, în toate dimensiunile sale,
dintr-o nouă perspectivă: cea care ne
este dată de Dumnezeu." [4] Prin
urmare, credința „devine un nou
criteriu de înțelegere și



comportament care ne schimbă
întreaga viață." [5] A avea credință și
a te dărui Domnului într-o viață cu
misiune apostolică sunt două fețe ale
aceleiași monede.

Trăind prin lumina credinței

La nașterea lui Moise, faraonul a
ordonat uciderea tuturor pruncilor
băieți născuți din israeliți. Prin
credință, Moise... a fost ascuns trei
luni de părinții săi. [6] Această frază
sugerează că, prin credință, părinții
săi au înțeles că moartea copilului nu
era din voia Domnului, și că aceasta
le-a dat puterea să nu se supună
ordinului faraonului. Nu ar fi putut
să își imagineze tot ce avea să
depindă de această decizie. Când au
renunțat, potrivit acestei credințe, la
fiul lor, Providența Divină nu doar le-
a permis să îl vadă adoptat de către o
prințesă egipteană, dar i-a și permis
mamei sale să continue să îl
hrănească și să îl îngrijească. [7]



Moise a crescut în palatul faraonului
și a fost educat în toate științele
egiptene. Dar ceva s-a întâmplat care
i-a schimbat viața în mod radical.
Pentru a apăra un israelit, a ucis un
egiptean și a devenit un proscris. În
alegerea lui Moise de a lua partea
fratelui său israelit putem vedea o
decizie bazată pe o convingere de
credință, pe conștientizarea faptului
că face parte din poporul ales. Prin
credință a refuzat Moise, când a
crescut, să fie numit „fiul fiicei lui
Faraon", alegând mai degrabă să
sufere împreună cu poporul lui
Dumnezeu, decât se se bucure de
păcat pentru puțin timp. El a
considerat abuzul suferit pentru
Cristos ca fiind o bogăție mai mare
decât bogățiile Egiptului, pentru că el
își ațintise privirea la răsplata
viitoare. [8]

Prin lumina credinței, Moise a
recunoscut că a deveni parte din
ținta urii și disprețului suferite de



israeliți avea o valoare infinit mai
mare decât plăcerile materiale ale
Egiptului, plăceri care ar duce la o
rătăcire spirituală. „Eu îți voi spune
care sunt comorile omului, pentru ca
să nu le risipești: foame, sete,
căldură, frig, durere, necinste,
sărăcie, singurătate, trădare,
calomnie, închisoare..." [9]

Pentru a nu fi capturat de faraon,
Moise a trebuit să fugă din Egipt. Așa
a ajuns în pământul Midian din
Peninsula Sinai. Ar fi părut că bunele
sale intenții și grija sa pentru
prizonierii israelieni din Egipt nu i-
au adus nimic bun. Cu toate acestea,
oamenii nu sunt unicii actori din
istoria lumii, și nici măcar nu au
rolurile principale. Când Moise s-a
stabilit în noua sa țară și-ar fi putut
imagina, în mod rezonabil, că noua
sa viață va decurge în mod normal.
Dumnezeu a venit să îl întâmpine și
i-a dezvăluit misiunea pentru care a
fost destinat încă de la naștere.



Aceasta a urmat să îi fie vocația și să
îi definească sufletul.

Chemarea și răspunsul credinței

Misiunea lui Moise este creată în
contextul istoriei patriarhilor.
Dumnezeu, auzind gemetele copiilor
lui Israel oprimați în Egipt, și-a adus
aminte de legământul său cu
Abraham, cu Isaac și cu Iacov, [10] și
l-a ales pe Moise să îi elibereze
poporul din sclavie. Pentru a-și
respecta promisiunea dată lui
Abraham, Dumnezeu intervine iar în
istorie. În timp ce Moise păștea turma
lui ... Ietro, preotul din Midian ...
Domnul i S-a arătat într-o flacără de
foc care ieșea dintr-un tufiș. Moise s-a
uitat într-acolo și a văzut că, deși
tufișul ardea, totuși nu se mistuia.
Atunci Moise a zis: „Trebuie să mă
apropii ca să văd această priveliște
deosebită, de ce nu se mistuie tufișul."
Când Domnul a văzut că el s-a
apropiat să vadă, l-a chemat din tufiș.



[11] Povestea vocației lui Moise ne
prezintă elementele de bază care se
găsesc în fiecare chemare la a urma
planurile Domnului: Dumnezeu ia
inițiativa și se dezvăluie: îi
încredințează persoanei o misiune, și
promite sprijinul său pentru ca acea
persoană să o îndeplinească.

Dumnezeu deschide o cale într-un
mod extraordinar, și se adaptează
persoanei căreia îi vorbește. După ce
i-a atras atenția lui Moise cu tufișul
în flăcări, i se adresează pe nume, 
„Moise, Moise!" [12] Repetiția
numelui subliniază importanța a ce
se întâmplă și dă certitudine
chemării. Fiecare vocație include
această conștientizare a aparținerii
la Dumnezeu, a fi în mâinile Sale,
care duce la pace interioară pentru
acea persoană. Este ce a exprimat
Isaia în imnul său: Nu te teme, căci eu
te-am răscumpărat; te-am chemat pe
nume, ești al meu. [13] Sfântul
Josemaria rostea cu mare plăcere



aceste cuvinte, în combinație cu
răspunsul dat de Samuel: „Ecce ego,
quia vocasti me – Sunt aici pentru că
Tu m-ai chemat!" [14]

Chemarea lui Dumnezeu aduce cu ea
convingerea că vocația nu este doar
fantezie sau rod al imaginației.
Vocația lui Moise accentuează acest
al doilea aspect al chemării, prin
dezvăluirea modului în care
Dumnezeu se descrie: Eu sunt
Dumnezeul tatălui tău, Dumnezeul lui
Abraham, Dumnezeul lui Isaac și
Dumnezeul lui Iacov [15] – chiar
Acela în care au crezut strămoșii săi. 
Eu sunt cel ce sunt. [16] Fiecare
chemare divină include această
inițiativă de apropiere prin care
Dumnezeu se face cunoscut.

Am putea considera surprinzătoare
reacția lui Moise. Chiar dacă a văzut
minunea tufișului arzând, și fiind
sigur de ce se întâmplă, el începe să
găsească scuze: Cine sunt eu, să merg



la faraon? [17] Moise încearcă să
evite cererea Domnului - misiunea
care îi este încredințată - deoarece
este conștient de propriile lipsuri și
dificultatea sarcinii. Credința sa este
încă puțină, dar frica nu îl face să
fugă de prezența lui Dumnezeu.
Moise îi vorbește Domnului într-un
mod simplu și îi enumeră obiecțiile,
și îi permite lui Dumnezeu să își
arate puterea și să ofere o soluție
slăbiciuni sale.

În acest proces, Moise resimte
personal puterea lui Dumnezeu, care
începe să facă, prin el, unele dintre
miracolele pe care Moise le va
demonstra mai târziu faraonului.
[18] În acest fel, Moise a realizat că
limitările sale personale nu contează,
deoarece Domnul nu îl va abandona;
el a înțeles că Domnul va fi cel care îi
va elibera poporul din Egipt. Tot ce
trebuia să facă el, Moise, era să fie un
bun instrument. În orice chemare la
o adevărată viață creștină,



Dumnezeu o asigură pe acea
persoană de favoarea sa și își arată
apropierea: Voi fi cu tine. Aceste
cuvinte sunt repetate tuturor celor
care au primit o misiune grea în
folosul omenirii. [19]

Credința și fidelitatea față de
misiunea lui Dumnezeu

Moise, conștient de misiunea sa, a
fost întotdeauna ghidat de
încrederea în promisiunea lui
Dumnezeu de a-i lua pe cei din
poporul ales în Pământul
Făgăduinței, sigur că, cu ajutorul
Domnului, va putea să depășească
toate obstacolele. Prin credință a
instaurat Paștele și stropirea cu
sânge, pentru ca Nimicitorul să nu-i
omoare pe întâii lor născuți; prin
credință a trecut poporul prin Marea
Roșie ca pe uscat. Când au încercat
însă și egipteanii lucrul acesta, s-au
înecat. [20] Dar această credință nu
era fondată doar pe o chemare



primită în trecut; a fost hrănită, mai
degrabă, de un dialog simplu și umil
cu Dumnezeu. Dumnezeu este
invizibil, dar este făcut, într-un fel,
vizibil de către credință, deoarece
credința este un mod de a cunoaște
lucruri care nu pot fi văzute. [21]
Credința în Dumnezeu duce la
punerea în practică a vocației
personale - cu toate consecințele sale.

Deoarece credința este o realitate vie
și care trebuie să crească, dialogul
nostru cu Dumnezeu nu are sfârșit.
Rugăciunea dă putere credinței și ne
face conștienți de înțelesul
vocațional al propriei existențe. O
viață de credință care începe să se
dezvolte care leagă rugăciunea de
lucrurile de fiecare zi, ne îndeamnă
să ne dăruim altora și să ne
desfășurăm bogăția propriei vocații
în mijlocul vieții obișnuite. De aici
vine importanța învățatului de a se
ruga și de a îi învăța și pe alții să o
facă. Așa cum sfătuia Sfântul



Josemaría: „Multe lucruri, fie
materiale, tehnice, economice,
sociale, politice sau culturale, atunci
când sunt lăsate singure, sau în
mâinile celor cărora le lipsește
lumina credinței, devin obstacole
formidabile împotriva vieții
supranaturale. Formează un fel de
asociație închisă ostilă bisericii. Tu,
ca creștin și poate ca un cercetător,
scriitor, om de știință, politician sau
muncitor, ai datoria să sfințești acele
lucruri. Adu-ți aminte că întregul
univers – cum spune apostolul –
geme în durerile facerii, așteptând
eliberarea copiilor lui
Dumnezeu." [22]

Moise este, pe scurt, un exemplu
deosebit de bun al relației dintre
credință, fidelitate și eficacitate.
Moise este credincios și eficient
deoarece Dumnezeu este aproape de
el, iar Dumnezeu îi este aproape
deoarece Moise nu încearcă să scape
de privirea cercetătoare a Domnului,



ci Îi vorbește direct despre propriile
îndoieli, frici și slăbiciuni. Chiar și
atunci când totul pare pierdut, chiar
şi când oamenii abia salvați își fac un
vițel de aur pentru a-l idolatriza,
încrederea lui Moise în Dumnezeu îl
face să intervină pentru poporul său.
Atunci păcatul lor este transformat
în șansa unui nou început, ce arată
chiar mai clar Milostivirea
Domnului. [22] Deoarece Dumnezeu
„niciodată nu obosește să ierte, ci noi
suntem câteodată prea obosiți să
cerem iertare." [24]

Scrisoarea către Evrei descrie câteva
momente excepționale în care
credința lui Moise străluceşte. Dar
am putea să îi parcurgem toată viața
și să găsim mult mai multe episoade.
De exemplu, s-a supus și când a urcat
pe Muntele Sinai să ia Tablele Legii,
și când a stabilit și ratificat
Legământul lui Dumnezeu cu
poporul Său. Cea mai succintă și
exactă laudă este cea dată la sfârșitul



Deuteronomului: De atunci nu s-a
mai ridicat în Israel niciun alt profet
asemenea lui Moise, pe care Domnul
să-l fi cunoscut față în față. [25]

Viaţa lui Moise a fost marcată de
vocaţia sa unită inseparabil de
misiunea dată: Dumnezeu i-a cerut
lui Moise să îl elibereze și să îl
conducă poporul , să îl ducă din țara
aceea într-o țară în care curge lapte și
miere. [26] Eliberarea lui Israel
încredințată lui Moise prefigurează
răscumpărarea creștină – mântuirea
reală. Cristos este cel care, prin
moartea și învierea Sa, ne-a
răscumpărat din sclavia radicală a
păcatului, deschizându-ne calea către
adevăratul Tărâm al Făgăduinței,
raiul. Exodul din vechime este
îndeplinit, mai mult decât oriunde
altundeva în inimile noastre și
constă în răspunsul la grația divină.
„Omul vechi" face loc „omului nou;"
viața veche este părăsită, și acum
putem păși în cea nouă. [27] Iar acest



exod spiritual este o eliberare
completă, capabilă să reînnoiască
fiecare dimensiune personală și
socială.

Dacă ne urmăm vocația și ne ajutăm
prietenii să și-o urmeze pe a lor, vom
aduce tuturor oamenilor faptele
eliberatoare ale lui Cristos. După
cum a spus Sfântul Părinte, trebuie
să „învățăm să ieșim din noi înșine în
căutarea altora, să călătorim chiar
până la granițele existenței
noastre." [28] Ignem veni mittere in
terram, am venit să arunc foc pe
pământ, [29], a spus Domnul nostru,
referindu-se la dragostea sa aprinsă
pentru umanitate. Iar Sfântul
Josemaría s-a simțit obligat să
răspundă, cu gândul la întreaga
lume: Ecce ego, sunt aici!

S. Ausin – J. Yaniz

[1] Romani 4:11

[2] Evrei 4:11



[3] Sfântul Josemaria, Forja, 51

[4] Sfântul Josemaría, Es Cristo que
pasa, 46

[5] Benedict XVI, Motu Proprio Porta
Fidei, 11 octombrie 2011, nr. 6

[6] Evrei 11:23

[7] A se vedea Exodul 2:1-10

[8] Evrei 11:24-26

[9] Sfântul Josemaría, Drum, 194

[10] Exodul 2:24

[11] Exodul 3:1-4

[12] Exodul 3:4

[13] Isaia 43:1

[14] Sfântul Josemaría, Drum, 984. A
se vedea și comentariul asupra
acestui punct în istoria critico-
istorică editată de P. Rodríguez.



[15] Exodul 3:6

[16] Exodul 3:14

[17] Exodul 3:11

[18] A se vedea Exodul 4:1-9

[19] A se vedea Geneza 28:15; Iosua
1:5; etc.

[20] Evrei 11: 28-29

[21] A se vedea Evrei 11:1

[22] Sfântul Josemaría, Brazdă, 311

[23] Exodul 33:1-17

[24] Papa Francisc, Angelus, 17
martie 2013

[25] Deuteronom 34:10

[26] Exodul 3:8

[27] A se vedea Romani 6:4



[28] Papa Francisc, audiența din 27
martie 2013

[29] Luca 12:49

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/
exemple-de-credinta-ii-moise/

(31.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/exemple-de-credinta-ii-moise/
https://opusdei.org/ro-ro/article/exemple-de-credinta-ii-moise/

	Exemple de credință (II): Vocația și misiunea lui Moise

