
opusdei.org

Euharistia, mister al
credinței și al iubirii

Omilie a Sfântului Josemaría
despre Joia Mare și publicată în
volumul „Este Cristos care
trece”.

15.04.2025

Înainte de Sărbătoarea Paștelui, știind
Isus că îi venise ceasul să treacă din
lumea aceasta la Tatăl, iubindu-i pe ai
săi care erau în lume, i-a iubit până la
sfârșit. Acest verset din Sfântul Ioan
îl anunță pe cititorul Evangheliei sale
că ceva măreț se va întâmpla în acea
zi. Este un preambul tandru și



afectuos, paralel cu cel consemnat în
relatarea Sfântului Luca: Atât de mult
(cu ardoare) mi-am dorit, spune
Domnul, să mănânc Paștele acesta cu
voi înainte de pătimirea mea. Să
începem prin a cere încă de acum
Duhului Sfânt să ne pregătească,
pentru ca să înțelegem fiecare
expresie și fiecare gest al lui Isus
Cristos: deoarece vrem să trăim o
viață supranaturală, pentru că
Domnul ne-a arătat voința sa de a ni
se dărui pe sine însuși ca hrană
pentru suflet și pentru că
recunoaștem că numai El are cuvinte
de viață veșnică.

Credința ne face să mărturisim
împreună cu Simon Petru: am crezut
și am cunoscut că Tu ești Sfântul lui
Dumnezeu. Și tocmai acea credință,
îmbinată cu devoțiunea noastră, este
cea care în acele momente
transcendentale ne face să imităm
îndrăzneala lui Ioan: să ne apropiem
de Isus și să ne sprijinim capul pe



pieptul Învățătorului, care și-a iubit
cu ardoare pe ai lui și –tocmai am
auzit– avea să-i iubească până la
sfârșit.

Toate felurile de a spune lucrurile
sunt sărace, dacă se încearcă să se
explice, chiar și pe departe, misterul
din Joia Mare. Însă nu este greu de
imaginat parțial sentimentele Inimii
lui Isus Cristos în acea după-amiază,
ultima pe care a petrecut-o cu ai săi,
înainte de jertfa de pe Calvar.

Luați în considerare experiența, atât
de umană, a despărțirii dintre două
persoane care se iubesc. Ar dori să
fie întotdeauna împreună, dar
datoria –oricare ar fi ea– îi obligă să
se despartă. Dorința lor ar fi să
continue fără a se separa și nu pot.
Iubirea omului, oricât de mare ar fi,
este limitată, recurge la un simbol:
cei care își iau rămas-bun schimbă
între ei o amintire, poate o fotografie,
cu o dedicație atât de aprinsă, încât



este surprinzător că felicitarea nu
arde. Ei nu pot face mai mult de atât
pentru că puterea creaturilor nu
ajunge atât de departe cât dorința lor
de iubire.

Ceea ce noi nu putem face, o poate
Domnul. Isus Cristos, Dumnezeu
adevărat și Om adevărat, nu lasă un
simbol, ci realitatea: rămâne El
însuși. El va merge la Tatăl, dar va
rămâne cu oamenii. Nu ne va lăsa un
simplu cadou care să ne ajute să-i
evocăm memoria, o imagine care
tinde să se șteargă cu timpul, precum
fotografia care curând apare
încețoșată, îngălbenită și lipsită de
sens pentru cei care nu au fost
protagoniștii acelui moment plin de
dragoste. Sub specia pâinii și a
vinului El este cu adevărat prezent:
cu Trupul, Sângele, Sufletul și
Dumnezeirea Sa.

Bucuria din Joia Mare



Cât de bine se explică acum strigătul
neîncetat al creștinilor, în toate
timpurile, în fața Ostiei Sfinte! Cântă,
limbă, taina Trupului slăvit și a
Sângelui prețios, pe care Împăratul
tuturor neamurilor, născut dintr-o
Mamă roditoare, l-a vărsat pentru a
răscumpăra lumea. Este necesar să-l
adorăm cu evlavie pe acest
Dumnezeu ascuns: este același Isus
Cristos care s-a născut din Fecioara
Maria; același care a suferit, care a
fost jertfit pe Cruce; același din a
cărui coastă străpunsă a curs apă și
sânge.

Aceasta este banchetul sfânt, în care
se primește pe Cristos însuși; se
reînnoiește amintirea Pătimirii sale
și, împreună cu El, sufletul intră în
contact intim cu Dumnezeul său și
posedă arvuna gloriei viitoare.
Liturgia Bisericii a rezumat, în strofe
scurte, capitolele culminante ale
istoriei carității arzătoare, pe care
Domnul ne-o dăruiește.



Dumnezeul credinței noastre nu este
o ființă îndepărtată, care contemplă
cu indiferență soarta oamenilor:
eforturile lor, luptele și neliniştile
lor. Este un Tată care își iubește
copiii atât de mult încât trimite
Cuvântul, a doua Persoană a Sfintei
Treimi, pentru ca, întrupându-se, să
moară pentru noi și să ne
răscumpere. Același Tată iubitor care
acum ne atrage cu blândețe la Sine,
prin acțiunea Duhului Sfânt care
sălășluiește în inimile noastre.

Bucuria Joii Sfinte vine de acolo: din
înțelegerea faptului că Creatorul s-a
dezbordat de dragoste pentru
făpturile sale. Domnul nostru Isus
Cristos, de parcă toate celelalte
dovezi ale milostivirii sale nu ar fi
fost de ajuns, instituiește Euharistia
pentru ca noi să-l putem avem mereu
aproape și –în ceea ce nu putem
înțelege– pentru că, mișcat de
Iubirea sa, cel care nu are nevoie de
nimic, nu vrea să prescindă de noi.



Treimea s-a îndrăgostit de om, de
acel om ridicat la ordinea harului și
făcut după chipul și asemănarea lui;
l-a răscumpărat de păcat –de păcatul
lui Adam care a căzut asupra tuturor
descendenților săi și de păcatele
personale ale fiecăruia– și dorește cu
stăruință să locuiască în sufletul
nostru: cine mă iubește, va păzi
cuvântul meu; tatăl meu îl va iubi și
vom veni la el și ne vom face locuință
în el.

Euharistia și misterul Treimii

Acest curent trinitar de iubire față de
oameni se perpetuează într-un mod
sublim în Euharistie. Cu mulți ani în
urmă, cu toții am învățat la catehism
că Sfânta Euharistie poate fi
considerată ca Jertfă și ca Sacrament;
şi că Sacramentul ni se prezintă ca
Împărtăşanie şi ca o comoară în
altar: în Tabernacol. Biserica dedică
o altă sărbătoare misterului
euharistic, Trupului lui Cristos —



Corpus Christi— prezent în toate
tabernacolele din lume. Astăzi, în
Joia Mare, ne vom opri asupra Sfintei
Euharistii, ca Jertfă și hrană, asupra
Sfintei Liturghii și asupra Sfintei
Împărtășanii.

Vorbeam despre un curent trinitar de
iubire față de oameni. Și unde se
poate observa mai bine decât la
Liturghie? Întreaga Treime
acționează în jertfa sfântă a
altarului. De aceea îmi place atât de
mult să repet în rugăciunea colectei,
în cea secretă și în cea de după
împărtășanie acele cuvinte finale: 
Prin Cristos, Domnul nostru, Fiul tău
—ne adresăm Tatălui—, care fiind
Dumnezeu, împreună cu tine
viețuiește și domnește în unire cu
Duhul Sfânt, în toți vecii vecilor.
Amin.

La Liturghie, rugăciunea către Tatăl
este constantă. Preotul este un
reprezentant al Preotului veșnic, Isus



Cristos, care în același timp este
Jertfa. Iar acțiunea Duhului Sfânt la
Liturghie nu este neînsemnată sau
incertă. Datorită Duhului Sfânt, scrie
Sfântul Ioan Damaschinul, are loc
convertirea pâinii în Trupul lui
Cristos.

Această acțiune a Duhului Sfânt este
exprimată clar atunci când preotul
invocă binecuvântarea divină asupra
jertfei: Vino, sfințitorule atotputernic,
veșnic Dumnezeu, și binecuvântează
această jertfă pregătită numelui tău
sfânt, holocaustul care va da
Preasfântului Nume al lui Dumnezeu
slava care i se cuvine. Sfințirea, pe
care o implorăm, este atribuită
Duhului Sfânt, pe care Tatăl și Fiul
ni-l trimit. Recunoaștem de
asemenea această prezență activă a
Duhului Sfânt în sfânta jertfă atunci
când spunem, puțin înainte de
Împărtășanie: Doamne Isuse
Cristoase, Fiul Dumnezeului celui viu,
care prin voia Tatălui, în unire cu



Duhul Sfânt, ai dat viață lumii prin
moartea ta....

Întreaga Treime este prezentă în
jertfa Altarului. Prin voia Tatălui, cu
cooperarea Duhului Sfânt, Fiul se
oferă pe sine însuși ca dar de
răscumpărare. Să învățăm să tratăm
pe Preasfânta Treime, Dumnezeu
Unul și Întreit: trei Persoane divine
în unitatea substanței lor, a iubirii
lor, a acțiunii lor cu adevărat
sfințitoare.

Imediat după spălarea picioarelor,
preotul face această invocație: 
Primește, Sfântă Treime, această
jertfă pe care ți-o oferim în amintirea
Patimii, Învierii și Înălțării Domnului
nostru Isus Cristos. Iar, la sfârşitul
Liturghiei, se face o altă rugăciune
arzătoare către Dumnezeu Unul și
Întreit: Placeat tibi, Sancta Trinitas,
obsequium servitutis meae... să-ţi fie
plăcută, o Preasfântă Treime, tributul
slujirii mele; fă ca jertfa pe care eu,



nevrednicul, am oferit-o Majestății
tale, să fie primită; și te rog, prin mila
ta, ca aceasta să fie o jertfă de iertare
pentru mine și pentru toți cei pentru
care am oferit-o.

Liturghia –insist– este o acțiune
divină, trinitară, nu umană. Preotul
care celebrează slujește planului
Domnului, împrumutându-i trupul și
glasul; dar el nu acţionează în nume
propriu, ci in persona et in nomine
Christe, în Persoana lui Cristos şi în
numele lui Cristos.

Dragostea Treimii față de oameni
face posibil ca, din prezența lui
Cristos în Euharistie, să se nască
toate harurile pentru Biserică și
pentru omenire. Aceasta este jertfa
prorocită de Malahia: de la răsăritul
soarelui până la apus, mare este
numele meu între neamuri; și în orice
loc se va aduce numelui meu tămâie și
ofrandă curată. Este Jertfa lui Cristos,
oferită Tatălui cu colaborarea



Duhului Sfânt: o jertfă de o valoare
infinită, care veșnicește în noi
Răscumpărarea, pe care jertfele Legii
Vechi nu o puteau realiza.

Sfânta Liturghie în viața
creștinului

Sfânta Liturghie ne pune astfel în
fața tainelor primordiale ale
credinței, pentru că este însăși darul
Treimii făcut Bisericii. Astfel se
înțelege de ce Liturghia este centrul
și izvorul vieții spirituale a
creștinului. Este culmea tuturor
sacramentelor. Prin Liturghie, viața
harului, care a fost depozitată în noi
prin Botez și care crește, întărită prin
Miruire, se îndreaptă spre plinătatea
ei. Când participăm la Euharistie,
scrie Sfântul Chiril din Ierusalim, 
experimentăm spiritualizarea
îndumnezeitoare a Duhului Sfânt, care
nu numai că ne configurează cu
Cristos, așa cum se întâmplă la Botez,



ci ne cristifică pe deplin, asociindu-ne
la plinătatea lui Cristos Isus.

Revărsarea Duhului Sfânt, prin
cristificarea noastră, ne face să ne
recunoaștem pe noi înșine copii ai lui
Dumnezeu. Mângâietorul, care este
caritate, ne învață să ne contopim
întreaga viață cu această virtute; și 
consummati in unum, făcuți una cu
Cristos, putem fi între oameni ceea ce
Sfântul Augustin afirmă despre
Euharistie: un semn al unității, o
legătură a Iubirii.

Nu spun nimic nou dacă afirm că
unii creștini au o viziune foarte
săracă asupra Sfintei Liturghii, care
pentru alții este un simplu rit
exterior, dacă nu o convenție socială.
Și asta pentru că inimile noastre,
meschine, sunt capabile să trăiască
ca o rutină sau din obișnuință cea
mai mare dăruire a lui Dumnezeu
oamenilor. La Liturghie, în această
Liturghie pe care acum o celebrăm,



intervine în mod deosebit, repet,
Sfânta Treime. Pentru a corespunde
la atâta iubire, se cere din partea
noastră o dăruire totală, a trupului și
a sufletului: îl auzim pe Dumnezeu, îi
vorbim, îl vedem, îl gustăm. Iar când
cuvintele nu sunt suficiente, cântăm,
încurajându-ne limba –Pange,
lingua!– să proclame, în prezența
întregii omeniri, măreția Domnului.

A trăi Sfânta Liturghie înseamnă a
rămâne în continuă rugăciune; a ne
convinge că, pentru fiecare dintre
noi, aceasta este o întâlnire
personală cu Dumnezeu: adorăm,
lăudăm, cerem, mulțumim, ne
ispășim păcatele, ne purificăm, ne
simțim una în Cristos cu toți creștinii.

Poate că, uneori, ne-am întrebat cum
putem să corespundem la atâta
dragoste din partea lui Dumnezeu;
poate că am dorit să vedem expus cu
claritate un program de viață
creștină. Soluția este simplă și este la



îndemâna tuturor credincioșilor: să
participăm cu dragoste la Sfânta
Liturghie, să învățăm să-l tratăm pe
Dumnezeu la Liturghie, pentru că în
această Jertfă este cuprins tot ceea ce
Domnul dorește de la noi.

Permiteți-mi să vă reamintesc ceea
ce ați observat în atâtea ocazii:
derularea ceremoniilor liturgice.
Urmându-le pas cu pas, este foarte
posibil ca Domnul să ne facă pe
fiecare dintre noi să descoperim ce
trebuie să îmbunătățim în noi, ce
vicii trebuie să stârpim din noi și
cum trebuie să fie relația noastră
fraternă cu toți oamenii.

Preotul se îndreaptă spre altarul lui
Dumnezeu, Dumnezeul care
îmbucură tinerețea noastră. Sfânta
Liturghie începe cu un cântec de
bucurie, pentru că Dumnezeu este
aici. Este bucuria care, împreună cu
recunoștința și iubirea, se exprimă în
sărutul mesei altarului, simbol al lui



Cristos și amintire a sfinților: un
spațiu restrâns, sfințit pentru că pe
acest altar se confecționează
Sacramentul eficacității infinite.

Momentul Confiteor –Actul
penitențial– ne pune înaintea ochilor
nevrednicia noastră; nu amintirea
abstractă a vinovăției, ci prezența
foarte concretă a păcatelor și
greșelilor noastre. De aceea repetăm:
Kyrie eleison, Christe eleison,
Doamne, miluiește-ne; Cristoase,
miluiește-ne. Dacă iertarea de care
avem nevoie ar fi legată de meritele
noastre, în acest moment ar izbucni
în suflet o tristețe amară. Dar, prin
bunătatea dumnezeiască, iertarea ne
vine din mila lui Dumnezeu, pe care
deja îl slăvim –Mărire în cer lui
Dumnezeu!– pentru că Tu singur ești
sfânt, Tu singur Domn, Tu singur
Preaînalt, Isuse Cristoase, împreună
cu Duhul Sfânt, întru mărirea lui
Dumnezeu Tatăl!



Ascultăm acum Cuvântul Scripturii,
Epistola și Evanghelia, lumini ale
Duhului Sfânt, care vorbește cu
glasuri omenești pentru ca
inteligența noastră să cunoască și să
contemple, pentru ca voința să se
întărească și acțiunea să se
împlinească. Deoarece suntem un
singur popor care mărturisește o
singură credință, un singur Crez; un
popor adunat în unitatea Tatălui, a
Fiului și a Duhului Sfânt.

Apoi urmează, ofertoriul: pâinea și
vinul oamenilor. Nu este mult, dar
rugăciunea însoțește: primește-ne,
Doamne, când ne prezentăm în fața
Ta cu duh smerit și cu inima căită; și
fie ca jertfa pe care ți-o oferim astăzi,
o Doamne Dumnezeule, să ajungă în
prezența ta astfel încât să-ți fie
plăcută. Din nou apare amintirea
mizeriei noastre și dorința ca tot ceea
ce se înalță la Domnul să fie curat și
purificat: îmi voi spăla mâinile, iubesc
decorul casei tale.



În urmă cu o clipă, înaintea spălării
pe mâini, l-am invocat pe Duhul
Sfânt, cerându-i să binecuvânteze
Jertfa oferită Numelui său Sfânt.
Odată încheiată purificarea, ne
adresăm Sfintei Treimi –Suscipe,
Sancta Trinitas–, pentru ca ea să
accepte ceea ce prezentăm în
amintirea vieții, Patimii, Învierii și
Înălțării lui Cristos, în cinstea Mariei,
pururea Fecioară, în cinstea tuturor
sfinților.

Fie ca jertfa să fie spre folosul și
mântuirea tuturor –Orate, fratres, se
roagă preotul– pentru că această
jertfă este a mea și a voastră, a
întregii Sfinte Biserici. Rugați-vă,
fraților, chiar dacă sunteți puțini
prezenți; chiar dacă este prezent fizic
doar un singur creștin și chiar dacă
este prezent doar celebrantul: pentru
că orice Liturghie este holocaustul
universal, răscumpărarea tuturor
triburilor, limbilor, popoarelor și
națiunilor.



Toți creștinii, prin Comuniunea
Sfinților, primesc harurile fiecărei
Liturghii, fie că se oficiază în fața a
mii de oameni, fie că preotul este
ajutat de un copil, poate distras, ca
unic asistent. În orice caz, pământul
și cerul se unesc pentru a cânta
împreună cu Îngerii Domnului: 
Sanctus, Sanctus, Sanctus...

Aplaud și laud cu Îngerii: nu-mi este
greu, pentru că știu că sunt
înconjurat de ei, când oficiez Sfânta
Liturghie. Ei se închină Sfintei
Treime. După cum știu de asemenea
că, într-un fel, Sfânta Fecioară
intervine, prin unirea intimă pe care
o are cu Preasfânta Treime și pentru
că este Mama lui Cristos, a Trupului
și a Sângelui său: Mama lui Isus
Cristos, Dumnezeu adevărat și Om
adevărat. Isus Cristos, zămislit în
sânul Preasfintei Fecioare Maria fără
lucrarea bărbatului, doar prin
intervenția Duhului Sfânt, poartă
același Sânge al Mamei Sale: și acel



Sânge este cel care se oferă ca jertfă
răscumpărătoare, pe Calvar și la
Sfânta Liturghie.

Astfel se intră în rugăciunea
euharistică, cu încrederea filială care
îl cheamă pe Tatăl nostru 
Dumnezeule milostiv. Ne rugăm
pentru Biserică și pentru toți cei din
Biserică: pentru Papa, pentru familia
noastră, pentru prietenii și colegii
noștri. Iar catolicul, cu inimă
universală, se roagă pentru întreaga
lume, căci nimic nu poate fi exclus
din râvna lui entuziastă. Pentru ca
cererea să fie acceptată, ne amintim
și de slăvita pururea Fecioară Maria
și de o mână de oameni care au fost
primii în a-l urma pe Cristos și care
au murit pentru El.

Quam oblationem... Se apropie
momentul consacrării. Acum, la
Liturghie, este din nou Cristos cel
care acționează prin preot: Acesta
este Trupul meu. Acesta este potirul



Sângelui meu. Isus este cu noi! Cu
Transubstanțierea, se repetă infinita
nebunie divină, dictată de Iubire.
Când acel moment se va repeta
astăzi, fie ca fiecare dintre noi să știe
să-i spună Domnului, fără zgomotul
cuvintelor, că nimic nu ne va putea
despărți de El, căci disponibilitatea
Lui –neputincioasă– de a rămâne în
aparențele, atât de fragile!, pâinii și
vinului, ne-a convertit în sclavi
voluntari: praesta meae menti de te
vivere, et te illi semper dulce sapere,
fă ca eu să trăiesc mereu din tine și
să savurez mereu dulceața iubirii
tale.

Continuăm cu încă alte câteva cereri:
pentru că noi, oamenii, tindem
aproape întotdeauna să cerem:
pentru frații noștri răposați, pentru
noi înșine. Aici intră și toate
infidelitățile noastre, mizeriile
noastre. Povara este mare, dar El
vrea să o ducă în locul nostru și
împreună cu noi. Rugăciunea



Euharistică se încheie cu o altă
invocație îndreptată către Sfânta
Treime: per Ipsum, et cum Ipso, et in
Ipso..., prin Cristos, cu Cristos și în
Cristos, Iubirea noastră, Ție, Tată
Atotputernic, în unire cu Duhul
Sfânt, toată cinstea și mărirea în toți
vecii vecilor.

Isus este Calea, Mijlocitorul; în El,
totul; în afara lui, nimic. În Cristos,
învățați de El, îndrăznim să-l numim 
Tatăl nostru pe Cel Atotputernic: Cel
care a făcut cerul și pământul este
acel Tată iubitor care așteaptă fără
încetare ca noi să ne întoarcem la El,
fiecare ca un nou și constant fiu
risipitor.

Ecce Agnus Dei... Domine, non sum
dignus... Mergem să-l primim pe
Domnul. Pentru a primi pe pământ
diferite personalități de renume, se
recere o etichetă, un protocol:
lumini, muzică și costum de gală.
Pentru a-l găzdui pe Cristos în



sufletul nostru, cum trebui să ne
pregătim? Ne-am gândit vreodată
cum ne-am comporta dacă ne-am
putea împărtăși o singură dată în
viață?

Când eram copil, practica
împărtășirii frecvente nu era încă
larg răspândită. Îmi amintesc cum se
pregăteau pentru a se împărtăși:
exista o mare grijă în a pregăti bine
atât sufletul cât și trupul. Cel mai
bun costum, capul bine pieptănat,
trupul curat și îngrijit, și poate chiar
cu puțin parfum... erau gesturile
specifice îndrăgostiților, al sufletelor
fine și puternice, care știu să
răsplătească cu iubire Iubirea.

Cu Cristos în suflet, se încheie Sfânta
Liturghie: binecuvântarea Tatălui, a
Fiului și a Sfântului Duh ne însoțește
pe tot parcursul zilei, în sarcina
noastră simplă și normală de a sfinți
toate nobilele activități umane.



Participând la Sfânta Liturghie, veți
învăța cum să tratați pe fiecare
dintre Persoanele divine: pe Tatăl,
care îl naște pe Fiul; pe Fiul, care este
născut de Tatăl; pe Duhul Sfânt care
purcede din Tatăl și din Fiul. Tratând
cu oricare din cele trei Persoane,
tratăm cu un singur Dumnezeu; iar
tratând cu toate trei, cu Treimea,
tratăm de asemenea cu un singur
Dumnezeu unic și adevărat. Iubiți
Liturghia, copiii mei, iubiți Liturghia.
Și împărtășiți-vă cu poftă, chiar dacă
sunteți înghețați, chiar dacă emoțiile
nu răspund: împărtășiți-vă cu
credință, cu speranță, cu caritate
arzătoare.

Tratează-l pe Isus Cristos

Cine nu iubește Sfânta Liturghie, cine
nu se străduiește să o trăiască cu
seninătate și pace, cu devotament, cu
afecțiune, nu îl iubește pe Cristos.
Dragostea îi face pe cei îndrăgostiți
grijulii, plini de tact; le dezvăluie, ca



să aibă grijă de ele, detalii uneori
mici, dar care sunt întotdeauna
expresia unei inimi înflăcărate de
iubire. Așa trebuie să participăm la
Sfânta Liturghie. De aceea am bănuit
mereu că, cei care vor să asculte o
Liturghie scurtă și grăbită,
demonstrează și ei cu această
atitudine neelegantă că încă nu și-au
dat seama ce înseamnă Jertfa
Altarului.

Iubirea față de Cristos, care se
jertfește pentru noi, ne îndeamnă să
știm să găsim, odată ce s-a terminat
Liturghia, câteva minute pentru o
mulțumire personală, intimă, care
prelungește în tăcerea inimii cealaltă
mulțumire care este Euharistia. Cum
ar trebui să ne adresam lui, cum să-i
vorbim, cum ar trebui să ne
comportăm?

Viața creștină nu este alcătuită din
reguli rigide, pentru că Duhul Sfânt
nu călăuzește sufletele în masă, ci,



mai degrabă, revarsă în fiecare în
parte acele scopuri, inspirații și
afecțiuni care îl vor ajuta să
perceapă și să împlinească voința
Tatălui. Cred, însă, că în multe ocazii
miezul dialogului nostru cu Cristos,
al mulțumirii de după Sfânta
Liturghie, poate fi considerația că
Domnul este, pentru noi, Rege,
Doctor, Învățător și Prieten.

El este Rege și dorește să domnească
în inimile noastre de fii ai lui
Dumnezeu. Dar să nu ne imaginăm
regate omenești; Cristos nu domină și
nici nu caută să se impună, pentru că
nu a venit pentru a fi slujit, ci pentru a
sluji.

Împărăția lui este pacea, bucuria,
dreptatea. Cristos, Regele nostru, nu
așteaptă de la noi raționamente
deșarte, ci fapte, pentru că nu oricine
îmi zice: „Doamne! Doamne!” va intra
în Împărăția cerurilor, ci acela care



împlinește voința Tatălui meu, care
este în ceruri.

El este Medic și ne vindecă egoismul,
dacă lăsăm ca harul său să pătrundă
până în adâncul sufletului nostru.
Isus ne-a avertizat că cea mai gravă
boală este ipocrizia, mândria care ne
face să disimulăm propriile păcate.
Cu Doctorul, sinceritatea absolută
este esențială, explicând tot adevărul
și spunând: Domine, si vis, potes me
mundare, Doamne, dacă vrei –și Tu
vrei întotdeauna– poți să mă vindeci.
Îmi cunoști slăbiciunea; simt aceste
simptome și sufăr de aceste
slăbiciuni. Și îi arătăm cu simplitate
rănile; și puroiul, dacă există puroi.
Doamne, Tu care ai vindecat atâtea
suflete, fă ca, atunci când te am în
pieptul meu sau când te contemplu
în Tabernacol, să te recunosc ca
Medic divin.

El este Învățătorul unei științe pe
care doar El o posedă: aceea a iubirii



fără limite față de Dumnezeu și față
de toți oamenii. La școala lui Cristos
învățăm că existența noastră nu ne
aparține: El și-a dat viața pentru toți
oamenii și, dacă îl urmăm, trebuie să
înțelegem că nu ne putem însuși
propria viață într-un mod egoist, fără
să împărtășim suferințele altora.
Viața noastră îi aparține lui
Dumnezeu și trebuie să o trăim în
slujba lui, îngrijindu-ne cu
generozitate de sufletele celorlalți,
demonstrând, prin cuvântul și
exemplul nostru, profunzimea
exigențelor creștine.

Isus așteaptă ca noi să hrănim
dorința de a dobândi această
cunoaștere, ca să ne poată spune și
nouă: dacă îi este sete cuiva, să vină
la mine și să bea!. Și noi răspundem:
învață-ne să uităm de noi înșine,
pentru ca să ne gândim la tine și la
toate sufletele. În felul acesta
Domnul ne va conduce înainte cu
harul său, ca atunci când am început



să scriem –vă amintiți acele
bastonașe din copilărie, îndrumați de
mâna învățătorului?– și astfel vom
începe să savurăm bucuria de a ne
manifesta credința, care este deja un
alt dar de la Dumnezeu, tot cu urme
inconfundabile de purtare creștină,
unde toată lumea poate citi minunile
divine.

El este Prieten, Prietenul: vos autem
dixi amicos, spune El. El ne numește
prieteni și El a fost cel care a făcut
primul pas; El ne-a iubit primul.
Totuși, nu își impune afecțiunea: o
oferă. O arată cu cel mai clar semn
de prietenie: nimeni nu are o iubire
mai mare decât aceasta: ca cineva să-
și dea viața pentru prietenii săi. Era
prieten cu Lazăr și l-a plâns când l-a
văzut mort: și l-a înviat. Dacă ne
vede reci, lipsiți de chef, poate cu
rigiditatea unei vieți interioare care
se stinge, lacrimile lui vor fi viață
pentru noi: îți poruncesc, prietene,



ridică-te și umblă, ieși din acea viață
îngustă, care nu este viață.

Meditația noastră din Joia Mare se
termină. Dacă Domnul ne-a ajutat –
iar El este întotdeauna dispus, doar
trebuie să-i deschidem inimile– vom
fi îndemnați să răspundem în ceea ce
este cel mai important: iubirea. Și
vom ști să răspândim această caritate
printre ceilalți oameni, cu o viață de
slujire. V-am dat exemplu, insistă
Isus, vorbind ucenicilor săi după ce
le-a spălat picioarele, în noaptea
Cinei. Să înlăturăm din inimile
noastre mândria, ambiția și dorințele
de dominație; și, alături de noi și în
noi, vor domni pacea și bucuria,
înrădăcinate în sacrificiul personal.

În cele din urmă un gând filial și
iubitor pentru Maria, Mama lui
Dumnezeu și Mama noastră. Iertați-
mă că vă povestesc din nou o
amintire din copilăria mea: o
imagine care s-a răspândit mult în



regiunea din care provin, atunci
când Sfântul Pius al X-lea a promovat
practica împărtășirii dese. O
reprezenta pe Maria adorând Sfânta
Ostie. Astăzi, ca și atunci și ca
întotdeauna, Doamna Noastră ne
învață cum să-l tratăm pe Isus, cum
să-l recunoaștem și să-l întâlnim în
diferitele împrejurări ale zilei și, în
mod special, în acel moment suprem
–timpul se unește cu veșnicia– al
Jertfei Sfinte de la Sfânta Liturghie:
Isus, cu gest de preot veșnic, atrage la
sine toate lucrurile, pentru a le pune,
divino afflante Spiritu, cu suflul
Duhului Sfânt, în prezența Tatălui.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

euharistia-mister-al-credintei-si-al-
iubirii/ (11.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/euharistia-mister-al-credintei-si-al-iubirii/
https://opusdei.org/ro-ro/article/euharistia-mister-al-credintei-si-al-iubirii/
https://opusdei.org/ro-ro/article/euharistia-mister-al-credintei-si-al-iubirii/

	Euharistia, mister al credinței și al iubirii

