
opusdei.org

Educarea în
cumpătare şi
sobrietate (1)

„Să aveţi curajul de a educa în
austeritate – zicea Sfântul
Josemaría unui grup de familii
– altfel nu veţi avea nimic”.
Această virtute va reprezenta
tema centrală a acestui text din
noul volum dedicat familiei.

29.05.2020

În activitatea de educare, când
părinţii nu le fac întotdeauna pe plac
copiilor, e de aşteptat ca aceştia să



întrebe de ce nu pot să urmeze moda,
sau de ce trebuie să mănânce ceea ce
nu le place, sau să fie împiedicaţi să
petreacă ore pe internet sau jucându-
se pe calculator. Răspunsul spontan
care poate fi dat, simplu „pentru că
nu ne putem permite această
cheltuială” sau „pentru că trebuie să
iţi termini temele” sau, în cel mai
bun caz „pentru că ești un răsfăţat”.

Sunt răspunsuri valide până la un
anumit punct, cel puţin pentru a ieşi
dintr-un moment de incurcatură, dar
care fără a fi cu intenţie, pot acoperi
frumuseţea virtuţii cumpătării,
apărând în consecinţă în faţa copiilor
ca o simplă negare.

Dimpotrivă, ca şi oricare altă virtute,
cumpătarea este pozitivă. Permite
fiecărei persoane să fie stăpână pe
sine insăşi, cultivă ordinea în
sensibilitate şi afectivitate, în gusturi
şi placeri, în tendinţele cele mai
intime ale eului: pe scurt, ne oferă



echilibrul în folosirea bunurilor
materiale, şi ne ajută să aspirăm la
bunuri supranaturale [1] . Prin
urmare, în conformitate cu Sfântul
Toma, cumpătarea ar putea fi
aşezată chiar la rădăcina unei vieţii
sensibile şi spirituale [2] . Nu este de
mirare, că dacă citiţi cu atenţie
„Fericirile” se observă că într-un mod
sau altul, aproape toate sunt în
relație cu această virtute. Fără de
care nu se poate vedea Dumnezeu,
nici nu poţi fi consolat, nici nu poţi
moşteni pământul şi cerul, nici nu
poţi să înduri cu răbdare nedreptatea
[3] : cumpătarea direcţionează
energia umană pentru a mişca
moara tuturor virtuţilor.

MAESTRU

Creştinismul nu se limitează la a
spune că plăcerea este ceva „permis”.
Se consideră, mai degrabă, ca fiind
ceva bun, pentru că Dumnezeu
însuşi a pus-o în natura lucrurilor,



dând satisfacţie tendinţelor noastre.
Dar acest lucru este în concordanţă
cu conştiinţa umană actuala, stiind
că păcatul originar există şi a
inversat priorităţile. Înţelegem exact
de ce Sfântul Pavel spune: fac răul
pe care nu îl doresc [4], este ca şi
cum răul şi păcatul au fost altoite în
inima omului după căderea din Rai si
el se află în situaţia de a se apăra de
sine însuşi. Aici este dezvăluit rolul
cumpătării, care protejează şi
ghidează ordinea internă a
persoanelor.

Unul dintre primele puncte din
cartea Drum pot servi pentru a
încadra locul cumpătării în viaţa
femeilor şi a bărbaţilor: Obişnuieşte-
te să spui nu [5]. Sf. Josemaría i-a
explicat duhovnicului său sensul
acestui punct, menţionând că este
mai uşor să spun da : ambiţiei,
simţurilor ... [6]. Într-o întâlnire, a
spus că atunci când spunem da,
totul devine uşor; dar când



spunem nu, este o luptă, şi uneori
nu obţinem victoria în luptă, ci
înfrângerea. Prin urmare, trebuie
să ne obişnuim cu a spune „nu”
pentru a câştiga această luptă.
Deoarece din această victorie
internă obţinem pacea pentru
inimile noastre, pacea pe care o
ducem în casele noastre – fiecare,
la a sa – şi pacea pe care o
transmitem societăţii şi lumii
întregi [7].

A spune „nu”, în multe cazuri duce la
o victorie internă care este o sursă de
pace interioară. Este o negare a ceea
ce ne îndepărtează de Dumnezeu, – a
ambiţiilor de sine, a pasiunilor
dezordonate–; este modalitatea
esenţială pentru a ne afirma propria
libertatea; este o modalitate de a ne
poziţiona în lume şi în vârful acesteti 
lumi.

Când cineva spune „da” la toată
lumea şi la tot ce îl înconjoară sau îi



place, cade în anonimat; într-o
anumită formă este depersonalizat;
este ca o marionetă mişcată de
voinţa altora. Poate am întâlnit astfel
de persoane, incapabile de a spune
„nu” la impulsurile si la dorinţele
celor din jurul său. Aceştia sunt
oamenii linguşitori pentru care
aparenta disponibilitate dezvăluie
lipsa de caracter sau chiar ipocrizia,
sunt oameni care nu pot să-și
complice viața cu un „nu”.

Pentru ca cei care spun „da” la tot,
practic, demonstrează că, în afară de
ei înșişi, restul are mai puţină
importanţă. Cine, totuşi, ştie că
păstrează o comoară în inima lui [8],
luptă împotriva a ceea ce i se opune.
Prin urmare, „a spune nu”, anumitor
lucruri reprezintă, mai presus de
toate, să îşi asume alte lucruri, să se
situeze în lume, să declare în faţa
celorlalţi propria scară de valori,
modul lui de a fi şi de a se comporta.
Presupune dorinţa de a-şi ciopli



caracterul, de a-şi lua angajamentul
faţă de ceea ce este cu adevărat
valoros, şi a-l face cunoscut prin
acţiunile proprii.

Expresia ceva sau cineva „este
cumpătat”, produce un sentiment de
soliditate, de coerenţă: Cumpătarea
este o măiestrie. Această măiestrie
este atinsă atunci când cineva este
conştient de faptul că nu tot ceea ce
experimentăm în corpul şi sufletul
nostru trebuie să fie rezolvat cu
orice preţ. Nu tot ce se poate face
trebuie să se facă. Este mai uşor să
te laşi dus de aşa numitele
impulsuri naturale; dar la sfârşitul
acestui drum găsim tristeţea,
izolarea în propria mizerie [9].

Omul termină prin a depinde de
senzaţiile pe care mediul din jur le
trezeşte în el, şi caută fericirea în
senzaţii trecătoare, false, care –
tocmai pentru că sunt trecătoare –
niciodată nu îi dau satisfacţie. Cel



care nu este cumpătat, nu poate găsi
pacea, fuge dintr-o parte în alta, şi în
cele din urmă se angajează într-o
căutare fără sfârşit, care devine o
autentică fugă de sine însuşi. Este o
persoană veşnic nemulţumită, care
trăieşte ca şi cum nu s-ar putea
conforma cu propria situaţie, ca şi
cum ar fi necesar să caute în
permanenţă noi senzaţii.

În puţine vicii se poate observa mai
bine decât în necumpătare robia
păcatului. După cum spune
Apostolul, în disperarea lor s-au
predat delirului [10]. Lacomul pare
să fi pierdut controlul de sine, scopul
fiind de a căuta mereu noi senzaţii.
Prin contrast, cumpătarea are
printre fructele sale liniştea si
odihna. Cumpătarea nu face să se
stingă sau să se nege dorinţele şi
pasiunile, dar îl face pe om cu
adevărat stăpân, maestru. Pacea este
„liniştea ordinii” [11], se găseşte doar



într-o inimă încrezătoare in sine
însuşi, şi dispus să se dăruiască.

CUMPĂTARE ŞI SOBRIETATE

Cum se poate preda şi învăţa virtutea
cumpătării? În nenumărate ocazii,
Sf. Josemaría a abordat problema,
concentrându-se pe două idei
fundamentale: pentru a educa sunt
necesare puterea exemplului şi
promovarea libertăţii. Astfel, a
comentat faptul că părinţii ar trebui
să-i înveţe pe copiii lor să trăiască
cu seriozitate, să duca o viață un
pic de „spartan”, adică
creştinească. Este dificil, dar
trebuie să fim curajoşi: să aveţi
curajul de a educa în austeritate,
altfel nu veţi face nimic [12].

Din cele de mai sus, este clară
importanţa acestei virtuţi; dar este
surprinzător faptul că Sf. Josemaría
consideră că o viaţă „de spartan” este
sinonim cu ceva creştin, sau invers,
că ceva creştinesc se poate explica



prin cuvântul “spartan”. Se pare că
soluţia paradoxului este relaţia între
viaţa de spartan cu importanţa dată
curajului – parte a virtuţii tăriei –
pentru a educa în virtutea
cumpătării.

De asemenea, se disting aici două
tipuri de curaj: în primul rând,
trebuie să fi curajos să-ţi asumi
personal un stil de viaţă de tip
spartan, – adică, creştin –. Nimeni nu
dă ceea ce nu are şi, având în vedere
că, pentru a putea învăţa această
virtute a cumpătării este primordial
exemplul şi experienţa proprie.
Tocmai pentru că este o virtute ale
cărei acţiuni sunt îndreptate spre
detaşare, este esenţial ca și copiii să
vadă dinainte efectele sale.

Dacă cei care sunt sobri transmit
bucuria şi pacea interioară, copiii vor
avea un stimulent de a-şi imita
părinţii. Cel mai simplu şi natural
mod pentru a transmite această



virtute este atmosfera din familie,
mai ales atunci când copiii sunt mici.
Dacă ei văd că părinţii renunţă
elegant la ceea ce pentru ei ar părea
un moft, sau să sacrifice timpul lor
liber pentru a servi familiei – de
exemplu, pentru a-i ajuta la temele
şcolare, sau să îi îmbăieze şi să le dea
să mănânce celor mici, sau să se
joace cu ei – vor asimila aceste
acţiuni şi le vor relaţiona cu
atmosfera respirată normal în casă.

În al doilea rând, de asemenea este
nevoie de curaj pentru a propune
virtutea cumpătării, ca un stil de
viaţă bună şi de urmat. Este adevărat
că, atunci când părinţii trăiesc cu
bucurie într-un mod sobru, va fi mai
uşor să o sugerezi prin
comportamente specifice. Dar,
uneori, ei pot să se întrebe până în ce
punct nu interferează în libertatea
legitimă a copiilor, sau le impun, fără
drept, modul lor de viaţă. Inclusiv
pot să se întrebe dacă este eficace



impunerea sau solicitarea anumitor
lucruri pe care copiii nu par a fi
capabili sau dispuşi să şi le asume.
Dacă li se refuză un capriciu, dorinţa
rămâne, mai ales atunci când
prietenii lor și-au satisfacut deja
acest capriciu. Nu se promovează
prin aceasta sentimentul ca sunt
„discriminaţi” în relaţiile lor sociale?
Sau, chiar mai rău, nu este o ocazie
să se distanţeze de părinţii lor şi să
fie nesinceri?

Practic, dacă suntem realişti, ne dăm
seama că nici unul dintre aceste
motive nu este suficient de
convingător. Când cineva are un
comportament sobru, el descoperă că
cumpătarea este un lucru pozitiv,
care nu are nimic de-a face cu a
impune copiilor o povară greu de
suportat, ci de a-i pregăti pentru
viaţă. Sobrietatea, nu este pur şi
simplu un model de comportament
pe care cineva îl „alege” şi care nu
poate fi impus nimănui, ci este o



virtute necesară pentru a pune o
oarecare ordine în haosul introdus
de păcatul originar în natura umană.

Este vorba despre a fi conştient de
faptul că fiecare persoană trebuie să
se străduiască să-l dobândească, în
cazul în care doreşte să fie stăpân şi
maestru pe sine însuşi. Trebuie să fi
convins că nu e suficient un bun
exemplu pentru a educa. Trebuie să
ştii cum să explici, să promoveze
situaţii în care se poate practica
virtutea şi, dacă este necesar, să ştii
să spui nu – şi să-i ceri Domnului
puterea să te opui – la viciile şi
poftele copilului, care sunt de altfel
naturale, dar impulsionate de o
incipientă pofta de a cere.

LIBERTATE ŞI CUMPĂTARE

Mai mult decât atât, este vorba de a
educa în acelaşi timp în cumpătare şi
libertate: sunt două domenii care pot
fi distinse, dar nu se pot separa, mai
presus de toate, pentru că libertatea



„traversează” întreaga fiinţă umană
şi stă la baza educaţiei însăşi.
Educaţia are scopul de a permite
tuturor să fie liberi pentru a lua
deciziile potrivite, care vor modela
viaţa lor.

Educaţia nu se face cu o atitudine
protectiva, în care, părinţii ajung să
înlocuiască voinţa copilului şi să
monitorizeze fiecare mişcare a
acestuia. Nici printr-o atitudine
excesiv autoritară, care nu lasă loc
pentru dezvoltarea personalitaţii şi
discernământului copilului. În
ambele cazuri, rezultatul final va
arăta mai mult ca un substitut a
educatorului sau o caricatura a unei
persoane, fără caracter.

Înţelept ar fi să se lase copilului
decizia într-o manieră consecventă
cu vârsta lui şi să înveţe să aleagă
ţinând cont de consecinţele
acţiunilor lui, în timp ce primeşte
sprijinul părinţilor lui – şi a celor



implicaţi în educaţia acestuia –
pentru a fi un succes alegerea făcută
sau, eventual, pentru a rectifica o
decizie greşită.

O întâmplare pe care Sfântului
Josemaría a descris-o de mai multe
ori, scene din copilăria lui intr-o
formă ilustrativă: părinţii săi nu
făceau faţă în a-i satisface capriciile,
şi intr-o zi la masă, servindu-i-se o
mâncare care nu-i placea, mama sa, –
în loc sa îi pregătească altă mîncare –
i-a spus să mănânce din felul
principal ... Tot aşa, până când într-o
zi băiatul a aruncat mâncarea din
farfurie pe pereţi ... părinţii acestuia
au lasat pereţii murdari câteva luni,
astfel încât să poată percepe
consecinţele acţiunii lui [13].

Atitudinea părinţilor Sfântului
Josemaría arată cum se combină
respectul pentru libertatea copilului,
cu forţa necesară de a nu ceda unor
simple capricii. În mod logic,



abordarea fiecărei situaţii va fi
diferită. În domeniul educaţiei, nu
există reţete generale, ceea ce
contează este sa faci ca binele
elevului să-i fie clar – pentru că au
fost experimentate –, care sunt
lucrurile bune pe care trebuie să le
înveţe să le iubească, şi care sunt
lucrurile care pot fi dăunătoare. În
orice caz, trebuie să se menţină şi să
se promoveze principiul respectului
pentru libertate: este mai bine să
greşească, în unele situaţii care
impun întotdeauna propria lor
judecată, în special în cazul în care
copiii o percep ca pe ceva
nerezonabil sau fără logică.

Această mică anecdotă a „mâncării
aruncate pe pereţi”, ne oferă, de
asemenea, posibilitatea de a repara
una dintre primele faze în care ar
trebui să se înveţe virtutea
cumpătării: la servirea mesei. Tot
ceea ce se face pentru a promova
bunele maniere, moderaţie şi



sobrietate ajută să dobândească
această virtute.

Desigur, fiecare vârstă are
circumstanţe specifice, care fac ca
formarea să fie abordată în moduri
diferite. Etapa adolescenţei are
nevoie de mai multe măsuri care
prevăd relaţiile sociale în comparaţie
cu etapa copilăriei, permiţând în
acelaşi timp o mai bună raţionalizare
a motivelor care duc să se manifeste
într-un fel sau altul. Cumpătarea la
mâncare se poate dezvolta la copilul
mic cu relativă uşurinţă, prin
obţinerea unor abilităţi – puterea
voinţei şi auto-controlul – care vor fi
un ajutor nepreţuit atunci când vine
vorba de a lupta pentru cumpătare
în adolescenţă.

De exemplu, pregătirea unor meniuri
variate, a şti cum să renunți la
capricii sau ciudăţenii, terminarea
felului de mâncare care nu-ți place, a
nu lăsa în farfurie mâncarea



neterminată, să înveţi cum să
utilizezi tacâmurile sau să aştepți să
se servească toate persoanele de la
masă înainte de-a începe sa mănânci,
acestea sunt modalităţi concrete de
consolidare a voinţei copilului. În
plus, în timpul copilăriei, atmosfera
sobră de familie pe care o practică
părinţii – admirabil de sobri! – este
transmisă ca prin osmoză, fără a face
nimic special.

În cazul în care resturile de la masă
nu sunt strânse, deoarece vor fi
utilizate pentru a completa alte feluri
de mâncare, dacă părinţii nu
mănâncă între mese, sau se permite
ca ceilalţi să ceară supliment la
desert, copii cresc percepând natural
o astfel de abordare . La momentul
oportun, vor fi date explicaţii de ce se
face acest lucru, astfel încât aceştia
să poată înţelege: cu privire la
îngrijirea sănătăţii proprii, sau să fie
generoși şi să-și arate dragostea faţă
de fratele său, sau ca o modalitate de



a oferi un mic sacrificiu lui Isus ...
lucruri pe care copiii le înțeleg mai
bine decât cred adulţii.

J.M. Martín y J. De la Vega

-------------------------------

[1] Cfr. Catehismul Bisericii Catolice ,
n. 1809.

[2] Cfr. Sfântul Toma, S. Th . II-II, q.
141, aa. 4, 6, y S. Th . I, q. 76, a. 5.

[3] Cfr. Mt 5, 3-11.

[4] Rm 7, 19.

[5] Sfântul Josemaría, Drum , n. 5.

[6] Sfântul Josemaría, Autograf, în P.
Rodriguez (ed.), Drum. Ediţia critico-
istorică , Rialp, Madrid 2002 p. 219.

[7] Sfântul Josemaría, Întalnire, 28-
X-1972, en P. Rodriguez (ed.), Drum.
Ediţia critico-istorică Rialp, Madrid
2002 p. 219.



[8] Cfr. Mt 6, 21.

[9] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu , n. 84.

[10] Ef 4, 19.

[11] Sfântul Augustin, De civitate Dei ,
19, 13.

[12] Sfântul Josemaría, Întalnire la
Castelldaura (Barcelona), 28-XI-1972.
Vid. https://
www.es.JosemaríaEscrivá.info/
articulo/la-e...

[13] Cfr. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei (I) , Rialp,
Madrid 1997, p. 33.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

educarea-in-cumpatare-si-sobrietate-i/
(04.02.2026)

https://www.es.Josemar%C3%ADaEscriv%C3%A1.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.
https://www.es.Josemar%C3%ADaEscriv%C3%A1.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.
https://www.es.Josemar%C3%ADaEscriv%C3%A1.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos.
https://opusdei.org/ro-ro/article/educarea-in-cumpatare-si-sobrietate-i/
https://opusdei.org/ro-ro/article/educarea-in-cumpatare-si-sobrietate-i/

	Educarea în cumpătare şi sobrietate (1)

