
opusdei.org

Dialog cu mons.
Fernando Ocáriz:
„Cu Cristos, unitatea
se naște din
interior”

Cu ocazia aniversării alegerii
Părintelui, împărtășim o
întâlnire cu studenți în care a
reflectat asupra unității ca dar
divin și dimensiune esențială a
vieții creștine, asupra modului
în care este trăită și păstrată în
Biserică și în Lucrare.

23.01.2026



„O Biserică unită, semn de unitate și
comuniune, care să devină ferment
pentru o lume reconciliată”. Cu
aceste cuvinte, papa Leon al XIV-lea
exprima, în Liturghia de început a
slujirii sale petrine, o dorință care, în
multe privințe, marchează orizontul
pontificatului său.

Opt luni mai târziu, l-am văzut
închizând Poarta Sfântă și încheind
Jubileul Speranței. În acest interval
de timp, unitatea se revelează tot mai
mult ca ceea ce este cu adevărat: nu
un concept abstract, ci o notă
constitutivă a Bisericii, a societății și
a ființei umane înseși; și, prin
urmare, ceea ce menține deschisă
poarta speranței.

Acest articol rezumă o lecție a mons.
Fernando Ocáriz, prelat al Opus Dei,
în dialog cu studenți la teologie și
filozofie din diferite țări care trăiesc
la Roma. Pornind de la întrebări
situate în experiența lor reală, se



desfășoară o reflecție concretă
asupra unității ca dar primit, sarcină
împărtășită și – folosind o expresie a
sfântului Josemaría – ca pasiune
dominantă.

Urmează introducerea
lecției, apoi schimbul de
întrebări și răspunsuri.

Introducerea Prelatului,
mons. Fernando Ocáriz

Unitatea Lucrării este, în esență, o
participare la unitatea Bisericii.
Sfântul Josemaría amintea adesea că
Lucrarea este o mică parte – o
„părticică” – a Bisericii. De aici
rezultă că elementele care constituie
unitatea Lucrării sunt, în fond,



aceleași care susțin unitatea
eclezială.

Unitatea este una dintre notele
fundamentale ale Bisericii, alături de
catolicitate, sfințenie și apostolicitate.
Este, de asemenea, una dintre cele
mai explicit exprimate în Evanghelie,
atunci când Însuși Domnul, vorbind
despre ucenicii Săi, cere: „Ca toți să
fie una, precum Tu, Tată, ești în Mine
și Eu în Tine”[1]. Această rugăciune
ne oferă o cheie foarte profundă
pentru a înțelege unitatea creștină.

Într-adevăr, substanța ultimă a
unității Bisericii – și, prin urmare, și
a unității ucenicilor lui Isus Cristos –
este o participare la însăși unitatea
lui Dumnezeu, care, în măsura în
care putem cunoaște limitat misterul
Treimii, se vede în mod deosebit în
Duhul Sfânt, pentru că ceea ce unește
este iubirea, iar Duhul Sfânt este
iubirea.



De aceea, și elementele mai omenești
ale unității Bisericii – și ale Lucrării –
își ating adevărata valoare atunci
când sunt însuflețite de caritate. Nu
este vorba să le vedem doar ca
elemente organizatorice, deși sunt și
acestea, ci să recunoaștem că
valoarea lor cea mai profundă constă
în a fi expresii ale iubirii care unește.

Din această perspectivă, unitatea
Lucrării, ca parte a Bisericii, poate fi
considerată sub trei dimensiuni,
urmând o distincție pe care
profesorul de atunci Joseph
Ratzinger a folosit-o uneori vorbind
despre Biserică: ceea ce Biserica este
vizibil, ceea ce este constitutiv și ceea
ce este operativ.

În primul rând, Biserica este vizibilă.
Ce înseamnă aceasta? Că este un
popor, un ansamblu de persoane
umane, cu o caracteristică singulară:
este un popor format din multe
popoare. Prima Scrisoare a sfântului



Petru exprimă aceasta printr-o
formulă foarte semnificativă,
vorbind despre Biserică drept 
populus adquisitionis[2], un popor pe
care Dumnezeu Și l-a dobândit.

Începând de la Rusalii, Biserica
universală este un ansamblu:
realitatea vizibilă a unui popor
vizibil, mic la începuturile sale, dar
chemat încă de la început la
universalitate. Iar ceea ce dă unitate
vizibilă acestui popor, alcătuit
omenește din popoare atât de
diverse, sunt în principal trei
elemente: profesiunea comună de
credință, viața sacramentală și
existența unui cap comun, Pontiful
Roman. O aceeași credință
mărturisită exterior, o aceeași viață
sacramentală – cu riturile și liturgiile
sale diferite – și un același principiu
de guvernare universală sunt
elementele vizibile care fac posibilă
unitatea unor popoare și culturi atât
de diferite.



Celălalt aspect menționat de
Ratzinger despre Biserică este ceea
ce ea este constitutiv. Aici intrăm în
inima misterului. Biserica este
Trupul lui Cristos. Sfântul Josemaría
sublinia acest lucru cu tărie atunci
când spunea că Biserica este „Cristos
prezent între noi”[3].

Aceasta este realitatea cea mai
profundă a Bisericii, cea care dă sens
și eficacitate tuturor celor vizibile.
Nu este vorba doar de faptul că
Cristos este prezent dând putere din
interior, ci de faptul că Biserica, ca
ansamblu, este cu adevărat un Trup.
Trupul Mistic nu este o metaforă:
este o realitate spirituală, o unire
adevărată a tuturor membrilor cu
Isus Cristos. Aceasta este Biserica din
punct de vedere constitutiv.

În acest context, Joseph Ratzinger
oferea o definiție foarte cunoscută și
foarte sintetică: Biserica este poporul
care trăiește din Trupul lui Cristos –



se referă la Euharistie –; trăiește din
Trupul lui Cristos și devine același
Trup al lui Cristos în celebrarea
Euharistiei. Trăiește din Trupul lui
Cristos în Euharistie și devine Trupul
lui Cristos în Euharistie.

Trecem la a treia dimensiune din
care putem considera unitatea
Bisericii. Dacă prima se referea la
faptul că Biserica este, în mod vizibil,
un popor format din persoane, iar a
doua la faptul că, în realitatea sa cea
mai profundă, este Trupul lui Cristos,
a treia exprimă că Biserica, în
acțiunea sa în lume, este sacramentul
universal al mântuirii[4]. Adică forța
sfințitoare a Bisericii se desfășoară în
predicarea Evangheliei și în
sacramente, mai ales prin a-i
conduce pe oameni la Spovadă și la
Euharistie și, în consecință, prin a
trezi în ei zelul apostolic.

Unitatea Bisericii – și, în ea, unitatea
Lucrării – este, în definitiv, un dar al



lui Dumnezeu. Este profund
supranaturală, deși are și expresii
umane și organizatorice. Și este un
dar oferit tuturor; tocmai de aceea,
este și responsabilitatea tuturor de a
o păstra.

Întrebări

Unitatea ca o parte a carismei
Opus Dei

Unitatea ca dar personal
A fi instrumente de unitate într-
o lume culturalmente diversă
A vindeca răni și a reconstrui
încrederea
A trăi unitatea interioară în
contexte fără repere solide
Colegialitatea ca o bogăție
Libertatea de expresie și
păstrarea unității

• 

• 
• 

• 

• 

• 
• 



Dacă unitatea este un dar
care aparține întregii Biserici,
ce există în spiritul Opus Dei
care face ca ea să fie trăită și
păzită ca una dintre pasiunile
sale dominante?

Unitatea trăită în Lucrare este, în
esență, aceeași unitate a Bisericii, așa
cum se întâmplă în orice altă
realitate eclezială. Dar, în mod firesc,
în Lucrare există aspecte proprii ale
spiritului care îi configurează modul
de a fi.

Punctul fundamental este unitatea de
spirit. Lucrarea are o spiritualitate
determinată și, în măsura în care toți
participăm la acest spirit, se
realizează o unitate profundă. Nu
este vorba de uniformitate, ci de un
mod comun de a gândi și de a trăi
potrivit acestui spirit, cu o mare
libertate în tot ceea ce este opinabil.
Sfântul Josemaría vorbea despre un



numitor comun mic – spiritul Opus
Dei – cu un numărător foarte larg.
Unitatea este dată de acest numitor
comun.

Acest spirit „este vechi ca Evanghelia
și, ca Evanghelia, este nou”[5]. Prin
urmare, nu trebuie să se creadă că în
Lucrare ar exista ceva complet diferit
de ceea ce este comun Bisericii. Este
vorba mai degrabă de moduri
proprii de a trăi realități care aparțin
însăși esenței creștinismului.

Care sunt aceste aspecte? Dacă ne
oprim asupra unor puncte centrale
ale spiritului Lucrării, putem începe
cu centrul și rădăcina vieții
spirituale: Euharistia. Este centrul
întregii Biserici, dar în Lucrare este
trăită cu o conștiință foarte clară a
importanței sale și cu o exigență
vitală de fidelitate zilnică:
participarea la Sfânta Liturghie, a fi
suflete de Euharistie, a căuta chiar –
cum spune sfântul Josemaría – ca



„gândurile noastre”[6] să fie foarte
centrate pe Euharistie.

Dacă Euharistia este centrul și
rădăcina, fundamentul spiritului
Opus Dei este sensul filiației divine.
Este ceva comun tuturor creștinilor,
fără îndoială, dar în Lucrare ocupă
un loc deosebit de central ca
fundament al vieții spirituale: a trăi
practicile noastre de pietate, munca
și viața cotidiană din această
conștiință de fii ai lui Dumnezeu.

Alături de acestea se află pivotul
spiritului Opus Dei: sfințirea muncii.
Cu toții suntem chemați să ne sfințim
și să le vestim multora posibilitatea
de a-și sfinți munca. Însă în Lucrare
acest aspect este ceva foarte propriu
și foarte central: este punctul în jurul
căruia gravitează strădania de
sfințire și de apostolat.

Astfel, împreună cu toate elementele
comune ale unității Bisericii, în
Lucrare există aceste trăsături



proprii care ne fac una în măsura în
care trăim același spirit: Euharistia
ca centru și rădăcină, filiația divină
ca fundament și sfințirea muncii ca
pivot.

Părinte, dacă unitatea este un
dar al lui Dumnezeu pe care îl
cerem pentru întreaga
Biserică și pentru Lucrare, o
putem cere și ca dar personal,
pentru fiecare dintre noi?

Părinte, dacă unitatea este un dar al
lui Dumnezeu pe care îl cerem
pentru întreaga Biserică și pentru
Lucrare, o putem cere și ca dar
personal, pentru fiecare dintre noi?

Da, desigur. Unitatea este un dar al
lui Dumnezeu pentru fiecare
persoană, tocmai prin faptul că



sporește în noi dorința de unitate și
apoi, cu harul Său, primim puterea
de a fi elemente de unitate prin
caritate și afecțiune.

Prin urmare, unitatea este o condiție
de eficacitate la toate nivelurile.
Sfântul Josemaría exprima acest
lucru cu o claritate deosebită într-
una dintre scrisorile sale din anul
1931: „Dumnezeu ține seama de
slăbiciunile noastre, de fragilitatea
noastră și de slăbiciunea celorlalți.
Dar ține seama și de tăria tuturor,
dacă iubirea ne unește”[7]. Unitatea
dă tărie, dacă iubirea ne unește. Iar
ceea ce unește cu adevărat este
afecțiunea.

Aici este bine să distingem afecțiunea
de simplul sentiment. Adevărata
afecțiune, adevărata iubire, se
manifestă mai ales în fapte: în
dăruire, în disponibilitate, în
interesul pentru ceilalți. De multe ori
această iubire este însoțită de un



afect sensibil; alteori nu. Dar atunci
când există iubire adevărată, există
unitate.

În fond, dimensiunea personală are
mult de-a face cu unitatea. Ea este, de
asemenea, o sursă de zel apostolic,
pentru că ne conduce să trăim
misiunea apostolică a celorlalți ca
fiind a noastră. Acest lucru
încurajează și dă impuls, chiar și
atunci când activitatea proprie este
mai limitată sau are un câmp de
acțiune mai restrâns. Ceea ce fac
ceilalți este și al nostru, iar această
conștiință generează forță și
rodnicie.



Lucrarea se apropie de
primul său Centenar, iar
mesajul ei a ajuns la persoane
din generații, culturi și locuri
diferite ale lumii. Cum putem
fi astăzi instrumente de
unitate, asumând această
responsabilitate în mijlocul
schimbărilor culturale și al
circumstanțelor timpului
nostru?

Pe de o parte, putem medita frecvent
asupra unității și să o cerem cu
adevărat Domnului, pentru ca El să
ne dăruiască lumini concrete despre
cum să o trăim acolo unde se află
fiecare.

Apoi, există multe elemente care
ajută, dar unul foarte important este
a înțelege că unitatea Lucrării este
unitatea proprie unei familii. Nu se
poate vorbi și nici înțelege unitatea



Lucrării fără a ne gândi la unitatea
familiei. Este ceva foarte propriu și
foarte esențial spiritului ei.

O unitate care se manifestă
întotdeauna ca o legătură directă cu
sfântul nostru fondator. Sfântul
Josemaría continuă să fie Tatăl
nostru din cer, prin scrierile sale,
prin spiritul său, prin ceea ce ne-a
lăsat ca moștenire și prin ceea ce
cunoaștem din viața sa. O parte a
responsabilității personale în grija
pentru unitate constă și în a ajuta,
acolo unde ne aflăm, ca figura
Tatălui nostru să fie vie: recurgând la
mijlocirea sa în diferitele nevoi,
păstrând vie amintirea sa și
străduindu-ne să acționăm după
gândirea lui. Este ceea ce Papa
Sfântul Paul al VI-lea i-a spus
Fericitului Álvaro del Portillo: „când
va trebui să faceți ceva, gândiți-vă
cum ar face fondatorul”. Don Álvaro
i-a fost foarte recunoscător și acest
lucru i-a adus multă bucurie, pentru



că el procedase astfel încă de la
început. Unirea cu sfântul Josemaría
este o parte extrem de importantă a
unității Lucrării.

Alături de toate acestea, există și
filiația față de Părinte, oricare ar fi el
în fiecare moment: o filiație care dă
unitate reală întregii Lucrări,
ambelor secțiuni, sprijinită
întotdeauna pe ceea ce este cel mai
fundamental, și anume unitatea de
spirit.

Părinte, uneori neînțelegerile
sau rănile trecutului pot
deveni obstacole în trăirea
unității. Cum putem
reconstrui încrederea atunci
când a existat durere sau
resentiment?



În aceste cazuri, primul lucru este a
ajuta persoanele să se gândească la
atitudinea Domnului: Dumnezeu
iubește infinit fiecare persoană, mult
mai mult decât putem iubi noi.
Revenirea la acest adevăr atât de
profund schimbă modul de a ne
raporta la ceilalți și ne ajută, mai ales
atunci când există resturi de
resentiment sau un motiv de
supărare din trecut sau din prezent,
să ne gândim că acea persoană este
iubită infinit de Dumnezeu.

Sfântul Paul exprimă acest lucru cu
putere în Scrisoarea către Efeseni,
într-un text pe care îl cunoaștem
bine: „Vă îndemn eu, cel întemnițat
pentru Domnul, să trăiți cu grijă
pentru a păstra unitatea Duhului
prin legătura păcii, fiind un singur
trup și un singur Duh, după cum ați
fost chemați la o singură speranță,
aceea a vocației voastre”[8]. Aici apar
deja aspecte foarte concrete: unitatea
prin legătura păcii.



Să dăm pace. Sfântul Josemaría ne
îndemna adesea să fim semănători
de pace și de bucurie. Încă de foarte
tânăr, în notele sale intime, scria cu
uimire: Cred că Domnul a pus în
sufletul meu o altă caracteristică:
pacea, a avea pace și a dărui pace.

Și ce pace este aceasta? Însuși Isus
Cristos. Ipse est pax nostra, „El este
pacea noastră”[9]. De aceea, toată
lucrarea de îngrijire a unității este, în
mod necesar, o lucrare de a-L uni pe
Isus Cristos. Așa cum spune Sfântul
Paul: „Prin legătura păcii, fiind un
singur trup și un singur Duh”[10].
Este Duhul Sfânt — prin darul
carității — Cel care unește. Credința
unește, fără îndoială, dar mai radical,
ceea ce unește este iubirea, iar Duhul
Sfânt este iubirea infinită a lui
Dumnezeu.



Trăim într-un context marcat
de dezbinare și
individualism, în societate, în
politică, în instituții și chiar
în familie. Cum putem trăi
unitatea într-un mod
autentic, care să nu fie doar
ceva exterior, ci să se nască
din interiorul fiecăruia,
atunci când lipsesc reperele?

Sfântul Josemaría vorbea despre a fi
instrumente de unitate: persoane
care creează, apără și îngrijesc
unitatea. Pentru a trăi acest lucru,
principalul reper este întotdeauna
Isus Cristos.

În ce sens poate deveni dominantă în
viața noastră pasiunea, dorința,
tendința de a îngriji unitatea? Atunci
când ajunge să pătrundă gândurile și
sentimentele și, prin urmare, să
miște spontan modul de a trăi. Este



atunci când ceea ce îi privește pe
ceilalți devine și al nostru: viața lor
interioară, munca lor, sănătatea lor,
boala lor, întotdeauna în modul
potrivit fiecărui caz. Ne interesează
să ne rugăm pentru ei, să le ușurăm
drumul, să ne bucurăm de reușitele
lor. Tot ceea ce este al celorlalți este
și al nostru. Aceasta este unitatea.

Unitatea duce, de asemenea, la a
suferi împreună cu cel care suferă și
se manifestă într-un mod foarte
concret în atitudinea față de
defectele sau limitele celorlalți.

În plus, atunci când dorința de
unitate devine dominantă, apare în
mod natural o atenție specială de a
promova ceea ce unește și de a evita
— și chiar de a respinge, după caz —
ceea ce poate deveni, fie și într-o
formă ușoară, un principiu de
dezbinare.



Părinte, uneori a lucra și a
decide împreună poate părea
mai lent decât a face lucrurile
individual. În Lucrare,
colegialitatea este un mod
obișnuit de a lucra. Cum o
putem înțelege și trăi ca pe o
bogăție și nu ca pe un
obstacol?

În cadrul organizării Lucrării,
colegialitatea este un aspect foarte
important al unității: ea trebuie
trăită la toate nivelurile, atât în
guvernare, cât și în activitățile
apostolice. Este o mare măsură de
prudență, deoarece împiedică pe
cineva să conducă singur, fără a ține
seama de părerea altora. Sfântul
Josemaría a stabilit-o — cu lumină de
la Dumnezeu — încă de la început și
a voit-o astfel în întreaga Lucrare.

A amintit acest lucru cu multă forță
într-una dintre scrisorile sale: „V-am



repetat — este un text pe care îl
cunoașteți deja — în nenumărate
împrejurări, și o voi repeta mult de-a
lungul vieții mele, că cer în Lucrare,
la toate nivelurile, un guvernământ
colegial, pentru ca să nu se cadă în
tiranie”[11].

Există riscul de a cădea în stiluri de
lucru unilaterale pur și simplu din
grabă: a crede că ceva este urgent și
că nu este nevoie să-i aștepți pe
ceilalți și să ții seama de opinia lor.
Sfântul Josemaría obișnuia să spună
că lucrurile urgente pot aștepta, iar
cele foarte urgente trebuie să
aștepte. Nu pentru a pierde timp, ci
pentru a le studia așa cum este
prevăzut. Acest mod de a proceda
este o garanție de eficacitate și, de
asemenea, de liniște.

A decide singur poate chiar să
genereze neliniște, mai ales atunci
când chestiunile sunt complexe. În
schimb, a ține seama de contribuțiile



altor persoane ajută la a vedea mai
bine. Acest lucru este valabil și
atunci când cineva are mai multă
experiență sau știe mai mult despre
un subiect anume. Experiența arată
că o persoană care știe mai puțin
poate aduce o lumină, o soluție sau o
nuanță care altcuiva i-au scăpat.

De aceea, chiar dacă colegialitatea
cere mai mult timp, merită. Este un
preț care merită plătit, pentru că
ceea ce se obține are o valoare foarte
mare. Nu este doar un sistem de a
face lucrurile, ci mai ales un spirit:
convingerea că toți avem nevoie de
luminile celorlalți. Și acest lucru
trebuie trăit la toate niveluril



Există o întrebare care îmi
revine adesea: uneori putem
să nu ne simțim siguri să
spunem ceea ce gândim, de
teamă să nu fim în dezacord
sau să nu generăm dezbinare.
Cum putem găsi echilibrul
între libertatea de a exprima
propria părere și grija pentru
unitate, știind că nu
întotdeauna vom fi de acord
în toate?

Un alt aspect al acestei pasiuni
dominante pentru unitate duce în
mod necesar la valorizarea
diversității. Poate părea
contradictoriu, dar nu este. Unitatea
nu constă în a gândi toți la fel, ci în a-
i iubi pe ceilalți așa cum sunt și în a
găsi acolo puncte de unire. În acest
sens, înțelegerea este legată de ceea
ce s-a spus deja: tot ceea ce este al
celorlalți este și al nostru. Iar acest



lucru ajută la evitarea spiritului
critic.

Pentru a trăi astfel, primul pas este
să ne propunem acest lucru în mod
conștient: să înțelegem că o parte
importantă a unității este acceptarea
opiniilor celorlalți. Dar aceasta este
legată și de a nu ne teme să spunem
ceea ce gândim. Întotdeauna cu
prudență, desigur. Nu este vorba de a
spune orice, oricând sau oricum. Dar
în spațiile potrivite — de exemplu,
într-o ședință sau într-o conversație
— este bine să ne exprimăm propria
părere, chiar și atunci când credem
că vom fi în minoritate. Nu este
vorba de a impune ideile proprii, ci
de a spune cu simplitate ceea ce, în
conștiință, gândim. Acest lucru,
departe de a rupe unitatea,
construiește punți către ea.

Îmi amintesc că, în urmă cu ani, când
am fost numit consultant la
Congregația pentru Doctrina



Credinței, l-am vizitat pe filosoful
Cornelio Fabro — îl vedeam destul de
des —, care fusese și el mulți ani
consultant. Mi-a spus cu insistență:
Un singur sfat vă dau din experiența
mea: la ședințe spuneți întotdeauna
ceea ce gândiți, chiar dacă vedeți că
toți ceilalți gândesc contrariul. Faceți
mereu asta. Vă las și eu același sfat.

În plus, a îngriji unitatea trece, într-
un mod foarte direct și vizibil, prin a
îngriji fraternitatea creștină. Aceasta
implică efortul constant de a uni, de
a evita formarea de grupuri în
interiorul Lucrării, de a-i trata pe toți
la fel și de a promova un interes
sincer pentru viața celorlalți. Sfântul
Josemaría era foarte încântat de
această atitudine a persoanelor care
unesc.

Nu trebuie să ne mirăm de
diversitatea caracterelor, a
înclinațiilor, nici de dificultățile de
relaționare umană care pot apărea



din cauza acestor diferențe de
caracter. Spunea Sfântul Josemaría
într-una dintre scrisorile sale:
„Trebuie să practicați, de asemenea,
în mod constant o fraternitate care
să fie mai presus de orice simpatie
sau antipatie naturală, iubindu-vă
unii pe alții ca adevărați frați, cu
purtarea și înțelegerea proprie celor
care formează o familie bine
unită”[12]. Sunt cuvinte frumoase și,
în același timp, exigente, iar a le trăi
și a le transmite stă în mâinile
noastre.

Aș dori să amintesc, pentru a încheia,
un text pe care îl cunoaștem bine,
dar care oferă întotdeauna mult de
meditat. Este dintr-o scrisoare a
Sfântului Josemaría, scrisă în 1957:
„În tabernacolul oratoriului
Consiliului General am pus să fie
scrise aceste cuvinte: Consummati in
unum. Cu toții, împreună cu Isus
Cristos, suntem un singur lucru. Ca,
introduși în forja lui Dumnezeu, să



păstrăm mereu această minunată
unitate de gândire, de voință, de
inimă. Și ca Mama noastră, prin care
ne vin tuturor oamenilor toate
harurile, canal splendid și rodnic, să
ne dăruiască, împreună cu unitatea,
claritatea, caritatea și tăria”.

Acesta nu este doar un final de
discurs pios. Este o concluzie pioasă,
da, dar profund logică. Ne conduce
în mod firesc la a ne ruga pentru
unitate. De fapt, ne rugăm pentru ea
în fiecare zi. Și este bine să o facem
cu un suflet recunoscător și optimist,
pentru că ne rugăm pentru ceva care
deja există: pentru ca să se păstreze,
pentru ca să știm să o îngrijim și
pentru a-i mulțumi lui Dumnezeu
pentru unitatea Lucrării, care este un
dar foarte mare.

Poate că suntem atât de obișnuiți cu
unitatea, încât riscăm să nu o
apreciem suficient. De aceea merită
să cerem harul de a o prețui mai



mult, de a-i mulțumi mai mult și de a
o îngriji mai bine: nu ca pe o idee
abstractă, ci în gesturi, decizii și
atitudini concrete, în care unitatea
devine o adevărată pasiune.

[1] In 17,21.

[2] 1 Pe 2,9.

[3] Sf. Josemaría, E Cristos care trece,
nr. 131.

[4] Despre această triplă dimensiune a
Bisericii, cf. Lumen Gentium.

[5] Sf. Josemaría, Cartas (II),
Scrisoarea 6, nr. 31.

[6] Sf. Josemaría, Forja, nn. 268 și 835; 
E Cristos care trece, despre
Euharistie.

[7] Sf Josemaría, Cartas (I), Scrisoarea
2, nr. 56.



[8] Ef 4,1-4.

[9] Ef 2,14.

[10] Ef 4,3-4.

[11] Sf, Josemaría, Scrisoarea 24-
XII-1951, nr. 5.

[12] Sf. Josemaría, Cartas (I),
Scrisoarea nr. 2.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/dialog-

cu-mons-fernando-ocariz-cu-cristos-
unitatea-se-naste-din-interior/

(24.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/dialog-cu-mons-fernando-ocariz-cu-cristos-unitatea-se-naste-din-interior/
https://opusdei.org/ro-ro/article/dialog-cu-mons-fernando-ocariz-cu-cristos-unitatea-se-naste-din-interior/
https://opusdei.org/ro-ro/article/dialog-cu-mons-fernando-ocariz-cu-cristos-unitatea-se-naste-din-interior/

	Dialog cu mons. Fernando Ocáriz: „Cu Cristos, unitatea se naște din interior”
	Urmează introducerea lecției, apoi schimbul de întrebări și răspunsuri.
	Introducerea Prelatului, mons. Fernando Ocáriz
	Întrebări
	Dacă unitatea este un dar care aparține întregii Biserici, ce există în spiritul Opus Dei care face ca ea să fie trăită și păzită ca una dintre pasiunile sale dominante?
	Părinte, dacă unitatea este un dar al lui Dumnezeu pe care îl cerem pentru întreaga Biserică și pentru Lucrare, o putem cere și ca dar personal, pentru fiecare dintre noi?
	Lucrarea se apropie de primul său Centenar, iar mesajul ei a ajuns la persoane din generații, culturi și locuri diferite ale lumii. Cum putem fi astăzi instrumente de unitate, asumând această responsabilitate în mijlocul schimbărilor culturale și al circumstanțelor timpului nostru?
	Părinte, uneori neînțelegerile sau rănile trecutului pot deveni obstacole în trăirea unității. Cum putem reconstrui încrederea atunci când a existat durere sau resentiment?
	Trăim într-un context marcat de dezbinare și individualism, în societate, în politică, în instituții și chiar în familie. Cum putem trăi unitatea într-un mod autentic, care să nu fie doar ceva exterior, ci să se nască din interiorul fiecăruia, atunci când lipsesc reperele?
	Părinte, uneori a lucra și a decide împreună poate părea mai lent decât a face lucrurile individual. În Lucrare, colegialitatea este un mod obișnuit de a lucra. Cum o putem înțelege și trăi ca pe o bogăție și nu ca pe un obstacol?
	Există o întrebare care îmi revine adesea: uneori putem să nu ne simțim siguri să spunem ceea ce gândim, de teamă să nu fim în dezacord sau să nu generăm dezbinare. Cum putem găsi echilibrul între libertatea de a exprima propria părere și grija pentru unitate, știind că nu întotdeauna vom fi de acord în toate?


