
opusdei.org

Despre formarea
profesională (III):
Cetățeni care
lucrează cu alții

Prin munca noastră și relațiile
pe care le stabilim cu ea,
contribuim, ca cetățeni, la
construirea unei societăți – si o
istorie – conformă cu
demnitatea persoanei și în
căutarea sensului său.

15.03.2022

Nevoia de a avea un loc de muncă
împlinitor include, în general,



aspirația de a construi ceva valoros și
de a contribui la îmbunătățirea
societății. Vechiul exemplu al
zidarilor exprimă bine acest lucru:
atunci când pregătește cărămizi,
cineva poate percepe munca sa ca
fiind doar fabricarea unor cărămizi,
ridicarea unui zid sau construirea
unei catedrale. Noi ne dorim să
construim catedrale prin profesia
noastră: adevărate capodopere
umane, care sunt și un semn al
prezenței lui Dumnezeu în lume.

Papa Francisc ne îndeamnă astfel:
„Ființa umană este capabilă să fie,
prin ea însăși, agentul responsabil al
îmbunătățirii sale materiale, al
progresului său moral și al
dezvoltării sale spirituale (Sfântul
Paul al VI-lea, Populorum progressio,
26 mar. 1967, nr. 34). Munca ar
trebui să fie locul acestui progres
personal multidimensional, în care
intră în joc diverse dimensiuni ale
vieții: creativitatea, proiecția spre



viitor, dezvoltarea abilităților,
punerea în practică a valorilor,
comunicarea cu ceilalți, o atitudine
de adorare” [1].

Totuși, situația din multe țări poate
estompa această perspectivă. În
unele locuri, condițiile de muncă
sunt inumane; în altele, majoritatea
locurilor de muncă permit cu greu
supraviețuirea. În Occident,
schimbările rapide și crizele
succesive au generat o stare de
precaritate care alimentează o
viziune negativă asupra muncii.
Narațiunile dominante sau
experiențele personale reduc adesea
munca la o activitate strict necesară
pentru supraviețuire, dar care, de
multe ori, produce nefericire și
frustrare. Această realitate îi
afectează în mod deosebit pe tinerii
bine pregătiți și calificați, dar care
abia reușesc să obțină locuri de
muncă ce le permit să-și susțină
traiul sau să-și facă planuri de viitor.



Mulți dintre ei iau în considerare
emigrarea pentru a găsi oportunități
mai bune în alte țări, iar alții își
caută împlinirea personală în afara
sferei profesionale.

În acest context, în care atât de mulți
oameni au motive serioase și
concrete să vadă lucrurile astfel,
mesajul Sfântului Josemaría despre
muncă luminează această realitate
de criză prin speranța Evangheliei.
Papa Francisc explică acest lucru
astfel: „Cei care privesc criza fără
lumina Evangheliei se limitează la a
face autopsia unui cadavru; ei
privesc criza, dar fără speranța
oferită de Evanghelie. Criza ne sperie
nu doar pentru că am uitat să o
evaluăm așa cum ne invită
Evanghelia, ci și pentru că am uitat
că Evanghelia însăși este prima care
ne pune în criză. Dar dacă regăsim
curajul și umilința de a spune cu
voce tare că timpul crizei este un
timp al Spiritului, atunci, chiar și în



fața întunericului, a slăbiciunii, a
fragilității, a contradicțiilor și a
confuziei, nu ne vom simți copleșiți,
ci vom păstra încrederea intimă că
lucrurile se vor schimba, bazată
exclusiv pe experiența unui Har
ascuns în întuneric” [2].

Această lumină a credinței asupra
realității umane a muncii scoate la
iveală adevărul fundamental
conform căruia omul a fost așezat în
grădina Edenului ut operaretur [3],
adică să lucreze și să coopereze cu
Dumnezeu la construirea lumii, la
crearea vieții sociale și a culturii. În
esență, munca este o realitate
pozitivă și bună, un mediu al
împlinirii personale și sociale,
temelia sfințeniei noastre: „un mijloc
de legătură cu ceilalți oameni și o
contribuție la progresul întregii
umanități, o sursă de mijloace pentru
susținerea propriei familii și o ocazie
de perfecționare personală” [4].



În rândurile ce urmează, ne vom
concentra asupra dimensiunii sociale
a muncii, care se răspândește în
cercuri concentrice: pornind de la
locul în care munca este realizată,
trecând prin comunitatea apropiată
(cartierul, satul, orașul), până la
transformarea efectivă a lumii.

A iubi lumea

Iubirea pentru lume și dorința de a o
îmbunătăți și de a o aduce la
Dumnezeu reprezintă un aspect
central al chemării vocaționale a
Lucrării și se află în inima mesajului
său. Acest spirit ne face să
descoperim, în toate circumstanțele
vieții obișnuite, o chemare divină.
După cum explică Sfântul Josemaría:
„Trebuie să-L iubim pe Dumnezeu
pentru a putea iubi voința Sa și
pentru a dori să răspundem
chemărilor pe care ni le adresează
prin obligațiile vieții cotidiene: în
îndatoririle stării noastre, în profesia



noastră, în munca noastră, în familia
noastră, în relațiile sociale, în
suferințele proprii și în cele ale
altora, în prietenie, în dorința
noastră de a înfăptui ceea ce este bun
și drept” [5].

O privire asupra tragediilor,
nedreptăților, suferințelor sau
superficialităților care marchează
viața de zi cu zi ne poate face să
credem că lumea noastră actuală „nu
poate fi iubită”, cel puțin nu până
când se va schimba. Iar sentimentul
că avem prea puțin de oferit în
această transformare ne poate
determina să ne retragem în cercul
restrâns al relațiilor, problemelor,
intereselor și proiectelor noastre
personale, acolo unde simțim că,
măcar, putem face ceva.

Cu toate acestea, conștiința faptului
că Dumnezeu este Tatăl nostru ne
invită să ieșim din această zonă de
confort, reamintindu-ne promisiunea



Psalmului 2: „Îți voi da neamurile ca
moștenire” [6]. Fiul primește această
moștenire cu dorința de a o face
roditoare, cu un optimism plin de
speranță ce reflectă încrederea
Tatălui său, dar și cu un simț profund
al responsabilității față de această
lume pe care Dumnezeu i-o lasă în
mâini. Nimic nu este străin inimii
unui copil al lui Dumnezeu, pentru
că lumea însăși – totul și toți –
constituie această moștenire.

Iubirea pentru lume, ca dar pe care
Dumnezeu Tatăl ni-l încredințează,
ne determină să dorim „să înțelegem
în profunzime timpul în care trăim,
dinamicile care îl modelează,
potențialul care îl definește, dar și
limitele și nedreptățile, uneori grave,
care îl afectează” [7]. Nu este vorba
doar de o înțelegere intelectuală, ci
de a ieși în întâmpinarea persoanelor
concrete, cu visele și speranțele lor,
cu sensibilitățile, nevoile și criticile
lor. Astfel, această cunoaștere devine



empatie, ascultare și un angajament
de a purta de grijă celuilalt și de a
lucra pentru binele comun, într-o
iubire concretă și vie. Benedict al
XVI-lea explică acest lucru în
enciclica Caritas in veritate: „A iubi
pe cineva înseamnă a-i dori binele și
a lucra eficient pentru acesta. Pe
lângă binele individual, există un
bine legat de viața socială a
oamenilor: binele comun. Este binele
acelui «noi toți», format din indivizi,
familii și grupuri intermediare care
se unesc într-o comunitate socială.
Nu este un bine căutat de dragul lui
însuși, ci pentru persoanele care fac
parte din comunitatea socială și care,
numai în cadrul acesteia, își pot
atinge binele personal în mod
autentic și eficient. Dorința binelui
comun și efortul de a-l realiza
reprezintă o cerință a dreptății și a
carității” [8].

Din iubire – pentru Dumnezeu,
pentru aproapele și pentru lume –



izvorăște acea forță care conferă
demnitate muncii și o transformă,
permițându-ne să contribuim,
împreună cu ceilalți, la construirea
acestui bine comun, din poziția și
prin contribuția specifică propriei
noastre profesii. Modelul iubirii
pline de compasiune față de
aproapele este parabola Bunului
Samaritean, după cum explică Papa
Francisc: „Este un text care ne invită
să redescoperim vocația noastră de
cetățeni ai propriei țări și ai lumii
întregi, constructori ai unei noi
legături sociale” [9]. Comentând
această parabolă, subliniază că
„inclusiv bunul samaritean a avut
nevoie de existența unui han care să-
i permită să rezolve ceea ce el singur,
în acel moment, nu putea să asigure” 
[10] Munca este, astfel, ceea ce ne
permite să contribuim la satisfacerea
nevoilor umane.

O manieră de a exista în lume



O mentalitate laică sănătoasă are la
bază convingerea că munca, relațiile
sociale și politice, timpul liber etc.,
reprezintă un loc privilegiat de
întâlnire cu Dumnezeu și o sarcină
specifică pentru creștinul obișnuit.
Mai mult decât atât, munca este
modul specific prin care fiecare
persoană își îngrijește moștenirea și
contribuie la construirea societății.
Viețile noastre ar fi cu totul diferite
fără fermieri, profesori, șoferi,
ingineri sau scenariști. Sfântul
Josemaría exprima astfel acest lucru:
„Munca este vehiculul prin care
omul se integrează în societate,
mijlocul prin care el se conectează la
ansamblul relațiilor umane,
instrumentul care îi oferă un loc, o
poziție, în comunitatea umană.
Munca profesională și existența în
lume sunt două fețe ale aceleiași
monede, două realități care se susțin
reciproc, fără a fi posibil să le înțelegi
separat” [11].



Acest loc propriu, unde Dumnezeu îl
așteaptă pe fiecare, este un spațiu
privilegiat pentru a manifesta
libertatea ca o capacitate de a genera
lucruri bune împreună cu ceilalți și
pentru ceilalți, lucruri care, în același
timp, sunt benefice și pentru sine.
„Să redescoperim binele, pentru noi
înșine și pentru întreaga umanitate,
și astfel să mergem împreună spre o
creștere autentică și integrală” [12]. La
salonul de coafură, la birou, în clasă,
în grădină sau în culise, în munca pe
care o desfășurăm aici și acum, se
naște întrebarea decisivă: Doamne,
care este binele pe care îl aștepți de la
mine? Și chiar acest efort de a căuta
perfecțiunea creștină în profesie, de
a da „un exemplu bun fiecare în
locul său, înseamnă deja să cauți
binele întregii umanități” [13].

În același timp, este ușor de înțeles
că a face binele depășește puterile
fiecărui individ în parte; mai mult,
este o misiune comună, o luptă



împărtășită, așa cum ne-a arătat
pandemia și explică Papa: „Nimeni
nu poate înfrunta viața de unul
singur. Avem nevoie de o comunitate
care să ne susțină, care să ne ajute și
în care să ne sprijinim unii pe alții
pentru a privi înainte. Cât de
important este să visăm împreună!
Singuri, riscăm să avem miraje, să
vedem ceea ce nu există; visele se
construiesc împreună. Să visăm ca o
unică umanitate, ca niște călători
care împărtășesc aceeași carne
umană, ca niște copii ai aceluiași
pământ care ne adăpostește pe toți,
fiecare cu bogăția credinței sau a
convingerilor sale, fiecare cu propria
sa voce, toți frați” [14]. Experiența ne
confirmă că, atunci când facem
binele împreună, barierele
diferențelor ideologice, ale stilurilor
de viață diferite sau ale lipsei de
credință se prăbușesc.

Vor exista întotdeauna în Biserică
instituții dedicate asistenței, iar noi



toți, ca creștini, suntem chemați să
fim Bunul Samaritean care se oprește
lângă fratele rănit. Totuși, ca laici,
avem misiunea inalienabilă de a fi
prezenți în acele locuri unde se
modelează societatea, mai ales în
domeniile legate de profesia noastră.
De exemplu, un arhitect poate să
participe la proteste împotriva
poluării, să voteze pentru un partid
care sprijină familia și să facă
voluntariat alături de persoanele
fără adăpost din orașul său. Dar,
dacă lucrează în urbanism, este de
neînlocuit pentru a crea, împreună
cu colegii săi, cât mai multe spații
verzi, intergeneraționale, sigure, cu
servicii esențiale, bine conectate, cu
zone comune etc., astfel încât să
influențeze direct calitatea aerului,
relațiile de familie și accesul la aceste
spații.

Cu caritate și dreptate



Această manieră creștină de a fi și de
a acționa în lume, lucrând împreună
cu ceilalți și pentru ceilalți, poartă în
sine cel mai mare potențial
transformator al societății: credința
„care ne luminează conștiințele,
îndemnându-ne să participăm cu
toate forțele la provocările și
problemele istoriei umane. În
această istorie, care a început cu
crearea lumii și care se va încheia la
împlinirea veacurilor, creștinul nu
este un apatrid. Este un cetățean al
cetății oamenilor, cu sufletul plin de
dorul de Dumnezeu” [15].

Dacă ne îndreptăm atenția spre
domeniul muncii, putem întreba: ce
trăsături ale modului creștin de a fi
sunt cele mai eficiente în
promovarea acestei transformări?
Răspunsul poate fi foarte amplu, dar
există două virtuți care joacă un rol
deosebit de important: caritatea și
dreptatea, văzute în dimensiunea lor
socială. Aceste două virtuți se traduc



printr-o serie de atitudini care sunt
recunoscute astăzi ca valori
fundamentale pentru succesul unei
întreprinderi comune, valori pe care
doctrina socială a Bisericii le
propune. Aceste învățături oferă linii
directoare ce luminează, prin
adevărul Evangheliei, modurile
posibile de acțiune în cele mai
diverse contexte sociale, culturale
etc., manifestându-se prin câteva
atitudini precum cele de mai jos.

Prietenia socială, solidaritatea și
participarea duc la „construirea unor
relații care depășesc simplul cadru al
muncii și întăresc legăturile de bine” 
[16]. Sfântul Josemaría a exprimat
acest lucru într-o scrisoare din 1939
despre misiunea creștinului în viața
socială: „Un creștin nu poate fi
individualist, nu-i poate neglija pe
ceilalți, nu poate trăi egoist,
întorcând spatele lumii; el este, prin
natura sa, un ființă socială: membru



responsabil al Trupului Mistic al lui
Cristos” [17].

Promovarea dezvoltării umane
integrale – a tuturor oamenilor și a
fiecărei persoane în întregime –
presupune responsabilitatea
libertății fiecărui individ și a
popoarelor, deoarece nicio structură
nu poate garanta o astfel de
dezvoltare din exterior, fără
implicarea responsabilă a ființelor
umane [18]. Cooperarea izvorăște din
convingerea că problemele nu pot fi
rezolvate dintr-o singură perspectivă
și conduce la o deschidere proactivă,
la munca în echipă – inclusiv cu cei
care gândesc diferit – și la un dialog
sincer.

Dreptatea înseamnă să dai fiecăruia
ceea ce îi aparține, ceea ce i se cuvine
în funcție de ființa și acțiunile sale.
Este prima cale a carității,
inseparabilă de aceasta [19] și, în
același timp, solicită o logică



superioară, deoarece societatea nu
poate fi construită doar pe relații
juste de drepturi și obligații, ci mai
ales prin relații de gratuitate, milă și
comuniune [...] [20].

Transparența, onestitatea și
responsabilitatea sunt valori sociale
esențiale [21], care, deși pot aduce
dezavantaje pe termen scurt —
specifice celor care își asumă riscul
de a avea încredere în ceilalți —
constituie baze solide pentru crearea
unui mediu și a unui mod de lucru
care încurajează împărțirea
obligațiilor reciproce, mobilizând
astfel mult mai mult decât simpla
revendicare a drepturilor [22].

Posibilitățile sunt infinite, în funcție
de circumstanțele fiecărei persoane.
Participarea la asociații profesionale,
mentoratul pentru fete care urmează
studii STEM, proiectele colaborative 
open source sau inițiativele de
alfabetizare a adulților pot fi



exemple de activități realizate
împreună cu colegii. De asemenea,
prioritatea acordată cercetării bolilor
neglijate, furnizarea de servicii pro
bono pentru cauze relevante,
promovarea unor procese industriale
mai curate, refuzul mitei sau
îmbunătățirea condițiilor de muncă
sunt inițiative ce pot fi susținute în
cadrul companiei sau instituției în
care se lucrează.

Să transformăm ambientul muncii

Dragostea pentru lume, împreună cu
conștiința propriei libertăți și
responsabilități, conduc la angajarea,
în și din propria muncă, pentru
ameliorarea societății. Munca nu este
doar un loc de autorealizare
individuală, ci o platformă de pe care
se desfășoară, în toată amploarea sa,
grija umană și creștină față de
aproapele nostru și față de condițiile
sociale care fac posibilă dezvoltarea
acestuia [23].



A privi munca drept un mijloc de a
contribui la progresul umanității
înseamnă, înainte de toate, să
contribui la umanizarea propriului
mediu de lucru. Rezolvarea
problemelor începe întotdeauna cu
ceea ce se află cel mai aproape de noi
[24]. De exemplu, în fața situațiilor
conflictuale care apar la locul de
muncă, la fel ca în orice relație
umană, este esențial să nu ne lăsăm
dominați de acestea și să evităm să
prevaleze ceea ce Papa Francisc
numește logica conflictului [25].
Această logică caută mereu vinovați
de stigmatizat și disprețuit și drepți
care să fie justificați: „Când ne oprim
la conjunctura conflictului, pierdem
simțul unității profunde a realității” 
[26].

Mediul de lucru necesită, de
asemenea, un angajament constant și
hotărât în a iubi, arătând interes
pentru fiecare persoană și pentru
nevoile acesteia, pentru că toți



suntem săraci, lipsindu-ne de ceva
„nu doar în termeni materiali, ci și
spirituali, afectivi și morali” [27].
Experiența personală a iubirii lui
Dumnezeu, a familiei și a prieteniei
face ca acest efort să fie mai ușor de
realizat.

Toate acestea pot deveni realitate în
numeroase moduri concrete:
sprijinirea unei colege care așteaptă
un copil sau care are grijă de o
persoană în vârstă sau dependentă;
oferirea unor favoruri care nu aduc
beneficii directe; celebrarea
aniversarilor; trecerea peste micile
diferențe; comportamentul loial și
evitarea criticilor.

Această umanizare a mediului
imediat implică, de asemenea,
identificarea problemelor și
asumarea lor personală, încercând să
„înecăm răul într-o abundență de
bine”, să acoperim lipsurile și să
multiplicăm inițiativele care dezvoltă



sau redirecționează energiile
implicite în situațiile ce necesită
îmbunătățiri [28]. Astfel, se depășește
perspectiva individualistă și
utilitaristă, iar cu privirea purificată
de caritate, se pot descoperi
„convergențe unice și posibilități
concrete de soluționare, fără a
renunța la niciun component
fundamental al vieții umane” [29].

Mai este mult de făcut și, poate,
asemenea lui Moise, vom simți
oboseala în fața acestui efort. Este
important să avem în minte
concluzia enciclicei Caritas in
veritate: „Dezvoltarea are nevoie de
creștini cu brațele întinse spre
Dumnezeu în rugăciune, conștienți
că iubirea plină de adevăr, caritas in
veritate, din care provine adevărata
dezvoltare, nu este rodul eforturilor
noastre, ci un dar. De aceea, chiar și
în cele mai dificile și complexe
momente, pe lângă acțiunea
rațională, trebuie mai întâi să ne



întoarcem către iubirea Sa.
Dezvoltarea presupune atenție la
viața spirituală, o considerație
serioasă a experienței credinței în
Dumnezeu, a fraternității spirituale
în Cristos, a încrederii în Providența
și Milostivirea divină, a iubirii și
iertării, a renunțării de sine, a
deschiderii față de aproapele, a
dreptății și a păcii. Toate acestea sunt
indispensabile pentru a transforma
«inimile de piatră» în «inimi de
carne» (Ez 36,26), făcând astfel viața
pe pământ mai «divină» și, prin
urmare, mai demnă de om” [30].

[1] Papa Francisc, Scrisoare Enc. 
Laudato Si, nr. 127.

[2] Papa Francisc, Discursul Curiei
romane cu ocazia urărilor de Crăciun,
21-12-2020, nr. 6.

[3] Gn 2,15.



[4] Sfântul Josemaría, Scrisoarea nr.14
din 15 oct 1948, nr. 4.

[5] Sfântul Josemaría, Este Cristos care
trece, nr. 17.

[6] Cf. Ps 2,8: „Cere-mi și eu îți voi da
popoarele ca moștenire și marginile
pământului în stăpânire”.

[7] Fernando Ocáriz, Mesaj, 7 iulie
2017.

[8] Benedict al XVI-lea, Scrisoarea Enc.
Caritas in veritate, nr. 7.

[9] Papa Francisc, Fratelli Tutti, nr. 66.

[10] Papa Francisc, Ibid. nr. 165.

[11] Sfântul Josemaría, Scrisoarea nr.
11, 6 mai 1945, nr. 13.

[12] Papa Francisc, Fratelli Tutti, nr.
113.

[13] Sfântul Josemaría, Scrisoarea nr.3
din 9 ian. 1932, nr. 4.



[14] Papa Francisc, Fratelli Tutti, nr. 8.

[15] Sfântul Josemaría, Este Cristos
care trece, nr. 99.

[16] Papa Francisc, Discurs adresat
membrilor Colegiului Cardinalilor și
al Curiei romane cu prilejul urărilor
de Crăciun , 23-12-2021.

[17] Sfântul Josemaría, Scrisoarea nr.
5, 2 oct 1939, nr. 37.

[18] Cf. Benedict al XVI-lea, Caritas in
veritate, nr. 17.

[19] Ibid. nr. 6.

[20] Ibid.

[21] Cf. Benedict al XVI-lea, Caritas in
veritate, nr. 36.

[22] Ibid, nr. 43.

[23] Cf. Ana Marta González, „Mundo y
condición humana en san Josemaría
Escrivá. Claves cristianas para una



filosofía de las ciencias sociales”, în 
Romana nr. 65, iulie – decembrie
2017.

[24] Cf. Sfântul Josemaría, Convorbiri,
nr. 10: „Noi vedem în muncă – în
nobilul efort creator al oamenilor –
nu numai una dintre cele mai înalte
valori umane, indispensabilă
progresului societății și a necesității
din ce în ce mai drepte a raporturilor
dintre oameni, dar și un semn al
iubirii lui Dumnezeu pentru
creaturile sale și iubirea oamenilor
între ei și pentru Dumnezeu; un
mijloc de perfecțiune, o cale de
sfințenie”.

[25] Papa Francisc, Discurs adresat
membrilor Colegiului Cardinalilor și
al Curiei romane cu prilejul urărilor
de Crăciun , 23-12-2021, nr. 7.

[26] Papa Francisc, Exhort. Ap. 
Evangelii gaudium, nr. 226.

https://romana.org/es/65/estudio/mundo-y-condicion-humana-en-san-josemaria-escriva/
https://romana.org/es/65/estudio/mundo-y-condicion-humana-en-san-josemaria-escriva/
https://romana.org/es/65/estudio/mundo-y-condicion-humana-en-san-josemaria-escriva/


[27] Papa Francisc, Discurs adresat
membrilor Colegiului Cardinalilor și
al Curiei romane cu prilejul urărilor
de Crăciun , 23-12-2021.

[28] Cf. Ana Marta González, „Mundo y
condición humana en san Josemaría
Escrivá. Claves cristianas para una
filosofía de las ciencias sociales”, în 
Romana nr. 65, iulie – decembrie
2017.

[29] Benedict XVI Scrisoare, Enc. 
Caritas in veritate, nr. 32.

[30] Ibid., nr. 79.

Susana López

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/despre-
formarea-profesionala-iii-cetateni-care-

lucreaza-cu-altii/ (21.01.2026)

https://romana.org/es/65/estudio/mundo-y-condicion-humana-en-san-josemaria-escriva/
https://romana.org/es/65/estudio/mundo-y-condicion-humana-en-san-josemaria-escriva/
https://romana.org/es/65/estudio/mundo-y-condicion-humana-en-san-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/ro-ro/article/despre-formarea-profesionala-iii-cetateni-care-lucreaza-cu-altii/
https://opusdei.org/ro-ro/article/despre-formarea-profesionala-iii-cetateni-care-lucreaza-cu-altii/
https://opusdei.org/ro-ro/article/despre-formarea-profesionala-iii-cetateni-care-lucreaza-cu-altii/

	Despre formarea profesională (III): Cetățeni care lucrează cu alții

