
opusdei.org

Cum să transmiți
credința (2)

Să dai un bun exemplu, să-ți
consacri timpul celorlalți, să te
rogi… Să transmiți credință
copiilor este o sarcină care cere
un anume efort din partea
adultului.

26.08.2014

Când educarea spre credință este
scopul urmărit, nu este potrivit să
desparți miezul doctrinei de miezul
pietății (1): cunoașterea trebuie
însoțită de virtute, iar inteligența de
afectivitate. În acest domeniu, mai



mult decât în altele, părinții și
educatorii trebuie să fie vigilenți
pentru a asigura o creștere
armonioasă copiilor. Câteva practici
de pietate acoperite de o spoială
doctrinală, nu mai mult decât o
doctrină care nu ar fortifica
convingerea că trebuie să-i dai lui
Dumnezeu cultul care îi este datorat,
să-l frecventezi, să trăiești cerințele
mesajului creștin, să faci apostolat.
Doctrina trebuie să prindă viață, să
se traducă prin decizii, fără să
rămână departe de cotidian, ea
trebuie să ajungă la angajamentul de
a-l iubi pe Cristos și pe ceilalți.

Un element de neînlocuit în educație
este exemplul concret, mărturia vie a
părinților: rugăciunea cu copiii (la
sculare și la culcare, binecuvântarea
mesei); să acorzi importanța cerută
rolului credinței în viața căminului
(să prevezi participarea la Sfânta
Liturghie în timpul vacanțelor, să
cauți locuri de vilegiatură adecvate,



care să nu-i disperseze); să-i înveți cu
naturalețe să-și apere și să-și
transmită credința lor, să
răspândească dragostea lui Isus.
Astfel, părinții „pătrund în
profunzimea inimii copiilor lor,
lăsând urme pe care evenimentele
vieții nu vor reuși să le șteargă"(2).

Este necesar să consacrăm destul
timp copiilor: timpul înseamnă viață
(3), iar viața – cea a lui Cristos pe
care o trăiește creștinul – este cel mai
bun lucru de dat lor. Să te plimbi, să
organizezi excursii, să discuți despre
grijile lor, despre conflictele lor;
pentru a transmite credința, trebuie
mai ales să fii prezent și să te rogi;
dacă ai greșit, să le ceri iertare. În
același timp, și copiii trebuie să
experimenteze iertarea, ceea ce le va
întări certitudinea că dragostea
părintească este necondiționată.

Profesia: părinte



Benedict al XVI-lea amintește că „de
la cea mai fragedă vârstă a lor,
(copiii) au nevoie de Dumnezeu, căci
de la început, omul are nevoie de
Dumnezeu și ei au capacitatea de a-i
percepe măreția; ei știu să aprecieze
valoarea rugăciunii – dialogul cu
acest Dumnezeu – și a riturilor, cât și
să perceapă diferența dintre bine și
rău. Să știți atunci să-i însoțiți în
credință, în această cunoaștere a lui
Dumnezeu, în această prietenie cu
Dumnezeu, în această cunoaștere a
diferenței între bine și rău. Însoțiți-i în
credință din cea mai fragedă vârstă"
(4).

Să-i determinăm pe copii să distingă
între ceea ce trebuie crezut și ceea ce
trebuie făcut, iată o provocare de
relevat evitând orice improvizare și
cu o mentalitate profesională.
Educarea credinței trebuie
echilibrată și sistematică. Este vorba
de a transmite un mesaj de mântuire
care privește persoana în întregime



și trebuie să se implementeze în
mintea și în inima celui care o
primește, știind că destinatarii săi
sunt cei pe care noi îi iubim cel mai
mult. Miza este prietenia copiilor
noștri cu Isus Cristos, sarcină ce
merită eforturile noastre cele mai
transparente. Pentru a le acorda
harul său și a le pătrunde sufletele,
Dumnezeu contează pe interesul
nostru pentru a le face accesibilă
doctrina copiilor noștri: de aceea
modul de a comunica nu este ceva
supraadăugat sau secundar în raport
cu transmiterea credinței, ci face
parte din chiar dinamica sa.

Pentru a fi un bun medic, nu-i destul
să aștepți să-ți vină pacienții: trebuie
să citești, să studiezi, să reflectezi, să
pui întrebări, să cercetezi, să
participi la congrese. Pentru a fi
părinte, trebuie să consacri timp
unui examen despre modul de a
progresa în realizarea sarcinilor
educative. În viața familială, știința



este importantă, știința de a face este
indispensabilă și a vrea să faci,
determinantă. Nu este ușor, dar nu
este acceptabil să te înșeli pretextând
alte sarcini de rezolvat; este necesar
să găsești zilnic câteva minute, sau
câteva ore în timpul vacanțelor,
pentru formarea pedagogică.

Nu ne lipsesc resursele pentru a
trece la această perfecționare
personală; există multe cărți, video și
pagini pe internet bine orientate,
unde părinții vor găsi idei pentru a-i
educa mai bine. În plus, cursurile de
orientare familială deosebit de
eficiente, transmit nu numai
cunoștințe sau anumite tehnici, dar
ajută să se parcurgă drumul
educației copiilor și al ameliorării
personale, pe plan matrimonial și
familial. Un aspect al interesului
logic pentru a ști ce gândesc copiii,
ceea ce îi motivează și îi
interpelează, este o cunoaștere mai
clară a caracteristicilor proprii



fiecărei vârste, cât și a mediului în
care evoluează copiii de vârsta lor. În
fond, toate acestea ne permit să-i
cunoaștem, ceea ce facilitează
sarcina de a-i educa într-o manieră
mai reflexivă și responsabilă.

Să arătăm frumusețea credinței

Pentru ca să se interiorizeze credința
în sufletele copiilor, trebuie să
profităm de diversele situații, încât ei
să descopere o armonie între
rațiunea umană și cea supranaturală.
Părinții și educatorii trebuie, fără
îndoială, să propună obiective, dar
trebuie să o facă arătând frumusețea
virtuții și printr-o existență creștină
deplină. Este nevoie, deci, să
deschidem orizonturi, fără să ne
limităm la a semnala ceea ce este
interzis sau prescris. Altfel, am putea
să-i facem să creadă că credința este
ceva dur, norme reci care sunt o
capcană, sau un codex de păcate și
conduite impuse.



Copiii noștri ar sfârși atunci prin a
nu mai da atenție decât părții ingrate
a potecii, fără să țină cont de
promisiunea lui Isus: „jugul meu este
dulce" (5). În revanșă, ideea că
cerințele lui Dumnezeu dau vigoare
persoanei și o înalță spre o credință
mai deplină trebuie să fie foarte
prezentă în educație. Nu este vorba
de negări fără sensibilitate, ci de
direcții de acțiune pentru a proteja și
dezvolta viața, încrederea, pacea în
relațiile familiale și sociale.
Înseamnă a căuta să-l imităm pe Isus
pe drumul fericirilor.

De aceea ar fi o greșeală să asociem
motivele supranaturale la realizarea
obligațiilor sau a sarcinilor, sau
cerându-le un efort prea mare
pentru realizarea lor. Nu este
formativ, de exemplu, să ceri
copilului să-și mănânce supa pentru
a-i oferi Domnului un sacrificiu; în
funcție de viața de pietate și de
vârstă, acest lucru ar putea fi



oportun, dar trebuie căutate alte
rațiuni pentru a-i motiva. Dumnezeu
nu poate fi adversarul capriciilor;
mai degrabă este vorba de a încerca
să nu existe capricii, ajungând astfel
la a avea o viață fericită, detașată,
ghidată de dragostea pentru
Dumnezeu și pentru ceilalți.

Familia creștină transmite
frumusețea credinței și a dragostei
de Cristos, când membrii săi trăiesc
în armonie prin caritate, știind să
zâmbească și să uite propriile griji
pentru a se ocupa de ceilalți. 
Caritatea va ajuta să-ți neglijezi
propriile probleme fără importanță,
care, dacă le dăm atenție, din egoism,
ar deveni uriașe. Ea va ajuta în sfârșit
să manifestăm multă iubire în micile
servicii care țes viața comună de
fiecare zi (6).

O viață orientată prin uitarea de sine
este, în ea însăși, un ideal atractiv
pentru o tânără persoană. Suntem



mai degrabă noi, educatorii, care
uneori nu credem acestea întru totul,
poate pentru că ne rămâne încă o
bucățică de drum de parcurs.
Motivul constă în faptul de a pune în
raport obiectivele educației și
motivele pe care interlocutorii noștri
le pot înțelege și valorifica: să-și ajute
prietenii, să fie utili și curajoși…
Fiecare copil are propriile sale
neliniști, pe care noi le scoatem la
suprafață când el va vrea să știe de
ce trebuie să trăiască castitatea,
cumpătarea, laboriozitatea,
detașarea; să fii prudent în folosirea
internetului și să eviți de a petrece
prea mul timp cu jocurile video.
Astfel, mesajul creștin va fi perceput
în raționalitatea și frumusețea sa.
Copiii îl vor descoperi pe Dumnezeu
nu numai ca pe un instrument de
care se servesc părinții pentru a
obține anumite scopuri domestice,
dar și cum este el: Tatăl care ne
iubește total și pe care noi trebuie să-
l iubim și să-l adorăm; Creatorul



universului, căruia îi datorăm
existența; Stăpânul cel bun; Prietenul
care niciodată nu decepționează și pe
care noi nu vrem nici nu putem să-l
decepționăm.

Să-i ajutăm să-și găsească drumul

În afară de acestea, a educa în acest
domeniu înseamnă să valorifici
oportunitățile pentru ca copiii să facă
din întreaga lor existență un act de
adorație a lui Dumnezeu. După cum
ne învață Conciliu, „creatura fără
creator dispare" (7): în adorație noi
găsim adevăratul fundament al
maturității personale: Dacă oamenii
nu-l adoră pe Dumnezeu, ei se vor
adora pe ei înșiși, diverse feluri de
care dă mărturie istoria: adorând
puterea, plăcerea, bogăția, știința,
frumusețea (8). A promova această
atitudine trece în mod sigur prin
faptul că copiii descoperă în prima
persoană figura lui Isus. Este ceva
care se poate naște din cea mai



fragedă vârstă a lor, ajutându-i să-i
vorbească în mod personal lui Isus.
Înseamnă să realizezi un moment de
rugăciune cu copiii povestindu-le
lucruri despre Isus și prietenii săi,
sau să intri cu ei în scenele
Evangheliei, pornind de la un
incident cotidian. În fond, a favoriza
pietatea copiilor înseamnă a-i ajuta
să-și pună încrederea în Isus, să-i
împărtășească evenimentele bune
sau rele din viața lor, să-și asculte
vocea conștiinței în care Dumnezeu
însuși își revelează voința, pe care ei
trebuie să încerce s-o pună în
practică. Copiii își însușesc aceste
obiceiuri aproape prin osmoză,
văzând cum părinții lor se adresează
Domnului sau îl fac prezent în
cotidianul lor. Într-adevăr, credința
se raportează în primul rând, mai
mult decât conținutul sau datoria, la
o persoană la care aderăm fără
rezerve, pentru că ne încredem în ea.
Dacă încercăm să arătăm cum o
Viață – cea a lui Isus – îi schimbă



existența omului, implicând toate
facultățile persoanei, copiii remarcă,
în mod logic că, în primul rând pe
noi înșine, această Viață ne-a
transformat. A fi buni transmițători
ai credinței în Isus Cristos cereca
implicarea vieții noastre să adere la
Persoana Mântuitorului (9). A fi un
bun părinte înseamnă, într-o largă
măsură, a fi un părinte bun care
luptă pentru a fi sfânt: copiii își dau
seama de acest lucru și pot admira
acest efort și încerca să-l imite.

Los buenos padres desean que sus
hijos alcancen la excelencia y sean
felices en todos los aspectos de la
existencia: en lo profesional, en lo
cultural, en lo afectivo; es lógico, por
tanto, que deseen también que no se
queden en la mediocridad espiritual.
No hay proyecto más maravilloso
que el que Dios tiene previsto para
cada uno. El mejor servicio que se
puede prestar a una persona –a un
hijo de modo muy especial– es



apoyarla para que responda
plenamente a su vocación cristiana, y
atine con lo que Dios quiere para él.
Porque no se trata de una cuestión
accesoria, de la que depende sólo un
poco más de felicidad, sino que
afecta al resultado global de su vida.

Bunii părinți doresc ca copiii lor să
atingă excelența și să fie fericiți în
toate sectoarele existenței:
profesională, culturală, afectivă. Este
logic deci ca ei să dorească de
asemenea ca ei să nu decadă în
mediocritate spirituală. Nici un
proiect nu poate fi mai minunat
decât cel pe care Dumnezeu l-a
prevăzut pentru fiecare. Cel mai bun
serviciu făcut cuiva – mai ales unuia
din copiii săi – este de a-l susține
pentru ca el să răspundă pe deplin
vocației creștine și să descopere ce
așteaptă Dumnezeu de la el. Căci nu
este vorba de o chestiune
complementară sau neînsemnată, a
cărei miză nu este decât un pic mai



mult sau un pic mai puțin de fericire,
dar ea afectează rezultatul global al
vieții.

Să descoperi cum se concretizează
chemarea personală la sfințenie
înseamnă să găsești o pietricică
albă, o pietricică purtând gravat
un nume nou pe care nimeni nu-l
cunoaște,în afara celui care o
primește (10); înseamnă întâlnirea
despre tine însuți care dă sens
întregii existențe. Biografia unui om
va depinde de generozitatea cu care
el va înfrunta diferitele opțiuni pe
care Dumnezeu i le va prezenta; dar,
în orice caz, fericirea personală și
cea a multor altora va depinde de
aceste răspunsuri.

Vocația copiilor, vocația părinților

Credința este prin natură un act
liber, care nu poate fi impus, nici
chiar indirect, prin argumente 
irefutabile. Să crezi este un act, dar
care își are rădăcinile în misterul



harului lui Dumnezeu și liberul
răspuns al omului. De aceea este
natural ca părinții creștini să se
roage pentru copiii lor, cerând să se
fructifice sămânța credinței pe care
ei tocmai o seamănă în sufletele lor.
Adesea, Duhul Sfânt se va servi de
această bună dorință pentru a trezi,
în sânul familiilor creștine, vocații
diferite, pentru binele Bisericii.

Fără îndoială, chemarea copilului
poate presupune pentru părinți
renunțarea la planuri și proiecte
importante. Mama, abia născut
băiatul, se gândește deja că-l va
căsători cu o anumită fată și că vor
face asta și astalaltă. Tata se gândește
la carieră sau la afacerile unde își va
angaja fiul. Fiecare își construiește un
plan al său, un plan șarmant și facil.
Apoi, copilul se dovedește inteligent,
bun, pentru că părinții săi sunt buni și
le spune: planul vostru nu mă
interesează (11). Ori, toate acestea nu
înseamnă ceva de neprevăzut,



fiindcă face parte dintr-o minunată
vocație a maternității și a
paternității. S-ar putea spune că este
dublă chemarea divină: cea a
copilului care se oferă și cea a
părinților care îl oferă. Uneori,
meritul părinților este mai mare,
Dumnezeu alegându-i pentru a oferi
ceea ce ei iubesc cel mai mult și
pentru a li-l oferi cu bucurie.

Vocația unui copil devine astfel un
motiv de sfânt orgoliu (12) care îi face
pe părinți să o însoțească prin
rugăciunea lor și afecțiunea lor. De
aceea Ioan Paul al II-lea o explica:
„Vegheați să fiți deschiși vocațiilor în
mediu vostru. Rugați-vă pentru ca, în
semn de dragoste specială, Domnul să
cheme pe unul sau mai mulți membri
din familia voastră pentru a-l servi.
Trăiți-vă credința cu bucuria și
fervoarea care încurajează asemenea
vocații. Fiți generoși dacă fiul sau
fiica voastră, fratele sau sora voastră
decid să-l urmeze pe Cristos într-un



mod special. Permiteți vocației sale să
crească și să se întărească. Dați
deplinul vostru sprijin alegerii pe care
el sau ea a făcut-o liber (13)"

Decizia de a se oferi lui Dumnezeu
germinează în cadrul unei educații
creștine; s-ar putea spune că aceasta
este încoronarea educației creștine.
Familia devine astfel, datorită
solicitudinii părinților, o adevărată
Biserică domestică (14), în care
Spiritul Sfânt își promovează
carismele. În felul acesta, sarcina
educativă a părinților transcende
fericirea copiilor și ajunge să fie o
sursă de viață divină în medii lipsite
până atunci de Cristos.

A. Aguiló

[1]. Sf. Josemaría Escrivá, Forja, nr.
918.



[2]. Sf. Ioan Paul II, Exhort.
apost.Familiaris consortio, 22
noiembrie 1981, nr. 60.

[3]. Sf. Josemaría Escrivá, Brazdă, nr.
963.

[4]. Benedict XVI, Discurs la Congres
Ecleziastic al diecezei din Roma, 13
iunie 2011.

[5]. Brazdă, nr. 198.

[6]. E Cristos care trece, nr. 23.

[7]. Conciliu Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes, nr. 36.

[8]. Scrisoare Prelatului Opus Dei, 1
iunie 2011.

[9]. Sf. Toma de Aquino,S. Th.II-II, q.
11, a. 1: Unde quod est principale
verum habet rationem finis ultimi,
quae autem secundaria sunt habent
rationem eorum quae sunt ad finem.
Quia vero quicumque credit alicuius
dicto assentit, principale videtur



esse, et quasi finis, in unaquaque
credulitate ille cuius dicto assentitur,
quasi autem secundaria sunt ea quae
quis tenendo vult alicui assentire.

[10]. Ap 2, 17.

[11] Sf. Josemaría Escrivá, notele
luate în timpul unei reuniuni de
familie, 4 septembrie 1972.

[12]. Sf. Josemaría Escrivá, Forja, nr.
17.

[13]. Sf. Ioan Paul II, Predică, 25
februarie 1981.

[14]. Cf. Conc. Vatican II, Const.
dogm. Lumen gentium, nr. 11.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/cum-sa-

transmiti-credinta-2/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/cum-sa-transmiti-credinta-2/
https://opusdei.org/ro-ro/article/cum-sa-transmiti-credinta-2/

	Cum să transmiți credința (2)

