
opusdei.org

Cum să transmiți
credința (1)

Caracterul copilului,
personalitatea sa se formează
în sânul familiei. Tot aici învață
să-l cunoască pe Dumnezeu. O
sarcină care se dovedește cu
fiecare zi mai necesară, după
cum ne-o demonstrează acest
text.

28.08.2014

Fiecare copil este un semn că
Dumnezeu are încredere în părinții
cărora le cere să aibă grijă de o ființă,
chemată la fericirea eternă și să o



educe. Credința este cel mai bun dar
care poate fi transmis copiilor. În
plus, este singurul lucru într-adevăr
important, pentru că ea este cea care
dă sensul ultim existenței. Și apoi,
Dumnezeu nu încredințează
niciodată o misiune fără a oferi
mijloacele necesare pentru a o duce
la bun sfârșit. De aceea nici o
comunitate umană nu este mai bine
înarmată ca familia pentru a se
garanta că credința prinde rădăcină
în inima unui copil.

Mărturia personală

Educarea credinței nu este o simplă
învățare, ci transmiterea unui mesaj
de viață. Deși cuvântul lui Dumnezeu
este eficace prin el însuși, Dumnezeu
a vrut să se servească de mărturia și
medierea oamenilor pentru a-l
difuza: Evanghelia este
convingătoare dacă el este întrupat.

Este important mai ales cazul
tinerilor cărora le este greu să facă



deosebirea între ceea ce este zis și
persoana care a zis-o. Acest lucru
capătă și mai multă importanță dacă
este vorba de propriii copii, care nu
fac diferența între mama sau tata
care se roagă și rugăciunea însăși. Și
mai mult, rugăciunea are o valoare
specială, ea este frumoasă și
semnificativă, pentru că tata sau
mama se roagă.

În aceste condiții, părinții au în mână
toate atuurile pentru a comunica
credința copiilor lor: Dumnezeu
așteaptă de la ei mai mult să fie pioși
și coerenți decât discursuri
frumoase. Mărturia lor personală pe
lângă copiii lor trebuie să fie clară în
orice moment, naturală și fără a
căuta constant să dea lecții. Să vă
vadă rugându-vă: așa i-am văzut pe
părinții mei și a rămas întipărit în
inima mea. În așa fel încât, atunci
când copiii tăi vor ajunge la vârsta
mea, ei își vor aminti cu afecțiune de
mama lor și de tatăl lor, care nu i-au



forțat decât prin exemplul lor și
surâsul lor, transmițându-le doctrina
când trebuia, fără să-i plictisească (1).

Uneori este suficient pentru copii să
vadă bucuria părinților lor când
merg să se spovedească, pentru ca, în
inima lor credința să se întărească.
Nu trebuie subestimată
perspicacitatea copiilor chiar dacă ei
par naivi: în realitate, ei își cunosc
bine părinții, ceea ce este bun și ceea
ce este mai puțin bun, și tot ceea ce
părinții fac sau nu fac este pentru ei
un mesaj care contribuie la formarea
lor sau deformarea lor.

Benedict al XVI-lea a explicat în
nenumărate rânduri că schimbările
profunde în instituții și la indivizi
sunt datorate sfinților și nu
savanților sau oamenilor care dețin
puterea: În vicisitudinile istoriei, ei,
sfinții, au fost adevărații reformatori
care, deseori, au scos istoria din văile
obscure, în care ea riscă să se



scufunde din nou; ei au iluminat-o de
fiecare dată când a fost necesar ( 2).

Ceva asemănător se produce în
familie. Desigur, trebuie prevăzute
mijloacele cele mai pedagogice
pentru a transmite credința și a te
forma ca un bun educator; dar
aspectul decisiv este angajamentul
părinților în vederea sfințeniei.
Sfințenia personală îți permite să
găsești cea mai bună pedagogie.

În toate mediile creștine se știu, din
experiență, rezultatele bune pe care le
dă această inițiere la viața de pietate,
inițiere naturală și supranaturală,
făcută în intimitatea familiei. Copilul
învață să-l plaseze pe Domnul în
rândul prietenilor săi; el învață să-l
trateze pe Dumnezeu ca pe un Tată și
pe Sfânta Fecioară ca pe o Mamă; el
învață să se roage, urmând exemplul
părinților săi. Când se înțelege acest
lucru, se vede marea sarcină
apostolică pe care părinții o pot



realiza, și în ce măsură sunt obligați
să fie sincer pioși, pentru a putea
transmite – mai degrabă decât a
învăța – această pietate copiilor (3).

Climat de încredere și de prietenie

Pe de altă parte, vedem că multor
băieți și fete – mai ales la vârsta
adolescenței și a tinereții – le slăbește
credința când se confruntă cu
încercări. Originea acestor crize
poate să fie foarte variată –
presiunea unui mediu de unde
Dumnezeu este exclus, prietenii care
disprețuiesc convingerile religioase,
un profesor care își orientează
educația spre o perspectivă atee sau
care-l pune pe Dumnezeu între
paranteze – dar aceste crize nu devin
serioase decât dacă cei care le îndură
nu reușesc să vorbească despre ceea
ce li se întâmplă cu persoanele
potrivite.

Este important să-i faci pe copii
încrezători în părinții lor care să fie



mereu disponibili, gata să le acorde
din timpul lor . Faceți, în așa fel, ca ei
să fie loaiali, sinceri, să nu se teamă
să vă spună ce au pe suflet. De aceea,
fii tu însuți loaial cu ei, tratează-i ca și
cum ar fi, deja, adulți, adaptându-te la
nevoile lor în funcție de vârsta și
caracterul lor. Fii prietenul lor, fii bun
și nobil cu ei, fii sincer și simplu (4).

Nu este necesar să aștepți
adolescența, pentru a pune în
practică aceste sfaturi, deoarece
aceste calități pot fi cultivate de la
cea mai fragedă vârstă. A dialoga cu
copiii tăi este unul dintre lucrurile
cele mai plăcute care există și cel mai
direct mod de începe o adevărată
prietenie cu ei. Când legătura dintre
doi oameni este fondată pe
încredere, o punte de satisfacție
reciprocă îi unește. Niciunul nu va
amâna momentul de a-i împărtăși
celuilalt propriile neliniști și
sentimente, lucru care, într-adevăr,
este cel mai bun mod de a se



cunoaște mai bine pe sine însuși.
Dacă este adevărat că, anumite
vârste sunt mai dificile decât altele,
pentru a ajunge la această apropiere,
părinții nu trebuie să dea înapoi în
dorința lor de a deveni prietenii
copiilor lor; prieteni cărora aceștia își
mărturisesc neliniștile, pe care îi
consultă asupra problemelor lor și de
la care așteaptă un ajutor eficient și
plăcut (5).

În acest climat de prietenie, copiii
aud vorbindu-se de Dumnezeu într-
un mod plăcut și atractiv. Toate
acestea cer ca părinții să găsească
timp pentru a fi cu copiii lor și un
timp de calitate : copilul trebuie să
perceapă că problemele sale îi
interesează mai mult decât alte
ocupații ale lor. Aceasta implică
acțiuni concrete pe care nicio
împrejurare nu ar trebui să o omită
sau să o amâne: să închidă
televizorul sau calculatorul – sau să
înceteze să-și fixeze ostentativ



atenția asupra lui – când fata sau
băiatul îi caută și când este evident
că vrea să vorbească; să reducă
timpul consacrat muncii; să caute
ocazii pentru activitățile plăcute și
destinderea care facilitează
conversația familială etc.

Misterul libertății

Când există o adevărată libertate,
oamenii nu fac întotdeauna ce le
convine cel mai mult, sau ceea ce ar
părea cel mai logic, ținând cont de
mijloacele existente. Uneori lucrurile
încep bine, dar nu-și ating scopul –
cel puțin în aparență – iar faptul de a
încerca un sentiment de culpabilitate
nu servește la mare lucru la fel și
tendința de a arunca vina pe alții.

Atitudinea cea mai înțeleaptă constă
în a te gândi la maniera de a educa,
din ce în ce mai bine, de a-i ajuta pe
alții să facă la fel: în acest domeniu
nu există formulă magică. Fiecare
are modul său de a fi care conduce la



explicații și abordări diferite ale
lucrurilor. Putem face aceeași
afirmație și despre destinatarii
efortului educativ care, trăind în
condiții asemănătoare, au
sensibilități și interese diferite.

Totuși o asemenea varietate nu este
un obstacol. Ba, mai mult, ea lărgește
orizonturile educative. Pe de-o parte,
ea permite ca educația să se înscrie,
realmente, într-o relație personală,
departe de stereotipuri. Pe de altă
parte,contactul cu temperamentele și
caracterele diferiților copii, se
traduce printr-o pluralitate de
situații educative. De aceea, chiar
dacă drumul credinței este drumul
cel mai personal posibil, – fiindcă se
referă la ceea ce există mai intim în
persoana umană, relația sa cu
Dumnezeu – îl putem ajuta pe copil
să-l parcurgă: aceasta înseamnă să
educi. Dacă în rugăciunea noastră
personală privim atent pe termen
lung, modul de a fi al fiecăruia,



Dumnezeu ne va lumina pentru a
vedea clar.

A transmite credința nu este atât o
chestiune de strategie sau de
programare, cât un efort de a-l ajuta
pe fiecare să descopere ce plan are
Dumnezeu cu viața lui. A-l ajuta să
descopere, prin el însuși, că trebuie
să devină mai bun și în ce fel: că
trebuie să se schimbe, pentru că el
vrea să se schimbe. De aceea, Sfântul
Josemaría sublinia: Eu cred în
libertate ca mijloc de formare; eu cred
în libertate ca mijloc de eficacitate;
cred în încredere ca o condiție a
unității (6).

Diferite domenii cărora să le
acordăm atenție

Pot fi subliniate mai multe aspecte
ale transmiterii credinței, toate de o
mare importanță. Unul dintre
primele este viața de pietate în
familie , apropierea de Dumnezeu în
rugăciune și sacramente. Când



părinții nu le „ascund", chiar și
involuntar aceste raporturi cu
Dumnezeu se manifestă prin acțiuni
care îl fac prezent în sânul familiei,
într-o manieră naturală care respectă
autonomia copiilor. Binecuvântarea
la masă, recitarea cu cei mai mici a
rugăciunilor de dimineață sau de
seară, chemarea în ajutor a îngerului
păzitor și semnele de afecțiune față
de Fecioara Maria, iată acțiuni
concrete care trezesc virtutea pietății
la copii, furnizându-le resurse, care îi
vor însoți pe parcursul întregii vieți.

Doctrina constituie un alt mijloc; o
pietate fără doctrină este vulnerabilă
în fața asalturilor intelectuale cărora
copiii vor fi supuși de-a lungul vieții;
ei au nevoie de o formare
apologetică profundă și practică în
același timp. Foarte evident, și în
acest domeniu, este important să se
țină cont de caracteristicile specifice
fiecărei vârste. Foarte adesea,
comentarii asupra unui subiect de



actualitate, sau asupra unei cărți, vor
furniza o bună ocazie de a preda
doctrina copiilor mai mari, fără a
mai spune că ei pot, din proprie
inițiativă, să se adreseze părinților
lor pentru a le pune întrebări. Cu cei
mai mici dintre copii, formarea
catehetică, pe care ei o pot urma la
parohie sau la școală, constituie o
ocazie ideală. Căci părinții pot
revizui cu ei lecțiile pe care le-au
primit, îi pot învăța într-un mod
atractiv aspecte ale catehismului
care au fost poate omise sau să facă
în așa fel încât copiii să înțeleagă
importanța studiului doctrinei lui
Isus, datorită iubirii părinților față
de Mântuitorul nostru.

Un alt aspect important este educarea
virtuților , pentru că dacă pietatea și
doctrina sunt însoțite de puțină
virtute, gândurile și sentimentele
acestor băieți și fete vor sfârși prin a
se apropia de modul în care ei trăiesc
și nu de ceea ce le dictează rațiunea



luminată de credință sau credința
într-adevăr asumată, pentru că ea a
fost bine asimilată. Să cultivi virtuțile
înseamnă să scoți în evidență
importanța unui spirit exigent față
de propria-ți persoană, importanța
muncii făcute cu ardoare, a
generozității și a cumpătării.

A inculca toate aceste valori înalță
omul deasupra dependențelor sale
materiale, îl face mai lucid, mai apt
să înțeleagă realitățile spiritului. Cei
care își educă copiii cu o insuficientă
exigență – fără să le spună vreodată
„nu" ci căutând să le împlinească
toate așteptările, închid astfel poarta
spiritului. Este o condescendență
care poate naște afecțiune, dar și
voința de a economisi efortul necesar
pentru a da o mai bună educație,
pentru a pune limite dorințelor și
pentru a-i învăța să se supună sau să
aștepte. Cum dinamica spiritului de
consum este în sine de neoprit,
această eroare îi conduce pe oameni



la adoptarea unui stil de viață
capricios și egoist și îi face să intre
într-o spirală de căutare a
comodității care presupune
întotdeauna un deficit al virtuților
umane și de interes pentru
problemele celorlalți. A crește într-o
lume în care toate capriciile sunt
satisfăcute este o greșeală foarte grea
pentru viața spirituală care
împiedică sufletul, aproape de la
rădăcină, de a se dărui și de a se
angaja.

Un alt aspect important este mediul ,
căci el are o mare forță de
convingere. Noi toți cunoaștem copii
educați în pietate care au fost
antrenați într-un mediu pe care nu
erau pregătiți să-l învingă. De aceea
trebuie să se dea atenție locului unde
copiii sunt educați și să se creeze sau
să se caute un mediu care facilitează
creșterea credinței și a virtuților.
Este într-un fel asemănător cu ceea
ce se întâmplă într-o grădină: nu noi



facem să crească plantele, dar putem
furniza mijloace, îngrășăminte, apă,
etc. și climatul adecvat pentru ca ele
să crească. O atmosferă care se
creează, în primul rând, grație
rugăciunii. După cum Sfântul
Josemaría o sfătuia pe o mamă
creștină, pentru a-i ajuta pe copii că
prima modalitate este rugăciunea.
Invoc-o pe Preasfânta Fecioară, care
le înțelege foarte bine pe mame,
pentru că ea este Mama lui
Dumnezeu, Mama ta și Mama copiilor
tăi și a mea (7).

A. Aguiló

------

[1] Sf. Josemaría Escrivá, Hogares
luminosos y alegres , p. 110.

[2] Benedict XVI, Discurs la veghea de
rugăciune Ziua Mondială a
Tineretului, Colonia, 20 august 2005.



[3] Sf. Josemaría Escrivá, Convorbiri
cu Mons. Escrivá de Balaguer, nr.°
103.

[4] Sf. Josemaría Escrivá, Hogares
luminosos y alegres , p. 75.

[5] Sf. Josemaría Escrivá, E Cristos
care trece, nr. 27.

[6] Sf. Josemaría Escrivá, notele luate
în timpul o reuniune de familie, 20
mai 1966, Crónica , iulie 1966, p. 58.

[7] Sf. Josemaría Escrivá, Hogares
luminosos y alegres , p. 92.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/cum-sa-

transmiti-credinta-1/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/cum-sa-transmiti-credinta-1/
https://opusdei.org/ro-ro/article/cum-sa-transmiti-credinta-1/

	Cum să transmiți credința (1)

