
opusdei.org

Cristos Rege

În ultima duminică a anului
liturgic se sărbătorește
Solemnitatea Cristos Rege. Cu o
săptămână înainte de această
sărbătoare, vă oferim textul
omiliei pe care Sfântul
Josemaría a ținut-o la 22
noiembrie 1970, inclusă în
cartea „E Cristos care trece”.

16.11.2025

Anul liturgic se încheie, iar în Jertfa
Sfântă a Altarului Îi reînnoim Tatălui
oferirea Victimei, Cristos, Împăratul
sfințeniei și al harului, Împăratul



dreptății, al iubirii și al păcii, așa
cum vom citi în curând în Prefață. Cu
toții simțiți în sufletul vostru o
bucurie imensă, când vă gândiți la
sfânta Umanitate a Domnului nostru:
un Rege cu inimă de carne, ca a
noastră; care este autorul
universului și al fiecărei creaturi și
care nu se impune prin dominație:
cerșește puțină dragoste, arătându-
ne, în tăcere, mâinile Sale rănite.

De ce, atunci, atât de mulți Îl ignoră?
De ce mai auzim acel protest crunt: 
nolumus hunc regnare super nos, – nu
vrem ca Acesta să domnească peste
noi? Pe pământ sunt milioane de
oameni care se înfruntă în acest fel
cu Isus Cristos sau, mai bine zis, cu
umbra lui Isus Cristos, pentru că pe
Cristos nu-L cunosc, nici nu au
contemplat frumusețea feței Sale,
nici nu știu măreața Lui învățătură.

În fața acestui spectacol trist, mă
simt înclinat să ispășesc cumva



această lipsă de credință față de
Domnul. Ascultând acest strigăt care
nu încetează, alcătuit nu atât din
glasuri, cât din fapte puțin nobile,
simt nevoia să strig puternic: oportet
illum regnare!, – se cuvine ca El să
domnească.

Opoziție față de Cristos

Mulți nu pot suporta domnia lui
Cristos; ei i se opun în mii de feluri:
în proiectele generale ale lumii și ale
conviețuirii umane; în moravuri, în
știință, în artă. Până și în însăși viața
Bisericii! Nu vorbesc –scrie Sfântul
Augustin– despre cei răi care Îl
blasfemiază pe Cristos. Rari sunt într-
adevăr cei care Îl blestemă cu limba,
dar mulți sunt cei care o fac prin
propria lor purtare.

Unii oameni chiar sunt deranjați de
expresia Cristos Rege: dintr-o
chestiune superficială de limbaj, ca și
cum domnia lui Cristos ar putea fi
confundată cu formule politice; sau



pentru că, mărturisirea regalităţii
Domnului, i-ar conduce să admită o
lege. Iar legea n-o suportă, nici
măcar pe acea scumpă poruncă a
iubirii, pentru că nu vor să se
apropie de iubirea lui Dumnezeu: ei
ambiționează doar să-și slujească
propriul egoism.

Domnul m-a împins, de multă
vremesă repet un strigăt tăcut: 
serviam!, – voi sluji. Fie ca El să
sporească în noi aceste dorințe de
dăruire, de fidelitate față de
chemarea Sa divină –cu naturalețe,
fără ostentație, fără zgomot– în
mijlocul străzii. Să-i mulțumim din
adâncul inimii noastre. Să-I adresăm
o rugăciune de supuși, de fii, iar
limba și gura ni se vor umple de
lapte și miere, va avea un gust ca de
fagure să vorbim despre Împărăția
lui Dumnezeu, care este o Împărăție
a libertății, a libertății pe care El a
câștigat-o pentru noi.



Cristos, Stăpânul lumii

Aș dori să luăm în considerare cum
acel Cristos, pe care –Prunc blând– L-
am văzut născut la Betleem, este
Stăpânul lumii: căci prin El au fost
create toate ființele din cer și de pe
pământ; El a împăcat toate lucrurile
cu Tatăl, restabilind pacea între cer și
pământ, prin sângele pe care l-a
vărsat pe cruce. Astăzi Cristos
domnește de-a dreapta Tatălui: o
afirmă cei doi îngeri în haine albe,
spunându-le ucenicilor care au
rămas înmărmuriți contemplând
norii, după Înălțarea Domnului: 
bărbați galileeni, de ce stați privind la
cer? Acest Isus, care a fost înălțat de
la voi la cer, va veni tot așa cum L-ați
văzut mergând spre cer.

Prin El domnesc regii, cu deosebirea
că regii, autoritățile omenești, trec; 
Domnul va domni în veci și pentru
totdeauna, domnia Lui este o domnie



veșnică și stăpânirea Lui este din
generație în generație.

Împărăția lui Cristos nu este un
simplu mod de a vorbi, nici o
imagine retorică. Cristos trăiește, tot
ca om, cu același trup pe care Și l-a
asumat la Întrupare, care a înviat
după Cruce și care subzistă glorificat
în Persoana Cuvântului împreună cu
sufletul Său omenesc, Cristos,
Dumnezeu adevărat și Om adevărat,
trăiește și domnește: El este Domnul
lumii. Numai prin El se menține în
viață tot ceea ce trăiește.

Atunci de ce nu Se arată acum în
toată gloria Lui? Pentru că împărăția
Sa nu este din lumea aceasta, deși este
în lume. Isus îi răspunsese lui Pilat: 
Eu sunt rege. Pentru aceasta M-am
născut: să dau mărturie despre
adevăr. Orice este în adevăr ascultă
glasul Meu. Cei care așteptau de la
Mesia o putere temporală vizibilă s-
au înșelat: Împărăția lui Dumnezeu



nu constă în mâncare și băutură, ci în
dreptatea, pacea și bucuria Duhului
Sfânt.

Adevăr și dreptate; pace și bucurie în
Duhul Sfânt. Aceasta este împărăția
lui Cristos: acțiunea divină care îi
mântuiește pe oameni și care va
ajunge la desăvârșire când istoria se
va încheia, iar Domnul, care se află
în locul cel mai înalt al paradisului,
va veni să-i judece definitiv pe
oameni.

Când Cristos Își începe predicarea pe
pământ, nu oferă un program politic,
ci spune: convertiți-vă, pentru că s-a
apropiat împărăția cerurilor; le
poruncește discipolilor să vestească
această veste bună și îi învață să
ceară în rugăciune venirea
împărăției. Aceasta este Împărăția lui
Dumnezeu și dreptatea Sa, o viață
sfântă: ceea ce trebuie să căutăm mai
întâi, singurul lucru cu adevărat
necesar.



Mântuirea, pe care o predică Domnul
nostru Isus Cristos, este o invitație
adresată tuturor. Împărăția cerurilor
este asemenea unui rege care a făcut
nuntă pentru fiul său. Și i-a trimis pe
servitorii lui să-i cheme pe cei invitați
la nuntă. Prin urmare, Domnul
revelează că Împărăția cerurilor este
înlăuntrul vostru.

Nimeni nu este exclus de la
mântuire, dacă se supune în mod
liber cerințelor iubitoare ale lui
Cristos: să se nască din nou, să
devină precum copiii, în simplitatea
spiritului; să-și depărteze inima de
tot ceea ce o desparte de Dumnezeu.
Isus vrea fapte, nu doar cuvinte. Și
un efort hotărât, pentru că numai cei
care luptă vor fi vrednici de
moștenirea veșnică.

Desăvârșirea împărăției –judecata
finală de mântuire sau de osândăe–
nu va avea loc pe pământ. Acum
împărăția este ca semănatul, precum



creșterea grăuntelui de muștar, iar
sfârșitul ei va fi ca pescuitul cu
năvodul, din care, odată adus pe mal,
sunt scoși, cu destine diferite, cei
care au înfăptuit dreptatea și cei care
au săvârșit răul. Dar, cât trăim aici,
împărăția se aseamănă cu plămada
pe care o femeie a luat-o și a
amestecat-o cu trei măsuri de făină,
până când se dospește tot aluatul.

Cine înțelege împărăția pe care o
propune Cristos, își dă seama că
merită să riști totul pentru a o obține:
ea este perla pe care o dobândește
negustorul cu prețul vânzării a tot
ceea ce posedă, este comoara găsită
pe câmp. Împărăția cerurilor este o
cucerire dificilă: nimeni nu este sigur
că o va dobândi, dar strigătul umil al
omului căit reușește să-i deschidă
larg porțile. Unul dintre tâlharii
răstigniți împreună cu Isus Îl roagă: 
Isuse, amintește-Ți de mine când vei
veni în împărăția Ta! Și Isus i-a



răspuns: Adevăr îți spun: astăzi vei fi
cu Mine în paradis!.

Împărăția în suflet

Ce mare ești, Doamne și Dumnezeul
nostru! Tu ești Cel care dă sens
supranatural și eficacitate divină
vieților noastre. Tu ești motivul
pentru care, din dragostea față de
Fiul Tău, cu toate puterile ființei
noastre, cu sufletul și cu trupul,
putem repeta: oportet illum regnare!,
în timp ce răsună refrenul slăbiciunii
noastre, pentru că știi că suntem
făpturi –și ce făpturi!– făcute din lut,
nu numai în picioare, dar și în inimă
și în cap. Într-un mod divin, vom
vibra exclusiv pentru Tine.

Cristos trebuie să domnească, înainte
de toate, în sufletul nostru. Dar ce am
răspunde dacă El ne-ar întreba: tu,
cum Mă lași să domnesc în tine? Eu i-
aș răspunde că, pentru ca El să
domnească în mine, am nevoie de
harul Său din belșug: numai astfel



până și ultima bătaie a inimii, până și
ultima răsuflare, până și privirea cea
mai puțin vie, până și cuvântul cel
mai obișnuit, până și senzația cea
mai elementară se vor traduce într-
un osana către Cristos Regele meu.

Dacă vrem ca Cristos să domnească,
trebuie să fim consecvenți: să
începem prin a-I dărui inima
noastră. Dacă nu am face aceasta, a
vorbi despre domnia lui Cristos ar fi
doar un strigăt fără substanță
creștină, o manifestare exterioară a
unei credințe inexistente, o folosire
frauduloasă a numelui lui Dumnezeu
pentru scopuri pur vremelnice.

Dacă condiția ca Isus să domnească
în sufletul meu, –în sufletul tău–, ar fi
ca mai întâi să găsească în noi un loc
perfect, am avea motive să disperăm.
Dar nu te teme, fiica Sionului! Iată,
Împăratul tău vine şezând pe mânzul
asinei. Îl vedeți? Isus Se mulțumește
cu un animal sărman, ca tron. Nu



știu voi, dar pentru mine nu o
umilință faptul să mă recunosc în
ochii Domnului ca un măgăruș: sunt
ca un mânz înaintea Ta; dar eu sunt
pururea cu Tine, pentru că Tu m-ai
prins de mâna dreaptă, Tu mă
conduci de căpăstru.

Gândiți-vă la trăsăturile unui măgar,
acum când au mai rămas atât de
puțini. Nu la măgarul bătrân și
încăpăţânat, plin de năravuri, care se
răzbună cu o lovitură perfidă, ci la
mânzul tânăr: urechile ridicate ca
nişte antene, auster la hrană,
rezistent la muncă, cu trap hotărât şi
vesel. Există sute de animale mai
frumoase, mai pricepute și mai
vânjoase. Dar Cristos Și-a pus ochii
asupra lui, pentru a Se prezenta ca
Rege în fața poporului care Îl aclama.
Pentru că Isus nu are de a face cu
viclenia calculată, cu cruzimea
inimilor reci, cu frumusețea care
bate la ochi, dar goală. Domnul
nostru prețuiește bucuria unei inimi



tinere, pasul simplu, vocea
neprefăcută, ochii limpezi, urechea
atentă la cuvântul Său de dragoste.
Astfel domnește El în suflet.

Domnind prin slujire

Dacă îl lăsăm pe Cristos să
domnească în sufletul nostru, nu
vom deveni stăpâni, ci vom fi
slujitori ai tuturor oamenilor. Slujire.
Cât de mult îmi place acest cuvânt!
Să slujesc Regelui meu și, prin El,
tuturor celor care au fost
răscumpărați prin sângele Său. Dacă
noi, creștinii, am ști să slujim! Să-I
încredințăm Domnului hotărârea
noastră de a învăța să înplinim
această misiune a slujirii, pentru că
numai slujind Îl vom putea cunoaște
și iubi pe Cristos, și astfel să-L facem
cunoscut și să-i ajutăm și pe alții să-L
iubească.

Cum Îl vom prezenta sufletelor? Prin
exemplu: să fim mărturie, prin
slujirea noastră voluntară față de



Isus Cristos, în toate activitățile
noastre, pentru că El este Domnul
tuturor realităților din viața noastră,
pentru că El este motivul ultim și
unic al existenței noastre. Mai apoi,
după ce am dat această mărturie
prin exemplu, vom fi în stare să
instruim prin cuvânt, prin
învățătură. Așa a făcut Cristos: coepit
facere et docere, mai întâi a învățat
prin fapte, apoi prin predicarea Sa
divină.

A-i sluji pe ceilalți, pentru Cristos,
cere să fim foarte umani. Dacă viața
noastră este inumană, Dumnezeu nu
va construi nimic în ea, pentru că, de
obicei, nu clădește pe dezordine, pe
egoism, pe aroganță. Trebuie să-i
înțelegem pe toți, să conviețuim cu
toți, să-i scuzăm pe toți, să-i iertăm pe
toți. Nu vom spune că ceea ce este
nedrept devine drept, că nu există o
ofensă adusă lui Dumnezeu atunci
când există, că răul este bine. Dar, în
fața răului, nu vom răspunde cu alt



rău, ci cu învățătură limpede și cu
faptă bună: înnecând răul în
abundența binelui. Astfel Cristos va
domni în sufletul nostru și în
sufletele celor din jurul nostru.

Unii încearcă să construiască pacea
în lume fără a pune dragostea lui
Dumnezeu în propriile inimi, fără a-i
sluji cpe oameni din dragoste pentru
Dumnezeu. Cum va fi posibilă
realizarea unei misiuni de pace în
acest fel? Pacea lui Cristos este aceea
a Împărăției lui Cristos; iar împărăția
Domnului nostru trebuie să se
întemeieze pe dorința de sfințenie,
pe dispoziția smerită de a primi
harul, pe o acțiune hotărâtă de
dreptate, pe o revărsare divină de
iubire.

Cristos în vârful activităților
omenești

Acest lucru este realizabil, nu este un
vis zadarnic. Dacă noi, oamenii, ne-
am hotărî să păstrăm iubirea lui



Dumnezeu în inimile noastre!
Cristos, Domnul nostru, a fost
răstignit și, de pe înălțimea Crucii, a
răscumpărat lumea, restabilind
pacea între Dumnezeu și oameni.
Isus Cristos reamintește tuturor: et
ego, si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum, – dacă voi Mă
așezați în vârful tuturor activităților
pământești, împlinindu-vă datoria
fiecărei clipe, fiindu-Mi martori în
ceea ce pare mare și în ceea ce pare
mic, omnia traham ad meipsum, voi
atrage toate la Mine. Împărăția Mea
între voi va fi o realitate!

Cristos, Domnul nostru, continuă să
se angajeze în această semănare a
mântuirii oamenilor și a întregii
creații, a acestei lumi a noastră, care
este bună, pentru că a ieșit bună din
mâinile lui Dumnezeu. Ofensa lui
Adam, păcatul mândriei omenești, a
fost cea care a rupt armonia divină a
creației.



Dar Dumnezeu Tatăl, când a sosit
plinătatea timpurilor, L-a trimis pe
singurul Său Fiu, care –prin puterea
Duhului Sfânt– a luat trup în Maria,
Pururea Fecioară, ca să restabilească
pacea, pentru ca, răscumpărându-l
pe om din păcat, adoptionem filiorum
reciperemus, să fim constituiți copii
ai lui Dumnezeu, capabili să luăm
parte la intimitatea divină: pentru ca
astfel să i se acorde acestui om nou,
acestei mlădițe noi a fiilor lui
Dumnezeu, puterea de a elibera
întregul univers de dezordine,
restaurând toate lucrurile în Cristos,
care le-a împăcat cu Dumnezeu.

La aceasta am fost chemați creștinii,
aceasta este misiunea noastră
apostolică și dorința care trebuie să
ne mistuie sufletul: să devină
realitate împărăția lui Cristos, să nu
mai existe ură sau cruzime, să
răspândim pe pământ balsamul
puternic și pașnic al iubirii. Să-I
cerem astăzi Regelui nostru să ne



facă să colaborăm cu smerenie și cu
ardoare la planul divin de a uni ceea
ce este rupt, de a salva ceea ce este
pierdut, de a pune ordine acolo unde
omul a adus dezordine, de a readuce
la scopul său ceea ce s-a rătăcit, de a
reconstrui armonia întregii creații.

A îmbrățișa credința creștină
înseamnă a te angaja să continui
între creaturi misiunea lui Isus.
Trebuie să fim, fiecare dintre noi, 
alter Christus, ipse Christus, – un alt
Cristos, același Cristos. Numai astfel
ne vom putea asuma acea misiune
mare, imensă, nesfârșită: să sfințim
din interior toate structurile
temporale, ducând acolo drojdia
Răscumpărării.

Nu vorbesc niciodată despre politică.
Nu privesc rolul creștinilor pe
pământ ca pe apariția unui curent
politico-religios –ar fi o nebunie–,
nici măcar dacă ar avea buna
intenție de a insufla spiritul lui



Cristos în toate activitățile
oamenilor. Ceea ce trebuie
încredințat lui Dumnezeu este inima
fiecăruia, oricine ar fi. Să încercăm
să vorbim pentru fiecare creștin,
pentru ca acolo unde se află, –în
împrejurări care nu depind doar de
poziția lui în Biserică sau în viața
civilă, ci și de rezultatul situațiilor
istorice schimbătoare–, să știe să dea
mărturie, prin exemplu și prin
cuvânt, despre credința pe care o
mărturisește.

Creștinul trăiește în lume cu deplin
drept, pentru că este om. Dacă
acceptă ca în inima lui să locuiască și
să domnească Cristos, atunci în toate
activitățile sale umane va găsi –într-
un mod foarte puternic– eficacitatea
mântuitoare a Domnului. Nu
contează dacă ocupația respectivă
este, după cum se spune, înaltă sau
joasă; pentru că o culme omenească
poate fi, în ochii lui Dumnezeu, o
josnicie, iar ceea ce numim umil sau



modest poate fi o culme creștină, de
sfințenie și de slujire.

Libertatea personală

Creștinul, când lucrează, așa cum
este datoria lui, nu trebuie să ignore
și nici să eludeze exigențele proprii
ale naturii. Dacă expresia a
binecuvânta activitățile omenești ar fi
înțeleasă ca anularea sau
denaturarea propriilor lor dinamici,
aș refuza să folosesc acele cuvinte.
Personal, nu m-a convins niciodată
că activitățile obișnuite ale
oamenilor ar trebui să poarte, ca o
etichetă artificială, o calificare
confesională. Pentru că mi se pare, –
deși respect părerea contrară–, că
există riscul de a folosi în zadar
numele sfânt al credinței noastre și,
în plus, pentru că, uneori, eticheta
„catolic” a fost folosită chiar pentru a
justifica atitudini și acțiuni care
uneori nu sunt cu adevărat cinstite
din punct de vedere omenesc.



Dacă lumea și tot ce există în ea –cu
excepția păcatului– este bună, pentru
că este lucrarea lui Dumnezeu,
Domnul nostru, creștinul, care se
străduiește continuu să evite ofensele
aduse lui Dumnezeu –o luptă
pozitivă a iubirii–, trebuie să se
dedice tuturor realităților
pământești, alături de ceilalți
cetățeni; trebuie să apere toate
bunurile care izvorăsc din
demnitatea persoanei.

Și există un bun pe care ar trebui să-l
caute întotdeauna în mod special:
libertatea personală. Numai dacă
apără libertatea individuală a
celorlalți, însoțită de
responsabilitatea personală
corespunzătoare, își va putea apăra,
cu onestitate umană și creștină
propria libertate. Repet, și o voi face
fără încetare, că Domnul ne-a oferit
în mod gratuit un mare dar
supranatural, harul divin; și un alt
dar minunat, omenesc: libertatea



personală, care cere din partea
noastră –pentru ca să nu se
degradeze, transformându-se în
libertinaj– integritate; un angajament
efectiv de a ne desfășura conduita în
cadrul legii divine, pentru că unde
este Duhul Domnului, acolo este
libertate.

Împărăția lui Cristos este una a
libertății: aici nu există alți slujitori
decât cei care se înlănțuiesc de
bunăvoie, din iubire față de
Dumnezeu. Binecuvântată sclavie a
iubirii, care ne face liberi! Fără
libertate, nu putem răspunde
harului; fără libertate, nu ne putem
dărui liber Domnului, din cel mai
supranatural motiv: pentru că așa
vrem.

Unii dintre voi care mă ascultați mă
cunoașteți de mulți ani. Puteți să
mărturisiți că mi-am dedicat toată
viața predicării libertății personale,
împreună cu responsabilitatea



personală. Am căutat-o și o caut în
continuare, pe tot pământul, așa cum
Diogene căuta un om. Și în fiecare zi
o iubesc mai mult, o iubesc mai
presus de toate bunurile pământești:
este o comoară pe care nu o vom
prețui niciodată îndeajuns.

Când vorbesc de libertate personală,
nu mă refer cu aceasta la alte
probleme poate foarte legitime, dar
care nu corespund misiunii mele de
preot. Știu că nu îmi revine să mă
ocup de chestiuni seculare și
vremelnice, care țin de sfera
temporală și civilă, chestiuni pe care
Domnul le-a lăsat la libera și senina
dezbatere a oamenilor. Știu, de
asemenea, că buzele preotului,
evitând cu desăvârșire facțiunile
omenești, trebuie deschise doar
pentru a conduce sufletele la
Dumnezeu, la învățătura Sa
spirituală mântuitoare, la
sacramentele instituite de Isus
Cristos, la viața interioară care ne



apropie de Domnul știindu-ne fiii Săi
și, prin urmare, frați ai tuturor
oamenilor fără nicio excepție.

Astăzi celebrăm sărbătoarea lui
Cristos Rege. Și nu mă abat de la
misiunea mea de preot când spun că,
dacă cineva ar înțelege Împărăția lui
Cristos ca pe un program politic, nu
ar fi pătruns în finalitatea
supranaturală a credinței și ar fi pe
punctul de a încărca conștiințele cu
poveri care nu sunt ale lui Isus, căci
jugul Lui este plăcut, iar povara Sa
este ușoară. Să-i iubim cu adevărat
pe toți oamenii; să-L iubim pe Cristos,
mai presus de toate; și, atunci, nu
vom avea de ales decât să iubim
libertatea legitimă a celorlalți, într-o
conviețuire pașnică și rezonabilă.

Senini, copii ai lui Dumnezeu

S-ar putea să-mi sugerați: dar puțini
vor să audă asta și cu atât mai puțini
vor să o pună în practică. Știu:
libertatea este o plantă puternică și



sănătoasă, care nu se aclimatizează
bine printre pietre, printre spini sau
pe poteci călcate de oameni. Ne
fusese deja anunțat, chiar înainte de
venirea lui Cristos pe pământ.

Aduceți-vă aminte de Psalmul al
doilea: Pentru ce se frământă
neamurile și pentru ce cugetă
popoarele lucruri deșarte? Regii
pământului se răscoală și cei care
conduc se înțeleg împreună împotriva
Domnului și împotriva Unsului Său.
Vedeți? Nimic nou. S-au împotrivit
lui Cristos înainte de nașterea Sa; I s-
au împotrivit, în timp ce picioarele
Lui pașnice străbăteau cărările
Palestinei; L-au persecutat după
aceea și continuă acum, atacând
membrii Trupului Său mistic și real.
De ce atâta ură, de ce această
năpustire asupra simplității sincere,
de ce această zdrobire universală a
libertății fiecărei conștiințe?



Să rupem legăturile lor și să scăpăm
de jugul lor. Ei rup jugul lesne de
purtat, își leapădă povara, –minunata
povară a sfințeniei și dreptății, a
harului, a iubirii și a păcii. Se înfurie
înaintea iubirii, râd de bunătatea
neajutorată a unui Dumnezeu care
renunță la folosirea legiunilor Sale
de îngeri pentru a Se apăra. Doar
dacă Domnul ar accepta
compromisul, dacă ar sacrifica câțiva
oameni nevinovați pentru a satisface
majoritatea celor vinovați, ei ar mai
putea încerca să ajungă la o
înțelegere cu El. Însă, aceasta nu este
logica lui Dumnezeu. Tatăl nostru
este cu adevărat un tată, și este gata
să ierte mii de răufăcători, atâta timp
cât există măcar zece drepți. Cei care
sunt conduși de ură nu pot înțelege
această milostivire și se încrâncenă
în aparenta lor impunitate
pământească, hrănindu-se cu
nedreptatea.



Cel ce locuiește în ceruri surâde,
Domnul râde de ei. Apoi, în mânia Sa,
le vorbește și, în furia Sa, îi
înspăimântă. Cât de legitimă este
mânia lui Dumnezeu și cât de justă
este furia Lui; și cât de mare este, de
asemenea, și mila Lui!

Eu sunt acela care l-am uns pe regele
meu în Sion, pe muntele Meu cel sfânt!
Voi vesti hotărârea Domnului; El mi-a
zis: Tu ești Fiul Meu, Eu astăzi Te-am
născut. Milostivirea lui Dumnezeu
Tatăl ni L-a dat ca Rege pe Fiul Său.
Când amenință, se înduioșează; Își
anunță mânia și ne dăruiește
totodată iubirea Lui. Tu ești Fiul
Meu: se adresează lui Cristos și se
adresează ție și mie, dacă ne hotărâm
să fim alter Christus, ipse Christus.

Cuvintele nu pot ține pasul cu inima,
care este mișcată de bunătatea lui
Dumnezeu. El ne spune: tu ești Fiul
Meu. Nu un străin, nici un servitor
tratat cu amabilitate, nici măcar un



prieten, ceea ce ar fi deja mult. Fiu!
El ne dă frâu liber să trăim înaintea
Lui pietatea de fiu și, aș îndrăzni să
spun, și obrăznicia fiului față de un
Tată, care nu este în stare să-i refuze
nimic.

Nu sunt, oare, mulți cei care se
încăpățânează să se comporte cu
nedreptate? Da, dar Domnul insistă: 
cere-Mi și îți voi da popoarele ca
moștenire și marginile pământului, în
stăpânire. Tu le vei zdrobi cu un toiag
de fier și le vei sfărâma ca pe vasul
olarului. Acestea sunt promisiuni
puternice, și sunt de la Dumnezeu:
nu le putem disimula. Nu degeaba
Cristos este Răscumpărătorul lumii și
domnește, suveran, la dreapta
Tatălui. Este anunțul cumplit a ceea
ce îl așteaptă pe fiecare, când viața
trece, pentru că trece; –și pe toți,
atunci când istoria se va sfârși–, dacă
inima se împietrește în rău și în
deznădejde.



Dar Dumnezeu, care poate birui
întotdeauna, preferă să convingă: 
acum, dar, regilor, purtați-vă cu
iscusință, trageți învățătură,
judecători ai pământului! Slujiți-I
Domnului cu frică, bucurați-vă cu
teamă! Luați aminte, ca nu cumva să
se mânie și să pieriți pe cale! Căci
mânia Lui se aprinde degrabă. Cristos
este Domnul, Regele. Și noi vă
aducem ca o veste bună promisiunea
făcută părinților, pe care Dumnezeu a
împlinit-o pentru copiii lor, pentru
noi, înviindu-L pe Isus, așa cum este
scris în psalmul al doilea: Fiul Meu
ești Tu, Eu astăzi Te-am născut...

Așadar, fraților, să vă fie cunoscut că
prin El vă este vestită iertarea de
păcate și de tot ce n-ați putut fi
îndreptățiți prin Legea lui Moise.
Oricine crede în El poate fi justificat
prin El. Deci vedeți să nu vină asupra
voastră ceea ce a fost spus în profeți:
Priviți, disprețuitorilor! Mirați-vă și
faceți-vă nevăzuți! Pentru că Eu fac în



zilele voastre o lucrare, o lucrare pe
care n-ați crede-o dacă v-ar povesti
cineva.

Este lucrarea mântuirii, domnia lui
Cristos în suflete, manifestarea
milostivirii lui Dumnezeu. Fericiți
toți aceia care își caută refugiu în El!.
Cristos: pentru că, deși nedreptatea
abundă, deși mulți nu își doresc
această domnie a iubirii, în aceeași
istorie omenească care și este
scenariul răului, se țese lucrarea
mântuirii veșnice.

Îngeri ai lui Dumnezeu

Ego cogito cogitationes pacis et non
afflictionis, – Eu gândesc gânduri de
pace și nu de nenorocire, spune
Domnul. Să fim oameni ai păcii,
oameni ai dreptății, făcători de bine,
și Domnul nu va fi pentru noi
Judecător, ci prieten, frate, Iubire.

Fie ca în această călătorie –veselă!–
pe pământ, îngerii lui Dumnezeu să



ne însoțească. Înainte de nașterea
Răscumpărătorului nostru, scrie
Sfântul Grigore cel Mare, pierdusem
prietenia îngerilor. Vina originară și
păcatele noastre zilnice ne
îndepărtaseră de puritatea lor
luminoasă... Dar din momentul în
care L-am recunoscut pe Regele
nostru, îngerii ne-au recunoscut
precum concetățenii lor.

Și odată ce Împăratul Cerurilor a vrut
să ia trupul nostru pământesc, îngerii
nu se mai îndepărtează de mizeria
noastră. Ei nu îndrăznesc să considere
inferioară naturii lor această fire pe
care o adoră, văzând-o înălțată mai
presus de ei în persoana Regelui
Cerurilor; și nu mai au nicio reținere
să-l considere pe om ca pe un însoțitor
al lor.

Maria, Mama Sfântă a Regelui
nostru, Regina inimilor noastre, are
grijă de noi așa cum numai Ea știe să
o facă. Mamă plină de compasiune,



tron al harului: îți cerem să reușim
să compunem în viața noastră și în
viața celor de lângă noi, vers cu vers,
poemul simplu al carității, quasi
flumen pacis, ca un râu de pace. Căci
Tu ești marea milostivirii nesecate: 
toate râurile curg spre mare, și marea
nu se umple.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/cristos-

rege/ (10.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/cristos-rege/
https://opusdei.org/ro-ro/article/cristos-rege/

	Cristos Rege

