
opusdei.org

Creștinismul
burghez

Comparând împărăția lui
Dumnezeu cu o comoară pentru
care se vinde totul, Isus
desparte creștinismul de valori
precum securitatea sau
stabilitatea și îl concentrează pe
risc, misiune și aventura de a
îmbunătăți lumea.

11.09.2023

Într-una din Scrisorile sale, Sfântul
Josemaría face un diagnostic care
este relevant și astăzi: „Adesea, scrie
el, chiar și printre catolicii care par



responsabili și pioși, există eroarea
de a crede că sunt obligați doar să-și
îndeplinească îndatoririle familiale și
religioase, și abia dacă vor să audă
de îndatoririle civice” [1]. Apoi explică
că, de obicei, „nu este vorba de
egoism: este pur și simplu o lipsă de
formare, pentru că nimeni nu le-a
spus niciodată în mod clar că
virtutea pietății - care face parte din
virtutea cardinală a dreptății - și
simțul solidarității creștine se
concretizează și în faptul de a fi
prezent, de a cunoaște și de a
contribui la rezolvarea problemelor
care privesc întreaga comunitate” [2].

Un creștinism individualist?

Aceste lipsuri în formarea conștiinței
creștine nu se datorează doar
problemelor de cateheză sau de
educație religioasă, ci sunt și
rezultatul transformărilor mentale și
sociale care au apărut odată cu epoca
modernă. Ele sunt, în mare măsură,



consecința unei noi culturi pe care
oamenii au dobândit-o prin osmoză,
încă de la naștere.

Este ceea ce explică Benedict al XVI-
lea în enciclica Spe Salvi, când se
întreabă cum a apărut în
modernitate ideea că „mesajul lui
Isus este strict individualist și se
adresează doar individului” [3]; sau,
de asemenea, „cum «mântuirea
sufletului» a ajuns să fie interpretată
ca o fugă de responsabilitatea față de
lucrurile în ansamblul lor și, în
consecință, să se considere
programul creștinismului ca o
căutare egoistă a mântuirii” [4].
Ambele idei, explică el, ar fi
rezultatul unei secularizări a noțiunii
creștine de speranță. Ceea ce s-a
întâmplat a fost că, în epoca
modernă, marile posibilități deschise
de progresul științific și de noile
forme de organizare socială au
condus la ideea că ființele umane ar
putea restabili, exclusiv prin



mijloace proprii, „paradisul pierdut”.
Astfel, răscumpărarea lumii a
devenit ceva ce nu mai era așteptat
„de la credință, ci de la corelația nou
descoperită între știință și praxis” [5]:
știința și structurile politice urmau să
ne aducă raiul pe care religia doar
părea să fie capabilă să-l promită
pentru viața de apoi.

În acest proces de secularizare,
religia nu dispare, ci este privatizată,
adică este limitată la domeniul vieții
individuale. În sfera publică și
socială, Dumnezeu nu mai pare
necesar pentru a face față
provocărilor umane. În plus, cu
trecerea timpului, se susține că
restrângerea religiei la viața privată
va asigura pacea în societățile cu
cetățeni care profesează religii
diferite sau care sunt atei. Această
înțelegere a locului religiei în viața
socială a fost adesea interiorizată și
de credincioșii înșiși, până la a-i
determina să adopte atitudini care



au devenit ținta uneia dintre cele
mai frecvente critici aduse religiei în
epoca modernă. Potrivit acestei
critici, speranța creștină ar consta
într-un „individualism pur, care ar fi
abandonat lumea în mizeria ei și s-ar
fi refugiat într-o mântuire eternă
exclusiv privată” [6]. Creștinilor li se
reproșează faptul că ceea ce contează
cu adevărat pentru ei nu este această
viață, ci asigurarea unui loc în viața
viitoare.

Cu toate acestea, nimic nu ar putea fi
mai departe de realitatea
Evangheliei, care ne face să fim
semeni ai tuturor celor aflați în
nevoie (cf. Lc 10,36-37). Credința
noastră „implică întotdeauna o
dorință profundă de a schimba
lumea, de a transmite valori, de a
lăsa ceva mai bun în urma noastră
după trecerea noastră prin lume” [7].
Sfântul Josemaría a spus-o cu tărie:
creștinul trebuie să lucreze „pentru
ca în fiecare zi să fie mai puțini



săraci, mai puțini ignoranți, mai
puține suflete fără credință, mai
puțini disperați, mai puține războaie,
mai puțină nesiguranță, mai multă
caritate și mai multă pace” [8]. În
același timp, așa cum ne-a reamintit
Papa Francisc, Biserica nu este un
ONG și trebuie să fie vigilentă pentru
a evita diferitele forme de
mondenitate [9], punându-l
întotdeauna pe Cristos în centrul
activității sale — inclusiv al activității
sale sociale —.

Astfel, chemarea de a contribui la
dezvoltarea Împărăției lui Dumnezeu
trebuie să armonizeze două
principii: pe de o parte,
conștientizarea faptului că această
împărăție este un dar [10], și nu ceva
ce putem obține doar prin forțele
noastre; pe de altă parte,
convingerea că Dumnezeu nu este
indiferent față de dorința noastră de
a-i face din ce în ce mai mult loc în
viața noastră. Într-adevăr, stă în



puterea noastră să contribuim la
„deschiderea lumii pentru ca să
pătrundă în ea Dumnezeu: adevărul,
iubirea și bunătatea (...) Putem să
eliberăm viața noastră și lumea de
intoxicările și contaminările care ar
putea distruge prezentul și viitorul” 
[11]. Mai mult, chiar dacă „suntem
aparent nereușiți sau neputincioși în
fața unor forțe ostile superioare” [12],
virtutea speranței ne permite să
experimentăm că Dumnezeu este cel
care conduce în cele din urmă
istoria.

Crizele mondiale

Încă de la începuturile Opus Dei,
Sfântul Josemaría i-a invitat pe cei
care se apropiau de el să își dedice
viața pentru a lucra pentru
Împărăția lui Dumnezeu, cu acest
deviz înflăcărat: Regnare Christum
volumus! Într-o predică despre
speranța creștină, scria: „Domnul nu
ne-a creat pentru a construi aici o



cetate definitivă... Totuși, ca fii ai lui
Dumnezeu, nu trebuie să neglijăm
activitățile pământești, în care
Dumnezeu ne plasează pentru a le
sfinți. (...) Aceasta a fost predica mea
constantă încă din 1928: este urgent
să creștinăm societatea; să aducem în
toate straturile acestei umanități a
noastră simțul supranatural, astfel
încât toți și fiecare să se străduiască
să ridice la ordinea harului treburile
zilnice, profesia sau meseria. În acest
fel, toate ocupațiile omenești sunt
luminate cu o nouă speranță” [13].

Pentru a realiza acest lucru, este
decisiv ca Cristos să domnească în
inima fiecărei persoane, deoarece
împărăția lui Dumnezeu nu se
reduce la o formă specifică de
organizare socială și nici nu este
rezultatul unui ansamblu de
structuri umane [14]. Pentru ca
creștinii să fie sare și ferment în
societatea civilă, ei trebuie mai întâi
să-și cultive relația cu Dumnezeu.



„Împărăția lui Cristos trebuie să se
instaureze mai întâi de toate în inimi
(...), dar nu pentru ca fiecare să dea
slavă lui Dumnezeu independent de
celelalte, ci în comuniune cu ele în
Biserică (...) și în societatea civilă
însăși, unde creștinii sunt chemați să
fie sare și ferment (...). Cristos
domnește pe deplin doar în inima
celor care vor ca el să domnească și
în societatea în care trăiesc” [15].

Un cunoscut punct din Calea exprimă
această convingere într-un mod
lapidar: „Un secret. — Un secret
răspicat: aceste crize mondiale sunt
crize de sfinți. — Dumnezeu vrea o
mână de oameni «ai săi» în fiecare
activitate umană. — Apoi... «pax
Christi in regno Christi» — pacea lui
Cristos în împărăția lui Cristos” [16].
Pare clar că Sfântul Josemaría nu
concepea viața creștină ca pe ceva
pur intim, ci ca pe un impuls care
îmbrățișează toate dimensiunile
umane, inclusiv cea socială [17]. În



altă parte, el scrie: „Iată sarcina ta de
cetățean creștin: să îți aduci
contribuția pentru ca dragostea și
libertatea lui Cristos să domnească
peste toate manifestările vieții
moderne: cultura și economia,
munca și odihna, viața de familie şi
conviețuirea socială” [18]. Respectând
libertatea celorlalți, creștinii sunt
chemați să ducă lumina Evangheliei
în fiecare colț.

Nucleul mesajului Opus Dei, căutarea
lui Dumnezeu în muncă și în viața
obișnuită, presupune că lumea este
un loc de întâlnire cu Dumnezeu.
Conciliul Vatican II amintește acest
lucru atunci când învață că creștinii
sunt chemați să răscumpere
structurile temporale din interior,
prin muncă profesională și prin
colaborarea cu alți cetățeni [19]. La
baza acestei învățături se află
adevărul creației: „Dacă lumea și tot
ceea ce este în ea - cu excepția
păcatului — este bună, pentru că este



opera lui Dumnezeu Domnul nostru,
creștinul, luptând continuu pentru a
evita ofensele aduse lui Dumnezeu —
o luptă pozitivă a iubirii - trebuie să
se dedice la tot ceea ce este
pământesc, alături de ceilalți
cetățeni; trebuie să apere toate
bunurile care derivă din demnitatea
persoanei. Și există un bun pe care el
trebuie să-l caute întotdeauna în mod
special: cel al libertății personale” [20].

Vorbind despre muncă ca loc de
întâlnire cu Dumnezeu, Sfântul
Josemaría obișnuia să spună că este
vorba de „a-ți sfinți propria muncă, a
te sfinți prin muncă și a-i sfinți pe
ceilalți prin muncă” [21]. Munca
modelează și transformă atât
persoana care o desfășoară, cât și
realitatea asupra căreia acționează,
adică lumea [22]. În acest sens, se
poate spune că sfințirea muncii este,
în același timp, o modalitate prin
care persoana se apropie de
Dumnezeu și răscumpără structurile



temporale: colaborează la acea
mișcare prin care Domnul îi atrage
pe toți la sine (cf. In 12,32).

Riscul creștinismului burghez, sau
pierderea sensului misiunii

„Nu te îmburghezi!”, spunea Sfântul
Josemaría [23], pentru a avertiza
asupra unui risc care există în viața
spirituală: acela de a sfârși prin a
evita tot ceea ce presupune efort,
ignorând exigența care străbate
Evanghelia de la un capăt la altul.
Aceste rânduri din Brazdă zugrăvesc,
cu o notă de ironie, acest creștinism
burghez: „Ideologic, ești foarte
catolic. Atmosfera Reședinței îți
place… dar ce păcat că liturghia nu
este la amiază și cursurile,
după‑amiază: ai putea studia după
masa de seară, savurând unul sau
două pahare de coniac! – Acest
«catolicism» al tău nu este adevărat,
rămâne doar îmburghezire” [24].



Este important de reținut că se poate
vorbi de creștinismul burghez și într-
un alt sens, complementar primului.
Este vorba de o concepție a vieții
religioase în care sensul puternic al
misiunii mesajului evanghelic a fost
întunecat sau uitat. În această
abordare, viața spirituală tinde să fie
redusă la îndeplinirea personală a
unor norme morale și la o serie de
practici pioase. Se pare că am uitat
acea cerere din Tatăl nostru — „Vie
împărăția Ta” — care îi determină pe
credincioși să transforme lumea prin
munca și rugăciunea lor. Pentru a
folosi cuvintele Sfântului Josemaría,
chemarea de a „a-i sfinți pe ceilalți
prin muncă” ar fi, în cel mai bun caz,
redusă la un apostolat individual,
fără orizontul de a transforma
lumea; sau ar fi ascunsă în spatele
celor anterioare — „a-ți sfinți propria
muncă, a te sfinți prin muncă” —
care, la rândul lor, și-ar pierde cea
mai mare parte din rostul lor.



Creștinismul burghez, în acest al
doilea sens, ar fi una dintre
manifestările concepției
individualiste a religiei împotriva
căreia a avertizat Benedict al XVI-lea.
Încă o dată, nu avem de-a face mai
atât cu rodul unei alegeri
individuale, cât cu rezultatul unei
concepții de viață care a modelat
mentalitatea oamenilor aproape
imperceptibil, prin cultură și
educație. De fapt, deși noțiunea de
burghez se referă la un statut social
(persoane înstărite, care nu au
suferit mari privațiuni în viață și nu
au fost nevoite să facă eforturi
deosebite pentru a obține ceea ce își
doresc), vorbind aici de creștinismul
burghez nu vrem să spunem că este
ceva specific acestui grup social. Este,
de fapt, o mentalitate care se
regăsește la oameni aparținând
diferitelor clase sociale, conform
căreia valoarea supremă care trebuie
urmărită în viață este stabilitatea. În
scrierile sale, Sfântul Josemaría îi



îndeamnă pe oameni să iasă din
calea acestei concepții: „Ai obligația
să te apropii de cei care îți sunt
aproape, să-i scoți din inerția și
necunoașterea lor, să le oferi alte
perspective mai vaste decât cele ale
vieții lor egoiste, astfel încât să se
uite pe ei înșiși și să priceapă și
problemele celorlalți” [25].

Din punct de vedere religios,
mentalitatea burgheză este
problematică, deoarece tinde să
stingă simțul misiunii. Creștinul
burghez caută înainte de toate
moderația și siguranța. În schimb, cei
care descoperă că au o misiune, ceva
important de făcut în viață, sunt gata
să-și asume riscuri și să se lanseze în
aventuri cu un final incert.
Evanghelia este foarte ilustrativă în
această privință. De exemplu, în a ne
arăta cum Petru, Iacob și Ioan „au
lăsat totul și l-au urmat” (Lc 5,11); în
a compara împărăția lui Dumnezeu
cu o comoară ascunsă, pentru care



cineva este gata să vândă totul (Mt
13,44); sau în a prelua cuvintele lui
Isus adresate cărturarului care se
declară gata să îl urmeze oriunde ar
merge: „Vulpile au vizuini și păsările
au cuiburi, dar Fiul Omului nu are
unde să își pună capul” (Mt 8,20).

Cu siguranță, oamenii au
întotdeauna nevoie de un minim de
siguranță, mai ales în vremuri
incerte ca cele actuale. Problema
constă în a face din securitate sau
stabilitate valorile dominante, scopul
la care se aspiră în viață. Cei care
adoptă o astfel de mentalitate simt cu
greu nevoia de a îmbunătăți lucrurile
și tind să se mulțumească cu ceea ce
au, pentru că nu vor să-și complice
viața. Dimpotrivă, simțul misiunii,
care face parte din ADN-ul
creștinismului, îl determină să
trăiască viața ca pe o aventură,
gândindu-se la modul cel mai bun de
a-L sluji pe Dumnezeu și pe ceilalți
prin profesia sa.



Întâlnirea lui Isus cu tânărul bogat
nu este mai puțin elocventă în
această privință. Acest tânăr este
prototipul creștinului burghez:
cineva care respectă poruncile, care
are o bunăvoință și chiar dorințe
nobile, dar care nu este capabil să își
asume riscuri pentru a urma
chemarea lui Isus. Obstacolul este
reprezentat de bogăție, care poate fi
înțeleasă atât în sensul literal de
bunuri materiale, cât și în sensul de
poziție socială sau de siguranțe
dobândite. Când Isus îi spune: „Un
singur lucru îți lipsește. Du-te, vinde
ceea ce ai și dă săracilor; apoi vino și
urmează-mă” (Mc 10,21), îl invită să
renunțe la asigurările sale și să se
încreadă complet în El.

Creștinul este „esențialmente
social”.

Scena tânărului bogat arată că una
dintre principalele probleme ale
creștinismului burghez este aceea că



reduce creștinismul la moralitate.
Deși Evanghelia este exprimată în
morală și are consecințe practice,
aceasta nu este nucleul vieții
creștine. Esența creștinismului nu
constă în a fi o „persoană bună”, ci în
întâlnirea și identificarea cu o
persoană, Isus Cristos: singurul care
este cu adevărat bun (cf. Mc 10,18).
Ceea ce i-a determinat pe Petru,
Iacob și Ioan să lase totul nu a fost un
ideal etic, ci fascinația de a-l
descoperi pe Mesia.

S-ar putea spune că în creștinismul
burghez viața religioasă este ceva
plictisitor și previzibil: câteva
practici de pietate, câteva
sacramente, necesitatea de a lupta și
mărturisirea ca „o spălătorie” pentru
a îndepărta petele [26]. Religiozitatea
autentică, în schimb, este
întotdeauna însoțită de surprize, de
convertiri succesive și de
descoperirea de „noi Mediterane”,
care nu sunt de obicei rodul unor



experiențe extraordinare, ci al
perseverenței în relația cu
Dumnezeu [27].

Creștinismul burghez poate duce, de
asemenea, la o denaturare a
Evangheliei, împotriva căreia
Benedict al XVI-lea avertizează în Spe
Salvi: să crezi că singurul lucru
important este ca eu să mă mântuiesc
[28]. Cu siguranță, judecata lui
Dumnezeu va fi personală și nu
putem fi considerați responsabili
pentru deciziile pe care altcineva le-a
luat în mod liber. Cu toate acestea,
viața creștină nu duce la o
perfecțiune „egoistă”, care ne închide
în noi înșine, ci plasează centrul
vieții în afara sinelui: în dăruire,
slujire, renunțare, urmare. O
persoană nu se mântuiește singură,
în sensul de a fi independentă de
ceilalți. De aceea, la Judecata
personală vom fi întrebați în ce fel
am contribuit la aducerea lumii spre
Dumnezeu, implicându-ne în viața



celor care merg alături de noi (cf. Mt
25, 31-46). Trebuie să ne întrebăm,
așadar, cum ne îngrijim de binele
aproapelui nostru: cum îl însoțim,
cum îl consolăm, cum îl încurajăm.

În Scrisoarea citată la început,
Sfântul Josemaría afirmă că „un
creștin nu poate fi individualist, nu
poate ignora pe ceilalți, nu poate trăi
în mod egoist, întorcând spatele
lumii: el este în mod esențial social,
un membru responsabil al Trupului
mistic al lui Cristos. (...) Lucrarea
noastră apostolică va contribui la
pace, la colaborarea oamenilor între
ei, la justiție, la evitarea războiului,
la evitarea izolării, la evitarea
egoismului național și a egoismelor
personale: pentru că toți vor realiza
că fac parte din marea familie
umană, care este condusă de voința
lui Dumnezeu spre desăvârșire. În
acest fel vom contribui la înlăturarea
acestei angoase, a acestei temeri de
un viitor de ranchiună fratricidă, și



la confirmarea păcii și armoniei în
suflete și în societate: toleranță,
înțelegere... și iubire” [29].

În aceleași pagini, Sfântul Josemaría
ne împărtășește una dintre marile
sale dorințe: „Aș dori ca în
catehismul de doctrină creștină
pentru copii să se învețe clar care
sunt aceste puncte ferme, asupra
cărora nu se poate ceda, atunci când
se acționează într-un fel sau altul în
viața publică; și în același timp să se
afirme datoria de a acționa, nu de a
se abține, de a da propria colaborare
pentru a servi binele comun cu
loialitate și libertate personală” [30].

Acestea sunt, de fapt, canalele prin
care curge învățătura socială a
Bisericii, depășind o concepție a
vieții creștine care se concentrează
pe îndatoririle religioase și familiale,
dar uită de îndatoririle civice [31].
Viața spirituală nu este ceva
„intimist” și nici chemarea de a



aduce împărăția lui Dumnezeu nu
poate fi identificată doar cu zelul
apostolic personal. Trebuie să existe,
de asemenea, o dorință de a
îmbunătăți lumea prin munca
proprie, fie în sfera publică, fie
acasă. Iar acest lucru necesită
conceperea profesiei ca pe un
serviciu, adică ca pe un mijloc de a-L
sluji pe Dumnezeu și pe alții. „Avem
nevoie ca Domnul să ne lărgească
inima, să ne dea o inimă pe măsură,
pentru ca în ea să intre toate nevoile,
durerile și suferințele bărbaților și
femeilor din timpul nostru, mai ales
ale celor mai slabi” [32].

Faptul că unele legislații și moduri de
viață s-au îndepărtat de mesajul
Evangheliei ar trebui să ne facă să ne
gândim la ce mai putem face noi,
creștinii. Și, de asemenea, la ce am fi
putut face mai bine: de ce poate că
uneori nu am reușit să fim ferment,
sare, lumină. În măsura în care, așa
cum subliniază Sfântul Josemaría,



acest lucru nu se datorează
egoismului sau relei voințe, ci unor
deficiențe de formare [33], merită să
ne întrebăm: ce ar putea lipsi în
transmiterea credinței? Oriunde s-a
răspândit creștinismul burghez,
trebuie să redeșteptăm simțul
misiunii, să ne punem în slujba
Împărăției lui Dumnezeu care este
deja printre noi [34].

[1] Sf. Josemaría, Scrisoare 3, nr. 46.

[2] Ibidem.

[3] Benedict al XVI-lea, Spe Salvi, nr.
16.

[4] Ibidem, nr. 16.

[5] Ibidem, nr. 17.

[6] Ibidem, nr. 13.



[7] Francisc, Evangelii gaudium, nr.
183.

[8] Sf. Josemaría, Scrisoare 8, nr. 1.

[9] Francisc, Omilie, 16-V-2020.

[10] Spe Salvi, nr. 35.

[11] Ibidem.

[12] Ibidem.

[13] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 210.

[14] Cf.Spe Salvi nn. 24-25.

[15] E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Rialp, Madrid,
2011, vol. I, pp. 411-412.

[16] Sf. Josemaría, Drum, nr. 301.

[17] Cfr. E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad, vol. I, p. 412.

[18] Sf. Josemaría, Brazdă, nr. 302.



[19] Cf. Lumen Gentium, nr. 36.

[20] Sf. Josemaría, E Cristos care trece,
nr. 184.

[21] Sf. Josemaría, Convobiri, nr. 55.

[22] Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Laborem
Exercens, nn. 5-6.

[23] Sf. Josemaría, Forja, nr. 936.

[24] Brazdă, nr. 716.

[25] Forja, nr. 900.

[26] Cf. Francisc, Omilie, 21-III-2017.

[27] Cf. Forja, nr. 570.

[28] Spe Salvi, nn. 13-14.

[29] Sf. Josemaría, Scrisoare 3, nn.
37-38.

[30] Ibidem, nr. 45.

[31] Ibidem, n. 46.



[32] Mons. F. Ocáriz, A la luz del
Evangelio, pp. 199-200.

[33] Sf. Josemaría, Scrisoare 3, nr. 46.

[34] Cf. Lc 17,20.

José María Torralba

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

crestinismul-burghez/ (06.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/crestinismul-burghez/
https://opusdei.org/ro-ro/article/crestinismul-burghez/

	Creștinismul burghez

