
opusdei.org

Convertirea fiilor lui
Dumnezeu: Predică a
Sfântului Josemaria
pentru Postul Mare

Sfântul Josemaría a pronunțat
această omilie în timpul
Postului Mare 1952. Ea a fost
publicată în cartea „Este Cristos
care trece”. Oferim prima
traducere a acestei predici în
limba română.

05.03.2025

Am intrat în Postul Mare: timp de
penitență, de purificare, de



convertire. Nu este o sarcină ușoară.
Creștinismul nu este un drum
comod: nu este de ajuns doar să faci
parte din Biserică și să lași anii să
treacă degeaba. În viața noastră, în
viața creștinilor, prima convertire -
acel moment unic, de care fiecare își
aduce aminte, în care se observă cu
claritate tot ceea ce Domnul ne cere-
este importantă; dar și mai
importante și mai dificile sunt
convertirile posterioare. Pentru a
facilita lucrarea harului dumnezeiesc
cu aceste convertiri ulterioare,
trebuie să menținem sufletul tânăr,
să-l invocăm pe Domnul, să știm să
ascultăm, să descoperim ceea ce nu
merge bine, să cerem iertare.

Invocabit me et ego exaudiam eum,
citim în liturgia acestei duminici[1]:
dacă mă invocați pe mine, eu vă voi
asculta, spune Domnul. Considerați
această minunăție a grijii lui
Dumnezeu față de noi, dispus
întotdeauna să ne asculte, așteptând



în fiecare clipă cuvântul omului.
Oricând -dar în mod special acum,
deoarece inima ne este bine dispusă,
hotărâtă să se purifice-, El ne ascultă,
și nu va disprețui ceea ce îi cere o
inimă căită și smerită[2].

Domnul ne ascultă, pentru a
interveni, pentru a pătrunde în viața
noastră, pentru a ne elibera de rău și
a ne umple de bine: eripiam eum et
glorificabo eum[3], îl voi elibera și-l voi
cinsti, spune despre om. Speranța
slavei, așadar: aici aflăm deja
începutul acelei moțiuni interioare,
care este viața spirituală. Speranța
acelei glorificări ne accentuează
credința și ne stimulează caritatea.
Astfel, cele trei virtuți teologale,
virtuți dumnezeiești, care ne fac
asemănători cu Dumnezeu Tatăl, s-
au pus în mișcare.

Există oare un mod mai bun de a
începe Postul? Reînnoim credința,
speranța și iubirea. Acesta este



izvorul duhului de penitență, a
dorinței de purificare. Postul nu este
doar o ocazie pentru a intensifica
practicile noastre exterioare de
mortificație: dacă ne-am gândi că se
reduce doar la acestea, am pierde
semnificația sa profundă pentru
viața creștină, deoarece aceste fapte
exterioare sunt -repet- rodul
credinței, speranței și iubirii.

Riscanta siguranță a creștinului

Qui habitat in adiutorio Altissimi, in
protectione Dei coeli commorabitur[4],
a locui la adăpostul Domnlui, a trăi
cu Dumnezeu: aceasta este riscanta
siguranță a creștinului. Trebuie să
fim convinși că Dumnezeu ne aude și
de faptul că ne poartă de grijă: astfel
inima ni se va umple de pace. Însă a
trăi cu Dumnezeu înseamnă fără
îndoială a-și asuma un risc, deoarece
Domnul nu se mulțumește doar cu o
parte: El vrea totul. Iar a te apropia
încă puțin de El înseamnă a fi dispus



la o nouă convertire, la o nouă
rectificare, la a asculta mai atent
inspirațiile sale, la sfintele dorințe
care se nasc în sufletul nostru, și a le
pune în practică.

Încă de la prima noastră decizie
conștientă de atrăi întreaga
învățătură a lui Cristos, putem fi
siguri că am avansat mult pe drumul
fidelității față de Cuvântul său. Și
totuși, oare nu este adevărat că încă
mai sunt atâtea lucruri de făcut? Nu-i
adevărat că rămâne, mai ales, atâta
mândrie? Este nevoie, fără îndoială,
de o nouă schimbare, de o fidelitate
mai deplină, de o smerenie mai
profundă, într-atât încât micșorându-
se egoismul nostru să crească Cristos
în noi, doarece illum oportet crescere,
me autem minui[5], El trebuie să
crească, iar eu să mă micșorez.

Nu se poate să rămânem imobili.
Trebuie să înaintăm către ținta pe
care a semnalat-o Sfâtul Paul: nu mai



trăiesc eu, ci Cristos trăiește în
mine[6]. Ambiția este înaltă și nobilă:
identificarea cu Cristos, sfințenia. Nu
există o altă cale, dacă se dorește a fi
coerent cu viața divină pe care, prin
Botez, Dumnezeu a făcut să se nască
în sufletul nostru. Avansarea
înseamnă a înainta în sfințenie;
retrocesul înseamnă a se nega
dezvoltării normale a vieții creștine.
Deoarece focul iubirii lui Dumnezeu
trebuie alimentat, trebuie să crească
în fiecare zi, înrădăcinându-se în
suflet; iar focul se menține viu
arzând lucruri noi. De aceea, dacă nu
crește, se va stinge.

Amintiți-vă cuvintele Sfântului
Augustin: Dacă ai zice ajunge, ești
pierdut. Mergi întotdeauna spre mai
mult, mergi mereu, progresează
întotdeauna. Să nu rămâi în același
loc, să nu retrocedezi, să nu te
rătăcești[7].



Postul ne pune acum în fața acestor
întrebări fundamentale: înaintez în
fidelitatea față de Cristo?, în dorința
de a mă sfinți?, în generozitatea
apostolică în viața mea de zi cu zi, la
locul de muncă cu colegii de
profesie?

Fiecare, în tăcere, să răspundă la
aceste întrebări, și va vedea că este
nevoi de o nouă transformare,
pentru ca Cristos să trăiască în noi,
pentru ca chipul său să se reflecteze
limpede în comportamentul nostru.

Dacă cineva vrea să vină după mine,
să renunțe la sine, să-și ia crucea în
fiecare zi și să mă urmeze[8]. Ne-o
spune Cristos din nou nouă, ca și
cum ne-ar șopti la ureche, în
intimitatea noastră: Crucea, în
fiecare zi. Nu doar -scrie Sfântul
Ieronim- în vremea persecuțiilor, sau
când se prezintă ocazia martiriului, ci
în orice situație, în orice faptă, în
orice gând, în orice cuvânt, să



renunțăm la ceea ce am fost înainte și
să mărturisim ceea ce suntem acum,
deoarece ne-am renăscut în Cristos[9].

Aceste considerente în realitate nu
sunt decât ecoul acelora pe care le-a
spus Apostolul: Odinioară erați
întuneric, acum însă, sunteți lumină
în Domnul. Umblați ca niște fii ai
luminii, căci rodul luminii constă în
toată bunătatea, dreptatea și
adevărul! Discerneți ceea ce este
plăcut Domnului[10].

Convertirea are loc într-o clipă;
sfințirea este o sarcină de o viață
întreagă. Sămânța divină a carității,
pe care Dumnezeu a pus-o în inimile
noastre, aspiră la a crește, la a se
manifesta în fapte, la a da roade care
să răspundă în orice moment la ceea
ce este plăcut Domnului. De aceea
este esențial să fim dispuși să o luăm
de la început, să găsim din nou -în
noile situații ale vieții nostre- lumina,
impulsul celei dintâi convertiri.



Acesta este motivul pentru care
trebuie să ne pregătim printr-un
examen profund, cerând ajutor de la
Domnul, pentru a-l putea cunoaște
mai bine pe El și pentru a ne
cunoaște mai bine pe noi înșine. Nu
există o altă cale, dacă trebuie să ne
convertim din nou.

Momentul potrivit

Exhortamur ne in vacuum gratiam
Dei recipiatis[11], vă îndemnăm să nu
primiți harul lui Dumnezeu în zadar.
Căci harul dumnezeiesc va putea
umple sufletele noastre în acest Post,
doar dacă nu închidem porțile inimii.
Trebuie să avem aceste bune
dispoziții, dorința de a ne schimba cu
adevărat, să nu ne jucăm cu harul
Domnului.

Nu-mi place să vorbesc de frică,
pentru că ceea ce-l mișcă pe creștin
este caritatea lui Dumnezeu, care ni
s-a arătat în Cristos și care ne învață
să-i iubim pe toți oamenii și întreaga



creație; în schimb, trebuie să vorbim
de responsabilitate, de seriozitate. Să
nu vă înșelați: Dumnezeu nu permite
să fie luat în derâdere[12], ne
avertizează același Apostol.

Trebuie să te decizi. Nu este licit să
ținem aprinse cele două lumânări pe
care, după cum spune zicala
populară, orice om le procură: una
Sfântului Arhanghel Mihail și alta
diavolului. Trebuie stinsă lumânarea
aprinsă diavolului. Trebuie să ne
consumăm întreaga viață făcând-o să
ardă în totalitate în slujba Domnului.
Dacă dorința noastră de sfințenie
este sinceră, dacă avem docilitatea de
a ne pune în mâinile lui Dumnezeu,
totul va fi bine. Deoarece El este
meru dispus să ne dea harul său și,
în mod special, în acest timp, harul
unei noi convertiri, pentru a
îmbunătăți viața noastră de creștini.

Nu putem considera acest Post ca o
simplă perioadă de timp, ca o



repetiție ciclică a timpului liturgic.
Acest moment este unic; este un
ajutor divin care trebuie primit. Isus
trece pe lângă noi și așteaptă de la
noi -astăzi, acum- o mare schimbare.

Ecce nunc tempus acceptabile, ecce
nunc dies salutis [13]: acum este
momentul potrivit, acum este ziua
mântuirii. Din nou ascultăm
fluierăturile bunului Păstor, cu acea
chemare afectuoasă: ego vocavit te
nomine tuo [14]. Ne cheamă pe fiecare
pe nume, cu apelativul familiar
folosit de cei care ne iubesc.
Tandrețea lui Isus, față de noi, nu
poate fi descrisă prin cuvinte.

Să reflectăm împreună asupra
acestei minuni a iubirii lui
Dumnezeu: Domnul iese în
întâmpinare, așteaptă, se așază la
marginea drumului, pentru ca noi să-
l putem vedea. Și ne cheamă în mod
personal, vorbindu-ne de ale noastre,
care sunt și ale lui, mișcându-ne



conștiința la căință, deschizând-o
generozității, întipărind în sufletele
noastre dorința arzătoare de a fi
fideli, de a fi discipolii săi. Este de
ajuns să percepem aceste cuvinte
intime ale harului, care de multe ori
se prezintă ca un reproș afectuos,
pentru a ne putea da seama că nu ne-
a uitat în tot acel timp în care, din
cauza noastră, nu l-am văzut. Cristos
ne iubește cu dragostea nesfârșită a
Inimii sale dumnezeiești.

Observați cum insistă: la momentul
potrivit te-am ascultat și în ziua
mântuirii te-am ajutat[15]. Odată ce El
îți promite slava, iubirea sa, și ți-o
oferă la momentul potrivit, și te
cheamă, tu ce-i vei da Domnului?,
cum vei răspunde, cum voi răspunde
eu, acestei iubiri a lui Isus care trece?

Ecce nunc dies salutis, ziua mântuirii
este aici în fața noastră. Chemarea
bunului Păstor ajunge până la noi: 
ego vocavi te nomine tuo, te-am



chemat pe tine, pe nume. Trebuie să
răspunzi -iubirea cu iubire se
plătește- spunând: ecce ego quia
vocasti me[16], m-ai chemat, iată-mă.
Am decis ca acest Post să nu treacă
precum trece apa peste pietre, fără
să lase urme. Mă voi lăsa îmbibat,
transformat; mă voi converti, mă voi
îndrepta din nou spre Domnul,
iubindu-l așa cum dorește El să fie
iubit.

Să-l iubești pe Domnul Dumnezeul tău
din toată inima ta, din tot sufletul tău
și din tot cugetul tău[17]. Ce mai
rămâne din inima ta, comentează
Sfântul Augustin, pentru ca să te poți
iubi pe tine însuți? Ce mai rămâne
din sufletul și din mintea ta? „Ex
toto”, spune. „Totum exigit te, qui fecit
te”[18]; cel care te-a creat cere totul de
la tine.

După această revendicare a iubirii,
trebuie să ne comportăm ca iubitori
de Dumenzeu. In omnibus



exhibeamus nosmetipsos sicut Dei
ministros [19], în toate noi ne
prezentăm ca niște slujitori ai lui
Dumnezeu. Dacă te dăruiești așa cum
El dorește, acțiunea harului se va
putea vedea în conduita ta
profesională, la locul de muncă, în
efortul de a face lucrurile umane
divine, mari sau mici, pentru că
datorită iubirii totul dobândește o
nouă dimensiune.

Însă în acest Post nu putem uita că
dorința de a fi slujitori ai lui
Dumnezeu nu este ceva ușor. Să
continuăm cu textul Sfântului Paul,
din Epistola de la Liturghia acestei
duminici, pentru a reaminti
dificultățile: Ca niște slujitori ai lui
Dumnezeu -scrie Apostolul- printr-o
mare răbdare în necazuri, în nevoi și
strâmtori, în bătăi, în închisori și în
răscoale, în osteneli, în vegheri și în
posturi, prin curăție, prin cunoaștere,
prin îndelungă răbdare, prin
bunătate, prin Duhul Sfânt și prin



iubire neprefăcută, prin cuvântul
adevărului, prin puterea lui
Dumnezeu[20].

În momentele cele mai contradictorii
ale vieții, în orice situație, trebuie să
ne comportăm ca slujitori ai lui
Dumnezeu, știind că Domnul este cu
noi, căci suntem fiii săi. Trebuie să
fim conștienți de această rădăcină
dumnezeiască, altoită în viața
noastră, și să actionăm în consecință.

Aceste cuvinte ale Apostolului
trebuie să ne umple de bucurie,
deoarece sunt ca o canonizare a
vocației voastre de creștini normali,
care trăiți în mijlocul lumii,
împărtășind cu ceilalți oameni, cu
semenii voștri, trudă, muncă și
bucurii. Toate acestea sunt un drum
dumnezeiesc. Ceea ce vă cere
Domnul este ca, în orice moment, să
vă purtați ca fii și slujitori ai săi.

Însă aceste situații normale din viață
vor fi un drum dumnezeiesc, dacă



într-adevăr ne convertim, dacă ne
dăruim. Deoarece Sfântul Paul
folosește un limbaj dur. Promite
creștinului o viață dificilă, riscantă,
în continuă tensiune. Cum s-a
desfigurat creștinismul atunci când s-
a dorit să se facă din el o cale
comodă! De asemenea este o
desfigurare a adevărului gândind că
această cale profundă și serioasă, ce
cunoaște toate obstacolele existenței
omenești, este o viață de angoasă,
opresiune sau frică.

Creștinul este realist, cu un realism
supranatural și omenesc, care
observă toate nuanțele vieții:
durerea și bucuria, suferința proprie
și a altora, certitudinea și
perplexitatea, generozitatea și
tendința spre egoism. Creștinul
cunoaște totul și se înfruntă cu toate,
plin de curaj omenesc și de tăria pe
care o primește de la Dumnezeu.

Ispitirile lui Cristos



Postul reamintește cele patruzeci de
zile petrecute de Isus în deșert, ca
pregătire pentru viața publică ce va
culmina pe Cruce și în Slava Paștelui.
Patruzeci de zile de rugăciune și de
penitență. La sfârșit a avut loc scena
propusă de Liturgia de astăzi spre
considerare, preluată în Evaghelia
Liturghiei: ispitirea lui Cristos[21].

O scenă plină de mister, pe care omul
încearcă în zadar să o înțeleagă -
Dumnezeu supus ispitirii și care îi
permite aceasta celui Rău-, dar care
poate fi meditată, cerându-i
Domnului să ne ajute să descoperim
învățătura pe care o conține.

Isus Cristos ispitit. Tradiția ilustrează
această scenă considerând că
Domnul nostru, pentru a ne da
exemplu în toate, a dorit să îndure și
ispita. Așa este, pentru că Cristos a
fost Om adevărat, în toate asemenea
nouă, în afară de păcat[22]. După
patruzeci de zile de post, poate doar



cu ierburi și rădăcini și puțină apă,
Isus simte foame: foame adevărată,
ca orice altă făptură. Și când diavolul
îi propune să transforme pietrele în
pâine, Domnul nostru nu doar că
refuză alimentul dorit de trupul său,
dar deasemenea alungă o ispită și
mai mare: aceea de a folosi puterea
dumnezeiască pentru a rezolva, dacă
se poate spune astfel, o problemă
personală.

Cred că ați observat de-a lungul
Evangheliei faptul că Isus nu face
minuni în beneficiul propriu.
Schimbă apa în vin, pentru mirii din
Cana[23]; înmulțește pâinea și peștii,
pentru a da de mâncare unei mulțimi
înfometate[24]. Iar El își câștigă
pâinea, timp de mulți ani, cu propria
sa muncă. Și mai apoi, în timpul
pelerinajului său pe meleagurile lui
Israel, trăiește din ajutorul celor care
îl urmează[25].



Sfântul Ioan relatează că, după ce a
mers timp îndelungat, ajungând Isus
la fântâna din Sihar, îi trimite pe
discipoli în sat ca să cumpere
mâncare; și văzând că se apropia o
samaritancă, îi cere apă, pentru că El
nu avea cu ce să o scoată[26]. Trupul
său obosit datorită mersului
îndelungat, experimentează
oboseala; iar alte ori, pentru a-și
recăpăta puterile, recurge la somn[27].
O generozitate a Domnului care s-a
umilit pe sine, care a acceptat în
întregime firea omenească și care nu
se folosește de puterea sa
dumnezeiască pentru a fugi de
dificultăți sau de trudă. Prin aceasta
ne învață să fim puternici, să iubim
munca, să apreciem noblețea
omenească și dumnezeiască de a
savura consecințele dăruirii.

În cea de-a doua ispită, când diavolul
îi propune să se arunce de pe aripa
Templului, Isus refuză din nou acea
dorință de a se folosi de puterea



dumnezeiască. Cristos nu caută slava
deșartă, spectacolul, comedia umană
care încearcă să-l folosească pe
Dumnezeu ca fundal pentru propria
excelență. Isus vrea să facă voia
Tatălui fără să anticipeze timpurile și
nici ceasul minunilor, ci străbătând
pas cu pas greul drum al oamenilor,
calea bună a Crucii.

Ceva asemănător întâlnim în a treia
ispită: i se oferă împărății, putere,
slavă. Diavolul urmărește să extindă,
la ambițiile umane, acea atitudine
care trebuie rezervată doar lui
Dumnezeu: promite o viață ușoară
celui care se îngenunchează înaintea
lui, înaintea idolilor. Domnul nostru
redirecționează adorația către
singurul și adevăratul său scop,
Dumnezeu, și reafirmă voința sa de
slujire: Pleacă, Satană! Căci este scris:
Pe Domnul Dumnezeul tău îl vei adora
și numai lui îi vei aduce cult[28].



Să învățăm de la această atitudine a
lui Isus. În timpul vieții sale
pământești, nu a dorit nici măcar
slava care-i aparținea, deoarece
având dreptul de-a fi tratat ca
Dumnezeu, a luat chip de slujitor, de
sclav[29]. Astfel creștinul știe că toată
slava îi aparține lui Dumnezeu și că
nu poate folosi ca instrument al
intereselor și ambițiilor omenești
sublimitatea și măreția Evangheliei.

Să învățăm de la Isus. Atitudinea sa,
opunându-se oricărei glorii
omenești, se află în perfectă corelație
cu măreția unei singure misiuni: cea
de Fiu preaiubit al lui Dumenzeu,
care se întrupează pentru a-i mântui
pe oameni. O misiune pe care
dragostea Tatălui a învăluit-o cu o
grijă plină de tandrețe: Filius meus es
tu, ego hodie genui te. Postula a me et
dabo tibi gentes hereditatem tuam[30]:
Tu ești Fiul meu, eu astăzi te-am
născut. Cere-mi și-ți voi da popoarele
ca moștenire.



Creștinul care -urmându-l pe Cristos-
trăiește în această atitudine de
adorație deplină a Tatălui, primește
deasemenea de la Domnul cuvinte
pline de iubire: Îl voi salva, pentru că
tânjește după mine, îl voi ocroti,
pentru că îmi cunoaște numele[31].

Isus a spus nu diavolului, stăpânul
întunericului. Și imediat s-a
manifestat lumina. Atunci diavolul l-a
lăsat. Și iată că se apropiau îngeri și îl
slujeau![32] Isus a îndurat încercarea.
O încercare reală, deoarece,
comentează Sfântul Augustin, nu a
acționat ca Dumnezeu folosindu-și
puterea (atunci la ce ne-ar mai fi
folosit exemplul lui?), ci s-a folosit, ca
om, de mijloacele pe care le are în
comun cu noi[33].

Diavolul, cu o intenție meschină, a
citat Vechiul Testament: Dumnezeu
va porunci îngerilor săi să te păzească
pe toate căile tale[34]. Dar Isus
refuzând să-l ispitească pe Tatăl său,



redă acestui pasaj adevărata
semnificație. Iar, ca premiu pentru
fidelitatea lui, când va sosi ceasul, se
prezintă mesagerii lui Dumnezeu
Tatăl pentru al sluji.

Merită să luăm în considerare modul
folosit de Satana cu Domnul nostru
Isus Cristos: argumentează cu texte
luate din Sfânta Scriptură, răsucind
și desfigurând adevărata lor
semnificație. Însă Isus nu se lasă
înșelat: Cuvântul întrupat cunoaște
foarte bine Cuvântul divin, scris
pentru mântuirea oamenilor, și nu
pentru a confunda și condamna.
Putem trage concluzia că cine este
unit cu Isus Cristos prin Iubire, nu se
va lăsa niciodată înșelat de o folosire
meschină a Sfintei Scripturi,
deoarece știe că este vorba de modul
obișnuit în care diavolul încearcă să
confunde conștiința creștină,
vorbind cu răutate cu aceiași termeni
folosiți de Înțelepciunea veșnică,



încercând să transforme lumina în
întuneric.

Să contemplăm puțin această
intervenție a îngerilor în viața lui
Isus, căci astfel vom înțelege mai
bine rolul lor -misiunea angelică- în
viața oamenilor. Tradiția creștină îi
descrie Îngerii Păzitori ca pe niște
mari prieteni, puși de Dumnezeu
alături de fiecare om, pentru a-l
însoți pe căile sale. Și de aceea ne
invită să tratăm cu ei, să recurgem la
ei.

Biserica, invitându-ne să medităm
aceste pasaje din viața lui Cristos, ne
amintește că, în timpul Postului, în
care ne recunoaștem păcătoși, plini
de mizerie, necesitați de purificare,
deasemenea este loc și pentru
bucurie. Deoarece Postul este în mod
simultan un timp de tărie și de
bucurie: trebuie să ne umplem de
suflare odată ce harul Domnului nu
ne va lipsi, pentru că Dumnezeu va fi



mereu alături de noi și-i va trimite pe
Îngerii săi ca să fie însoțitorii noștri
de drum, sfătuitorii noștri prudenți
de-a lungul călătoriei, colaboratorii
noștri în tot ceea ce ne propunem să
realizăm. In manibus portabunt te, ne
forte offendas ad lapidem pedem
tuum[35], continuă Psalmul: ei te vor
purta pe mâini, ca nu cumva să-ți
lovești piciorul de piatră.

Trebuie să știm cum să-i tratăm pe
Ingeri. Mergi la ei acum, spune-i
Îngerului tău păzitor că apele
supranaturale ale Postului nu au
trecut pe lângă sufletul tău, dar că au
pătruns până în profunzimile lui,
deoarece ai inima căită. Cere-i să
ducă Domnului această bună voință
pe care harul a făcut să încolțească
din mizeria noastră, precum un crin
înflorit într-o groapă de gunoi. Sancti
Angeli, Custodes nostri: defendite nos
in proelio, ut non pereamus in
tremendo iudicio[36].Sfinți Îngeri
Păzitori: apărați-ne în luptă, pentru



ca să nu pierim la înfricoșata
judecată.

Filiația divină

Cum se explică acea rugăciune
încrezătoare, acea certitudine că nu
vom pieri în luptă? Este o convingere
care pornește de la o realitate care
mereu mă fascinează: filiația noastră
divină. Domnul care, în acest Post,
cere să ne convertim nu este un
Stăpân tiran, nici un Judecător rigid
și necruțător: este Tatăl nostru! Ne
vorbește de păcatele noastre, de
greșelile nostre, de lipsa noastră de
generozitate: dar o face pentru a ne
elibera de ele, pentru a ne promite
Iubirea și Prietenia sa. Conștiința
filiației noastre dumnezeiești dă
bucurie convertirii noastre: ne spune
că ne întoarcem la casa Tatălui.

Filiația divină este fundamentul
spiritului lui Opus Dei. Toți oamenii
sunt fii ai lui Dumnezeu. Însă un fiu
poate reacționa, față de tatăl său, în



multe feluri. Trebuie să ne străduim
să fim fii care încearcă să fie
conștienți de faptul că Domnul,
iubindu-ne ca pe niște fii, a făcut să
trăim în casa lui, în mijlocul acestei
lumi, să fim familia lui, ca ceea ce
este al lui să fie și al nostru iar ale
noastre să fie și ale sale, să avem
acea familiaritate și încredere în El
care ne face să cerem, asemena unui
copil mic, chiar și luna.

Un fiu al lui Dumnezeu îl tratează pe
Domnul ca Tată. Relația sa cu El nu
este una servilă, formală sau de
simplă curtoazie, dar este plină de
sinceritate și de încredere. Pe
Dumnezeu nu-l scandalizează
oamenii. Dumnezeu nu se satură de
infidelitățile noastre. Tatăl nostru
Ceresc iartă orice ofensă, atunci când
fiul se întoarce din nou la El, atunci
când se căiește și cere iertare.
Domnul nostru este atât de Tată,
încât previne dorința noastră de a fi



iertați, și se anticipează cu harul său,
așteptându-ne cu brațele deschise.

Observați că nu inventez nimic.
Amintiți-vă parabola pe care Fiul lui
Dumnezeu ne-a povestit-o pentru ca
să înețelegem iubirea Tatălui ceresc:
parabola fiului risipitor[37].

Pe când era încă departe, tatăl l-a
văzut, i s-a făcut milă și alergând, l-a
îmbrățișat și l-a sărutat[38]. Acestea
sunt cuvinte din Sfânta Scriptură: l-a
sărutat. Se poate vorbi mai omenește
decât atât? Se poate descrie mai
frumos de-atât iubirea paternală a
lui Dumnezeu față de oameni?

În fața unui Dumnezeu care aleargă
spre noi, nu putem sta în tăcere, ci îi
vom spune împreună cu Sfântul
Paul: Abba, Pater![39], Tăticule, Tată!,
pentru că, fiind Creatorul
universului, nu-l deranjează dacă nu
folosim titluri înalte, nici nu-i lipsește
mărturisirea cuvenită a domniei
sale. Vrea ca să-l numim Tată, să



savurăm acest cuvânt, umplându-ne
sufletul de bucurie.

Viața umană este, într-un anumit fel,
o întoarcere constantă la casa Tatălui
nostru. Ne întoarcem prin căință,
prin acea convertire a inimii care
presupune dorința de schimbare,
decizia fermă de a fi mai buni, și care
-așadar- se manifestă în fapte de
sacrificiu și de dăruire. Întorcându-
ne la casa Tatălui, prin intermediul
acestui sacrament de reconciliere în
care, mărturisind păcatele noastre,
ne îmbrăcăm cu Cristos și devenim
astfel frații săi, membrii familiei lui
Dumnezeu.

Dumnezeu ne așteaptă, precum tatăl
din parabolă, cu brațele deschise,
deși nu o merităm. Nu contează
datoria noastră. Ca în cazul fiului
risipitor, avem nevoie doar să ne
deschidem inima, să ne fie dor de
casa Tatălui nostru, să ne admirăm și
să ne bucurăm înaintea darului pe



care Dumnezeu ni-l face de a ne
putea numi și de a fi, în ciuda marei
lipse de corespondență din partea
noastră, cu adevărat fiii săi.

Ce capacitate atât de stranie are omul
de a uita de lucrurile cele mai
minunate, de a se obișnui cu
misterul! Să ne oprim din nou, în
acest Post, asupra faptului că
creștinul nu poate fi superficial.
Scufundat în munca sa de zi cu zi,
printre ceilalți oameni, semeni ai săi,
plin de griji, ocupat, tensionat,
creștinul trebuie să se afle în același
timp în întregime în Dumnezeu,
pentru că este fiu al lui Dumnezeu.

Filiația divină este un adevăr care
umple de veselie, un mister care
consolează. Filiația divină învăluie
întreaga noastră viață spirituală,
pentru că ne învață să ne relaționăm,
să-l cunoaștem, să-l iubim pe Tatăl
ceresc, și astfel umple de speranță
lupta noastră interioară, și ne dă



simplitatea încrezătoare a copiilor
mici. Ba mai mult, tocmai pentru că
suntem fii ai lui Dumnezeu, această
realitate ne conduce și la
contemplarea plină de iubire și
admirație tuturor lucrurilor ieșite
din mâna lui Dumnezeu Tatăl
Creator. Și astfel devenim
contemplativi în mijlocul lumii,
iubind lumea.

În Post liturgia are în vedere
consecințele păcatului lui Adam în
viața omului. Adam nu a dorit să fie
un bun fiu al lui Dumnezeu, și s-a
răsculat. Dar deasemenea se aude, în
continu, ecoul acelei felix culpa -
fericită vină- pe care întreaga
Biserică o va cânta, plină de bucurie,
în vigilia Duminicii Învierii[40].

Dumnezeu Tatăl, când a sosit
împlinirea timpului, l-a trimis în
lume pe Fiul său, pentru a restabili
pacea; pentru ca, răscupărându-l pe
om de sub jugul păcatului, 



adoptionem filiorum reciperemus[41],
să primim înfierea, să fim capabili de
a participa în intimitatea divină a
Sfintei Treimi. Și astfel a fost posibilă
sădirea împreună a omului nou, ca
fiu, în Dumnezeu[42], eliberarea
întregii creații de dezordine, reunind
toate cele din cer și cele de pe
pământ în Cristos[43], care a
reconciliat toate cu Dumnezeu[44].

Așadar, un timp de penitență. Dar,
după cum am văzut, nu este o
sarcină negativă. Postul trebuie trăit
cu spiritul filiației pe care Cristos ni l-
a comunicat și care ne bate în
suflet[45]. Domnul ne cheamă să ne
apropiem de El dorind să fim
asemena Lui: fiți imitatorii lui
Dumnezeu, ca niște copii iubiți[46],
colaborând plini de umilință, dar cu
fervoare, în planul divin de a uni
ceea ce este stricat, de a salva ceea ce
este pierdut, de a ordona ceea ce
omul păcătos a dezordonat, de a
conduce spre obiectivul său ceea ce



s-a rătăcit, de a restabili armonia
divină a întregii creații.

Liturgia Postului prezintă uneori
accente tragice, ca urmare a
meditării asupra semnificației
îndepărtării omului de Dumnezeu.
Dar această concluzie nu este ultimul
cuvânt. Ultimul cuvânt îl spune
Dumnezeu, și este cuvântul iubirii
sale mântuitoare și milostive și, prin
urmare, cuvântul filiației nostre
dumnezeiești. De aceea vă repet
astăzi împreună cu Sfântul Ioan: 
vedeți câtă iubire ne-a dăruit Tatăl: să
ne numim copii ai lui Dumnezeu! Și
suntem[47]. Fii ai lui Dumnezeu, frați
ai Cuvântului făcut trup, ai Aceluia
despre care s-a spus: în El era viața și
viața era lumina oamenilor[48]. Fii ai
Luminii, frați cu lumina: aceasta
suntem. Purtători ai singurei flăcări
capabile să aprindă inimile de carne.

În momentul de tăcere care urmează
acum pentru a continua Sfânta



Liturghie, fiecare dintre noi să se
gândească la ceea ce îi cere Domnul,
la ce angajamente și ce decizii
dorește să fie promovate în el de
lucrarea harului. Și, observând acele
exigențe supranaturale și omenești
de dăruire și de luptă, aduceți-vă
aminte că Isus este modelul nostru.
Iar Isus, Dumnezeu fiind, a permis să
fie ispitit: pentru ca astfel să ne
umplem de curaj și să fim siguri că
vom învinge. Deoarece El nu pierde
nici o luptă, iar noi, fiind uniți cu El,
nu vom fi învinși niciodată, ci ne
vom putea numi și vom putea fi cu
adevărat învingători: buni fii ai lui
Dumnezeu.

Să trăim bucuroși. Eu sunt bucuros.
Nu ar trebui să fiu, uitându-mă la
viața mea, făcând acel examen de
conștiință personal pe care ni-l cere
acest timp liturgic al Postului. Însă
mă simt bucuros, deoarece văd că
Domnul mă caută din nou, că
Domnul continuă să fie Tatăl meu.



Știu că voi și eu, hotărâți, cu
strălucirea și ajutorul harului, vom
putea vedea ce lucruri trebuie arse,
și le vom arde; ce lucruri trebuie
smulse, și le vom smulge; ce lucruri
trebuie să dăruim, și le vom dărui.

Sarcina nu este ușoară. Dar contăm
cu un bun ghid, cu o realitate de care
nu trebuie și nu ne putem lipsi:
suntem iubiți de către Dumnezeu, și
îl vom lăsa pe Duhul Sfânt să lucreze
în noi și să ne purifice, pentru ca
astfel să ne putem îmbrățișa cu Fiul
lui Dumnezeu pe Cruce, înviind apoi
împreună cu El, deoarece bucuria
Învierii este înrădăcinată în Cruce.

Maria, Mama noastră, auxilium
christianorum, refugium peccatorum:
mijlocește la Fiul tău, ca să ne trimită
pe Duhul Sfânt, ca să trezească în
inimile noastre dorința de a păși cu
pași fermi și siguri, făcând să răsune
în adâncul sufletului nostru acea
chemare care a umplut de pace



martiriul unuia dintre primii
creștini: veni ad Patrem[49], vino,
întoarce-te la Tătăl tău că te așteaptă.

[1] Ps 91,15 (Antifonul de la începutul
Liturghiei).

[2] Ps 51,19.

[3] Ps 91,15.

[4] Ps 91,1.

[5] In 3,30.

[6] Gal 2,20.

[7] Sf. Augustin, Sermo 121, 3: PL 38,
926.

[8] Lc 9,23.

[9] Sf. Ieronim. Epistula 121, 3: PL 22,
1013.



[10] Efes 5,8-10.

[11] 2Cor 6,1 (Epistola de la Liturghie).

[12] Gal 6,7.

[13] 2Cor 6,2 (Epistola de la Liturghie).

[14] Is 43,1.

[15] 2Cor 6,2 (Epistola de la Liturghie).

[16] 1Sam 3,5.6.8.

[17] Mt 22,37.

[18] Sermo 34, 4, 7: PL 38, 212.

[19] 2Cor 6,4 (Epistola de la Liturghie).

[20] 2Cor 6,4-7.

[21] Cf. Mt 4,1-11.

[22] Cf. Evr 4,15.

[23] Cf. In 2,1-11.

[24] Cf. Mc 6,33-46.



[25] Cf. Mt 27,55.

[26] Cf. In 4,4 șu.

[27] Cf. Lc 8,23.

[28] Mt 4,10.

[29] Cf. Fil 2,6-7.

[30] Ps 2,7-8.

[31] Ps 91,14.

[32] Mt 4,11.

[33] Sf. Ambroziu, Expositio Evangelii
secundum Lucam, 1, 4, 20: PL 15,
1525.

[34] Ps 91,11.

[35] Ps 91,12.

[36] Luat dintr-o rugăciune la Sfântul
Mihail, de la sărbătorile liturgice
dedicate lui de Misalul Roman.

[37] Cf. Lc 15,11 șu.



[38] Lc 15,20.

[39] Rom 8,15.

[40] Preconiu Pascal.

[41] Gal 4,5.

[42] Cf. Rom 6,4-5.

[43] Cf. Efes 1,5-10.

[44] Cf. Col 1,20.

[45] Cf. Gal 4,6.

[46] Gal 5,1.

[47] 1In 3,1.

[48] In 1,4.

[49] Sf. Ignațiu din Antiohia, Epistola
ad Romanos, 7, 2: PG 5,694.



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/
convertirea-fiilor-lui-dumnezeu/

(10.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/convertirea-fiilor-lui-dumnezeu/
https://opusdei.org/ro-ro/article/convertirea-fiilor-lui-dumnezeu/

	Convertirea fiilor lui Dumnezeu: Predică a Sfântului Josemaria pentru Postul Mare

