opusdei.org

Convertirea fiilor lui
Dumnezeu: Predica a
Sfantului Josemaria
pentru Postul Mare

Sfantul Josemaria a pronuntat
aceasta omilie in timpul
Postului Mare 1952. Ea a fost
publicata in cartea ,,Este Cristos
care trece”. Oferim prima
traducere a acestei predici in
limba romana.

05.03.2025

Am intrat in Postul Mare: timp de
penitenta, de purificare, de



convertire. Nu este o sarcina usoara.
Crestinismul nu este un drum
comod: nu este de ajuns doar sa faci
parte din Biserica si sa lasi anii sa
treacd degeaba. In viata noastrd, in
viata crestinilor, prima convertire -
acel moment unic, de care fiecare isi
aduce aminte, In care se observa cu
claritate tot ceea ce Domnul ne cere-
este importantd; dar si mai
importante si mai dificile sunt
convertirile posterioare. Pentru a
facilita lucrarea harului dumnezeiesc
cu aceste convertiri ulterioare,
trebuie sa mentinem sufletul tanar,
sa-1 invocam pe Domnul, sa stim sa
ascultam, sa descoperim ceea ce nu
merge bine, sd cerem iertare.

Invocabit me et ego exaudiam eum,
citim in liturgia acestei duminici'™:
dacad ma invocati pe mine, eu va voi
asculta, spune Domnul. Considerati
aceastd minunatie a grijii lui
Dumnezeu fata de noi, dispus
intotdeauna sa ne asculte, asteptand



in fiecare clipa cuvantul omului.
Oricand -dar in mod special acum,
deoarece inima ne este bine dispusa,
hotadrata sa se purifice-, El ne asculta,
si nu va dispretui ceea ce ii cere o
inim& c&ita si smeritd".

Domnul ne asculta, pentru a
interveni, pentru a patrunde in viata
noastra, pentru a ne elibera de rau si
a ne umple de bine: eripiam eum et
glorificabo eum®™, 1l voi elibera si-1 voi
cinsti, spune despre om. Speranta
slavei, asadar: aici aflam deja
inceputul acelei motiuni interioare,
care este viata spirituala. Speranta
acelei glorificari ne accentueaza
credinta si ne stimuleaza caritatea.
Astfel, cele trei virtuti teologale,
virtuti dumnezeiesti, care ne fac
asemanatori cu Dumnezeu Tatal, s-
au pus in miscare.

Existd oare un mod mai bun de a
incepe Postul? Reinnoim credinta,
speranta si iubirea. Acesta este



izvorul duhului de penitenta, a
dorintei de purificare. Postul nu este
doar o ocazie pentru a intensifica
practicile noastre exterioare de
mortificatie: daca ne-am gandi ca se
reduce doar la acestea, am pierde
semnificatia sa profunda pentru
viata crestind, deoarece aceste fapte
exterioare sunt -repet- rodul
credintei, sperantei si iubirii.

Riscanta siguranta a crestinului

Qui habitat in adiutorio Altissimi, in
protectione Dei coeli commorabitur',
a locui la adapostul Domnlui, a trai
cu Dumnezeu: aceasta este riscanta
siguranta a crestinului. Trebuie sa
fim convinsi ca Dumnezeu ne aude si
de faptul ca ne poarta de grija: astfel
inima ni se va umple de pace. Insa a
trai cu Dumnezeu inseamna fara
indoiala a-si asuma un risc, deoarece
Domnul nu se multumeste doar cu o
parte: El vrea totul. Iar a te apropia
inca putin de El inseamna a fi dispus



la 0 noua convertire, la o noua
rectificare, la a asculta mai atent
inspiratiile sale, la sfintele dorinte
care se nasc in sufletul nostru, si a le
pune in practica.

Incd de la prima noastra decizie
constienta de atrai intreaga
invatatura a lui Cristos, putem fi
siguri ca am avansat mult pe drumul
fidelitatii fata de Cuvantul sau. Si
totusi, oare nu este adevarat ca inca
mai sunt atatea lucruri de facut? Nu-i
adevarat ca ramane, mai ales, atata
mandrie? Este nevoie, fara indoiala,
de o noua schimbare, de o fidelitate
mai deplind, de o smerenie mai
profunda, intr-atat incat micsorandu-
se egoismul nostru sa creasca Cristos
in noi, doarece illum oportet crescere,
me autem minui®, El trebuie sa
creasca, iar eu sa ma micsorez.

Nu se poate sa ramanem imobili.
Trebuie sd inaintdm catre tinta pe
care a semnalat-o Sfatul Paul: nu mai



traiesc eu, ci Cristos traieste in
mine'®. Ambitia este inaltd si nobila:
identificarea cu Cristos, sfintenia. Nu
exista o alta cale, daca se doreste a fi
coerent cu viata divina pe care, prin
Botez, Dumnezeu a facut sa se nasca
in sufletul nostru. Avansarea
inseamna a inainta in sfintenie;
retrocesul inseamnd a se nega
dezvoltarii normale a vietii crestine.
Deoarece focul iubirii lui Dumnezeu
trebuie alimentat, trebuie sa creasca
in fiecare zi, inradacinandu-se in
suflet; iar focul se mentine viu
arzand lucruri noi. De aceea, daca nu
creste, se va stinge.

Amintiti-va cuvintele Sfantului
Augustin: Dacd ai zice ajunge, esti
pierdut. Mergi intotdeauna spre mai
mult, mergi mereu, progreseaza
intotdeauna. Sa nu ramai in acelasi
loc, sd nu retrocedezi, sa nu te

ratdcesti'”.



Postul ne pune acum in fata acestor
intrebdri fundamentale: inaintez in
fidelitatea fata de Cristo?, in dorinta
de a ma sfinti?, In generozitatea
apostolica in viata mea de zi cu zi, la
locul de munca cu colegii de
profesie?

Fiecare, In tacere, sa raspunda la
aceste intrebari, si va vedea ca este
nevoi de o noua transformare,
pentru ca Cristos sa traiasca in noi,
pentru ca chipul sdu sa se reflecteze
limpede in comportamentul nostru.

Dacd cineva vrea sd vind dupd mine,
sd renunte la sine, sd-si ia crucea in
fiecare zi si sd mda urmeze®™. Ne-o
spune Cristos din nou noua, ca si
cum ne-ar sopti la ureche, in
intimitatea noastra: Crucea, in
fiecare zi. Nu doar -scrie Sfantul
Ieronim- in vremea persecutiilor, sau
cand se prezintd ocazia martiriului, ci
in orice situatie, in orice faptd, in
orice gand, in orice cuvant, sa



renuntdam la ceea ce am fost inainte si
sa mdrturisim ceea ce suntem acum,
deoarece ne-am rendscut in Cristos".

Aceste considerente in realitate nu
sunt decat ecoul acelora pe care le-a
spus Apostolul: Odinioara erati
intuneric, acum insa, sunteti lumina
in Domnul. Umblati ca niste fii ai
luminii, caci rodul luminii consta in
toata bunatatea, dreptatea si
adevarul! Discerneti ceea ce este
plicut Domnului™,

Convertirea are loc intr-o clipa;
sfintirea este o sarcina de o viata
intreaga. Samanta divina a caritatii,
pe care Dumnezeu a pus-o in inimile
noastre, aspira la a creste, la a se
manifesta In fapte, la a da roade care
sa raspunda in orice moment la ceea
ce este placut Domnului. De aceea
este esential sa fim dispusi s o luam
de la inceput, sa gasim din nou -In
noile situatii ale vietii nostre- lumina,
impulsul celei dintai convertiri.



Acesta este motivul pentru care
trebuie sa ne pregatim printr-un
examen profund, cerdnd ajutor de la
Domnul, pentru a-1 putea cunoaste
mai bine pe El si pentru a ne
cunoaste mai bine pe noi insine. Nu
exista o alta cale, daca trebuie sa ne
convertim din nou.

Momentul potrivit

Exhortamur ne in vacuum gratiam
Dei recipiatis™", va indemnam sd nu
primiti harul lui Dumnezeu in zadar.
Caci harul dumnezeiesc va putea
umple sufletele noastre in acest Post,
doar dacd nu inchidem portile inimii.
Trebuie sa avem aceste bune
dispozitii, dorinta de a ne schimba cu
adevarat, sa nu ne jucam cu harul
Domnului.

Nu-mi place sa vorbesc de frica,
pentru ca ceea ce-1 misca pe crestin
este caritatea lui Dumnezeu, care ni
s-a aratat in Cristos si care ne invata
sa-1 iubim pe toti oamenii si intreaga



creatie; in schimb, trebuie sa vorbim
de responsabilitate, de seriozitate. Sa
nu va ingelati: Dumnezeu nu permite
si fie luat in deradere™, ne
avertizeaza acelasi Apostol.

Trebuie sa te decizi. Nu este licit sa
tinem aprinse cele doua luméanari pe
care, dupa cum spune zicala
populara, orice om le procura: una
Sfantului Arhanghel Mihail si alta
diavolului. Trebuie stinsd lumanarea
aprinsa diavolului. Trebuie sa ne
consumam intreaga viata facand-o sa
arda In totalitate in slujpba Domnului.
Daca dorinta noastra de sfintenie
este sincera, daca avem docilitatea de
a ne pune in mainile lui Dumnezeu,
totul va fi bine. Deoarece El este
meru dispus sd ne dea harul sau si,
in mod special, in acest timp, harul
unei noi convertiri, pentru a
imbunatati viata noastra de crestini.

Nu putem considera acest Post ca o
simpla perioada de timp, ca o



repetitie ciclica a timpului liturgic.
Acest moment este unic; este un
ajutor divin care trebuie primit. Isus
trece pe langa noi si asteapta de la
noi -astazi, acum- o mare schimbare.

Ecce nunc tempus acceptabile, ecce
nunc dies salutis " acum este
momentul potrivit, acum este ziua
mantuirii. Din nou ascultam
fluieraturile bunului Pastor, cu acea
chemare afectuoasa: ego vocavit te
nomine tuo . Ne cheama pe fiecare
pe nume, cu apelativul familiar
folosit de cei care ne iubesc.
Tandretea lui Isus, fata de noi, nu

poate fi descrisa prin cuvinte.

Sa reflectdm impreuna asupra
acestei minuni a iubirii lui
Dumnezeu: Domnul iese in
intAmpinare, asteaptd, se asaza la
marginea drumului, pentru ca noi sa-
1 putem vedea. Si ne cheama in mod
personal, vorbindu-ne de ale noastre,
care sunt si ale lui, miscandu-ne



constiinta la cdinta, deschizand-o
generozitatii, intiparind in sufletele
noastre dorinta arzatoare de a fi
fideli, de a fi discipolii sdi. Este de
ajuns sa percepem aceste cuvinte
intime ale harului, care de multe ori
se prezinta ca un repros afectuos,
pentru a ne putea da seama ca nu ne-
a uitat in tot acel timp In care, din
cauza noastra, nu l-am vazut. Cristos
ne iubeste cu dragostea nesfarsita a
Inimii sale dumnezeiesti.

Observati cum insista: la momentul
potrivit te-am ascultat si in ziua
mantuirii te-am ajutat'™’. Odata ce El
iti promite slava, iubirea sa, si ti-o
ofera la momentul potrivit, si te
cheama, tu ce-i vei da Domnului?,
cum vei rdspunde, cum voi raspunde
eu, acestei iubiri a lui Isus care trece?

Ecce nunc dies salutis, ziua mantuirii
este aici in fata noastra. Chemarea
bunului Pastor ajunge pana la noi:
ego vocavi te nomine tuo, te-am



chemat pe tine, pe nume. Trebuie sa
raspunzi -iubirea cu iubire se
plateste- spunand: ecce ego quia
vocasti me"® m-ai chemat, iata-ma.
Am decis ca acest Post sa nu treaca
precum trece apa peste pietre, fara
sa lase urme. Ma voi lasa imbibat,
transformat; ma voi converti, ma voi
indrepta din nou spre Domnul,
iubindu-l asa cum doreste El sa fie
iubit.

Sa-liubesti pe Domnul Dumnezeul tau
din toatd inima ta, din tot sufletul tau
si din tot cugetul tau"”. Ce mai
ramane din inima ta, comenteaza
Sfantul Augustin, pentru ca sa te poti
iubi pe tine Insuti? Ce mai ramane
din sufletul si din mintea ta? ,,Ex
toto”, spune. ,,Totum exigit te, qui fecit
te”!"®: cel care te-a creat cere totul de

la tine.

Dupa aceasta revendicare a iubirii,
trebuie sa ne comportam ca iubitori
de Dumenzeu. In omnibus



exhibeamus nosmetipsos sicut Dei
ministros ", in toate noi ne
prezentam ca niste slujitori ai lui
Dumnezeu. Daca te daruiesti asa cum
El doreste, actiunea harului se va
putea vedea in conduita ta
profesionala, la locul de munca, in
efortul de a face lucrurile umane
divine, mari sau mici, pentru ca
datorita iubirii totul dobandeste o
noua dimensiune.

Insa in acest Post nu putem uita ci
dorinta de a fi slujitori ai lui
Dumnezeu nu este ceva usor. Sa
continuam cu textul Sfantului Paul,
din Epistola de la Liturghia acestei
duminici, pentru a reaminti
dificultatile: Ca niste slujitori ai lui
Dumnezeu -scrie Apostolul- printr-o
mare rdbdare in necazuri, in nevoi si
stramtorti, in batai, in inchisori si in
rdascoale, in osteneli, in vegheri si in
posturi, prin curdtie, prin cunoastere,
prin indelunga rabdare, prin
bundtate, prin Duhul Sfant si prin



iubire neprefdcutd, prin cuvantul
adevarului, prin puterea lui
Dumnezeu™.

In momentele cele mai contradictorii
ale vietii, in orice situatie, trebuie sa
ne comportam ca slujitori ai lui
Dumnezeu, stiind ca Domnul este cu
noi, caci suntem fiii sai. Trebuie sa
fim constienti de aceastd radacina
dumnezeiasca, altoita in viata
noastra, si sa actionam in consecinta.

Aceste cuvinte ale Apostolului
trebuie sa ne umple de bucurie,
deoarece sunt ca o canonizare a
vocatiei voastre de crestini normali,
care traiti In mijlocul lumii,
impartasind cu ceilalti oameni, cu
semenii vostri, truda, munca si
bucurii. Toate acestea sunt un drum
dumnezeiesc. Ceea ce va cere
Domnul este ca, in orice moment, sa
va purtati ca fii si slujitori ai sai.

Insd aceste situatii normale din viata
vor fi un drum dumnezeiesc, daca



intr-adevar ne convertim, daca ne
daruim. Deoarece Sfantul Paul
foloseste un limbaj dur. Promite
crestinului o viata dificila, riscanta,
in continua tensiune. Cum s-a
desfigurat crestinismul atunci cand s-
a dorit sa se faca din el o cale
comoda! De asemenea este o
desfigurare a adevarului gandind ca
aceasta cale profunda si serioasa, ce
cunoaste toate obstacolele existentei
omenesti, este o viata de angoasa,
opresiune sau frica.

Crestinul este realist, cu un realism
supranatural si omenesc, care
observa toate nuantele vietii:
durerea si bucuria, suferinta proprie
si a altora, certitudinea si
perplexitatea, generozitatea si
tendinta spre egoism. Crestinul
cunoaste totul si se infrunta cu toate,
plin de curaj omenesc si de taria pe
care o primeste de la Dumnezeu.

Ispitirile lui Cristos



Postul reaminteste cele patruzeci de
zile petrecute de Isus in desert, ca
pregétire pentru viata publica ce va
culmina pe Cruce si in Slava Pastelui.
Patruzeci de zile de rugaciune si de
penitenta. La sfarsit a avut loc scena
propusa de Liturgia de astadzi spre
considerare, preluata in Evaghelia
Liturghiei: ispitirea lui Cristos™".

O scend plina de mister, pe care omul
incearca in zadar sa o inteleaga -
Dumnezeu supus ispitirii si care ii
permite aceasta celui Rau-, dar care
poate fi meditata, cerandu-i
Domnului s ne ajute sa descoperim
invatatura pe care o contine.

Isus Cristos ispitit. Traditia ilustreaza
aceasta scena considerand ca
Domnul nostru, pentru a ne da
exemplu in toate, a dorit sa indure si
ispita. Asa este, pentru ca Cristos a
fost Om adevarat, in toate asemenea
nouad, in afard de pacat®”. Dupa
patruzeci de zile de post, poate doar



cu ierburi si rddacini si putina apa,
Isus simte foame: foame adevarata,
ca orice alta faptura. Si cand diavolul
ii propune sa transforme pietrele In
paine, Domnul nostru nu doar ca
refuza alimentul dorit de trupul sau,
dar deasemenea alunga o ispita si
mai mare: aceea de a folosi puterea
dumnezeiasca pentru a rezolva, daca
se poate spune astfel, o problema
personala.

Cred ca ati observat de-a lungul
Evangheliei faptul ca Isus nu face
minuni in beneficiul propriu.
Schimba apa in vin, pentru mirii din
Cana™'; inmulteste painea si pestii,
pentru a da de mancare unei multimi
infometate™. Tar El isi castiga
painea, timp de multi ani, cu propria
sa munca. Si mai apoi, In timpul
pelerinajului sau pe meleagurile lui
Israel, traieste din ajutorul celor care

il urmeaza®,



Sfantul Ioan relateaza ca, dupa ce a
mers timp indelungat, ajungand Isus
la fantana din Sihar, ii trimite pe
discipoli in sat ca sa cumpere
mancare; si vazand ca se apropia o
samaritanca, ii cere apa, pentru ca El
nu avea cu ce s o scoatd”®. Trupul
sau obosit datoritd mersului
indelungat, experimenteaza
oboseala; iar alte ori, pentru a-si
recapata puterile, recurge la somn
O generozitate a Domnului care s-a
umilit pe sine, care a acceptat in
intregime firea omeneasca si care nu
se foloseste de puterea sa
dumnezeiasca pentru a fugi de
dificultati sau de truda. Prin aceasta
ne Invata sa fim puternici, sa iubim
munca, sd apreciem nobletea
omeneasca si dumnezeiasca de a
savura consecintele daruirii.

[27]

In cea de-a doua ispitd, cand diavolul
1i propune sa se arunce de pe aripa
Templului, Isus refuza din nou acea
dorinta de a se folosi de puterea



dumnezeiasca. Cristos nu cauta slava
desarta, spectacolul, comedia umana
care Incearca sa-l foloseasca pe
Dumnezeu ca fundal pentru propria
excelenta. Isus vrea sa faca voia
Tatalui fara sa anticipeze timpurile si
nici ceasul minunilor, ci strabatand
pas cu pas greul drum al oamenilor,
calea buna a Crucii.

Ceva asemanator intalnim in a treia
ispita: i se oferd imparatii, putere,
slava. Diavolul urmareste sa extinda,
la ambitiile umane, acea atitudine
care trebuie rezervata doar lui
Dumnezeu: promite o viata usoara
celui care se Ingenuncheaza inaintea
lui, inaintea idolilor. Domnul nostru
redirectioneaza adoratia catre
singurul si adevaratul sau scop,
Dumnezeu, si reafirma vointa sa de
slujire: Pleacd, Satand! Cdci este scris:
Pe Domnul Dumnezeul tau il vei adora
si numai lui i vei aduce cult™.



Sa invatam de la aceasta atitudine a
lui Isus. In timpul vietii sale
pamantesti, nu a dorit nici macar
slava care-i apartinea, deoarece
avand dreptul de-a fi tratat ca
Dumnezeu, a luat chip de slujitor, de
sclav®”. Astfel crestinul stie ca toata
slava ii apartine lui Dumnezeu si ca
nu poate folosi ca instrument al
intereselor si ambitiilor omenesti
sublimitatea si maretia Evangheliei.

Sa invatam de la Isus. Atitudinea sa,
opunandu-se oricarei glorii
omenesti, se afla In perfecta corelatie
cu maretia unei singure misiuni: cea
de Fiu preaiubit al lui Dumenzeu,
care se intrupeaza pentru a-i mantui
pe oameni. O misiune pe care
dragostea Tatalui a invaluit-o cu o
grija plina de tandrete: Filius meus es
tu, ego hodie genui te. Postula a me et
dabo tibi gentes hereditatem tuam"":
Tu esti Fiul meu, eu astazi te-am
nascut. Cere-mi si-ti voi da popoarele
ca mostenire.



Crestinul care -urmandu-1 pe Cristos-
traieste in aceasta atitudine de
adoratie deplina a Tatalui, primeste
deasemenea de la Domnul cuvinte
pline de iubire: I voi salva, pentru cd
tanjeste dupd mine, il voi ocroti,
pentru ca imi cunoaste numele®".

Isus a spus nu diavolului, stapanul
intunericului. Si imediat s-a
manifestat lumina. Atunci diavolul l-a
ldsat. Siiatd ca se apropiau ingeri st il
slujeau!® Isus a indurat incercarea.
O incercare reala, deoarece,
comenteaza Sfantul Augustin, nu a
actionat ca Dumnezeu folosindu-si
puterea (atunci la ce ne-ar mai fi
folosit exemplul 1ui?), ci s-a folosit, ca
om, de mijloacele pe care le are in
comun cu noi®.

Diavolul, cu o intentie meschina, a
citat Vechiul Testament: Dumnezeu
va porunci ingerilor sdi sd te pdzeasca
pe toate cdile tale®”. Dar Isus
refuzand sa-1 ispiteasca pe Tatal sau,



reda acestui pasaj adevarata
semnificatie. Iar, ca premiu pentru
fidelitatea lui, cAnd va sosi ceasul, se
prezintd mesagerii lui Dumnezeu
Tatal pentru al sluji.

Merita sa luam in considerare modul
folosit de Satana cu Domnul nostru
Isus Cristos: argumenteaza cu texte
luate din Sfanta Scripturd, rasucind
si desfigurand adevarata lor
semnificatie. Insa Isus nu se lasa
ingelat: Cuvantul intrupat cunoaste
foarte bine Cuvantul divin, scris
pentru mantuirea oamenilor, si nu
pentru a confunda si condamna.
Putem trage concluzia ca cine este
unit cu Isus Cristos prin Iubire, nu se
va lasa niciodata inselat de o folosire
meschind a Sfintei Scripturi,
deoarece stie ca este vorba de modul
obisnuit in care diavolul incearca sa
confunde constiinta crestina,
vorbind cu rautate cu aceiasi termeni
folositi de Intelepciunea vesnica,



incercand sa transforme lumina in
intuneric.

Sa contemplam putin aceasta
interventie a ingerilor in viata lui
Isus, caci astfel vom intelege mai
bine rolul lor -misiunea angelica- in
viata oamenilor. Traditia crestina ii
descrie Ingerii Pazitori ca pe niste
mari prieteni, pusi de Dumnezeu
alaturi de fiecare om, pentru a-1
insoti pe caile sale. Si de aceea ne
invita sa tratam cu ei, sd recurgem la
ei.

Biserica, invitdindu-ne sa meditam
aceste pasaje din viata lui Cristos, ne
aminteste ca, In timpul Postului, in
care ne recunoastem pacatosi, plini
de mizerie, necesitati de purificare,
deasemenea este loc si pentru
bucurie. Deoarece Postul este in mod
simultan un timp de tarie si de
bucurie: trebuie sa ne umplem de
suflare odata ce harul Domnului nu
ne va lipsi, pentru ca Dumnezeu va fi



mereu alaturi de noi si-i va trimite pe
Ingerii sai ca sa fie insotitorii nostri
de drum, sfatuitorii nostri prudenti
de-a lungul calatoriei, colaboratorii
nostri in tot ceea ce ne propunem sa
realizam. In manibus portabunt te, ne
forte offendas ad lapidem pedem
tuum™, continua Psalmul: ei te vor
purta pe maini, ca nu cumva sa-ti
lovesti piciorul de piatra.

Trebuie sa stim cum sa-i tratam pe
Ingeri. Mergi la ei acum, spune-i
Ingerului tdu pazitor cd apele
supranaturale ale Postului nu au
trecut pe langa sufletul tau, dar ca au
patruns pana in profunzimile lui,
deoarece ai inima caita. Cere-1sa
duca Domnului aceasta buna vointa
pe care harul a facut sa incolteasca
din mizeria noastra, precum un crin
inflorit intr-o groapa de gunoi. Sancti
Angeli, Custodes nostri: defendite nos
in proelio, ut non pereamus in
tremendo iudicio®®.Sfinti Ingeri
Pazitori: aparati-ne in lupta, pentru



ca sd nu pierim la infricosata
judecata.

Filiatia divina

Cum se explica acea rugaciune
increzatoare, acea certitudine ca nu
vom pieri In lupta? Este o convingere
care porneste de la o realitate care
mereu ma fascineaza: filiatia noastra
divina. Domnul care, in acest Post,
cere sa ne convertim nu este un
Stdpan tiran, nici un Judecator rigid
si necrutator: este Tatal nostru! Ne
vorbeste de pacatele noastre, de
greselile nostre, de lipsa noastra de
generozitate: dar o face pentru a ne
elibera de ele, pentru a ne promite
Iubirea si Prietenia sa. Constiinta
filiatiei noastre dumnezeiesti da
bucurie convertirii noastre: ne spune
ca ne intoarcem la casa Tatalui.

Filiatia divina este fundamentul

spiritului lui Opus Dei. Toti oamenii
sunt fii ai lui Dumnezeu. Insi un fiu
poate reactiona, fata de tatal sau, In



multe feluri. Trebuie sa ne straduim
sa fim fii care incearca sa fie
constienti de faptul ca Domnul,
iubindu-ne ca pe niste fii, a facut sa
traim in casa lui, in mijlocul acestei
Iumi, sa fim familia lui, ca ceea ce
este al lui sa fie si al nostru iar ale
noastre sa fie si ale sale, sa avem
acea familiaritate si incredere in El
care ne face sa cerem, asemena unui
copil mic, chiar si luna.

Un fiu al lui Dumnezeu 1l trateaza pe
Domnul ca Tata. Relatia sa cu El nu
este una servild, formala sau de
simpla curtoazie, dar este plina de
sinceritate si de incredere. Pe
Dumnezeu nu-l scandalizeaza
oamenii. Dumnezeu nu se satura de
infidelitatile noastre. Tatal nostru
Ceresc iarta orice ofensa, atunci cand
fiul se intoarce din nou la El, atunci
cand se cdieste si cere iertare.
Domnul nostru este atat de Tata,
incat previne dorinta noastra de a fi



iertati, si se anticipeaza cu harul sau,
asteptandu-ne cu bratele deschise.

Observati ca nu inventez nimic.
Amintiti-va parabola pe care Fiul lui
Dumnezeu ne-a povestit-o pentru ca
sa Inetelegem iubirea Tatdlui ceresc:
parabola fiului risipitor®”.

Pe cand era inca departe, tatdl l-a
vazut, i s-a facut mila si alergand, l-a
imbratisat si l-a sarutat®®. Acestea
sunt cuvinte din Sfanta Scriptura: l-a
sdrutat. Se poate vorbi mai omeneste
decat atat? Se poate descrie mai
frumos de-atat iubirea paternald a
lui Dumnezeu fata de oameni?

In fata unui Dumnezeu care aleargi
spre noi, nu putem sta in tacere, ci ii
vom spune impreuna cu Sfantul
Paul: Abba, Pater!™® Taticule, Tati!,
pentru ca, fiind Creatorul
universului, nu-1 deranjeaza daca nu
folosim titluri inalte, nici nu-i lipseste
marturisirea cuvenita a domniei
sale. Vrea ca sa-1 numim Tata, sa



savuram acest cuvant, umplandu-ne
sufletul de bucurie.

Viata umana este, intr-un anumit fel,
o intoarcere constanta la casa Tatalui
nostru. Ne intoarcem prin cainta,
prin acea convertire a inimii care
presupune dorinta de schimbare,
decizia ferma de a fi mai buni, si care
-asadar- se manifesta in fapte de
sacrificiu si de d&ruire. Intorcandu-
ne la casa Tatalui, prin intermediul
acestui sacrament de reconciliere in
care, marturisind pacatele noastre,
ne imbracam cu Cristos si devenim
astfel fratii sai, membrii familiei lui
Dumnezeu.

Dumnezeu ne asteapta, precum tatal
din parabold, cu bratele deschise,
desi nu o meritam. Nu conteaza
datoria noastra. Ca in cazul fiului
risipitor, avem nevoie doar sd ne
deschidem inima, sa ne fie dor de
casa Tatalui nostru, sa ne admiram si
sa ne bucuram inaintea darului pe



care Dumnezeu ni-l face de a ne
putea numi si de a fi, in ciuda marei
lipse de corespondenta din partea
noastra, cu adevarat fiii sai.

Ce capacitate atat de stranie are omul
de a uita de lucrurile cele mai
minunate, de a se obisnui cu
misterul! Sa ne oprim din nou, in
acest Post, asupra faptului ca
crestinul nu poate fi superficial.
Scufundat in munca sa de zi cu zi,
printre ceilalti oameni, semeni ai sai,
plin de griji, ocupat, tensionat,
crestinul trebuie sa se afle in acelasi
timp in Intregime in Dumnezeu,
pentru ca este fiu al lui Dumnezeu.

Filiatia divina este un adevar care
umple de veselie, un mister care
consoleaza. Filiatia divina invaluie
intreaga noastra viata spirituala,
pentru ca ne invata sa ne relationam,
sa-1 cunoastem, sa-1 iubim pe Tatal
ceresc, si astfel umple de speranta
lupta noastra interioara, si ne da



simplitatea increzatoare a copiilor
mici. Ba mai mult, tocmai pentru ca
suntem fii ai lui Dumnezeu, aceasta
realitate ne conduce si la
contemplarea plina de iubire si
admiratie tuturor lucrurilor iesite
din mana lui Dumnezeu Tatal
Creator. Si astfel devenim
contemplativi in mijlocul lumii,
iubind lumea.

in Post liturgia are in vedere
consecintele pacatului lui Adam in
viata omului. Adam nu a dorit sa fie
un bun fiu al lui Dumnezeu, si s-a
rasculat. Dar deasemenea se aude, in
continu, ecoul acelei felix culpa -
fericita vina- pe care intreaga
Biserica o va canta, plind de bucurie,
in vigilia Duminicii Invierii"”.
Dumnezeu Tatal, cand a sosit
implinirea timpului, l-a trimis in
lume pe Fiul sdu, pentru a restabili
pacea; pentru ca, rascuparandu-l pe
om de sub jugul pacatului,



adoptionem filiorum reciperemus™",

sa primim infierea, sa fim capabili de
a participa in intimitatea divina a
Sfintei Treimi. Si astfel a fost posibila
sadirea impreund a omului nou, ca
fiu, in Dumnezeu'?, eliberarea
intregii creatii de dezordine, reunind
toate cele din cer si cele de pe
pamant in Cristos™’, care a
reconciliat toate cu Dumnezeu'?.

Asadar, un timp de penitenta. Dar,
dupa cum am vazut, nu este o
sarcind negativa. Postul trebuie trait
cu spiritul filiatiei pe care Cristos ni I-
a comunicat si care ne bate in
suflet'”. Domnul ne cheama s ne
apropiem de El dorind sa fim
asemena Lui: fiti imitatorii lui
Dumnezeu, ca niste copii iubiti
colaborand plini de umilinta, dar cu
fervoare, in planul divin de a uni
ceea ce este stricat, de a salva ceea ce
este pierdut, de a ordona ceea ce
omul pacatos a dezordonat, de a
conduce spre obiectivul sau ceea ce

[46]



s-a ratacit, de a restabili armonia
divind a intregii creatii.

Liturgia Postului prezinta uneori
accente tragice, ca urmare a
meditarii asupra semnificatiel
indepartarii omului de Dumnezeu.
Dar aceasta concluzie nu este ultimul
cuvant. Ultimul cuvant il spune
Dumnezeu, si este cuvantul iubirii
sale mantuitoare si milostive si, prin
urmare, cuvantul filiatiei nostre
dumnezeiesti. De aceea va repet
astazi impreund cu Sfantul Ioan:
vedeti catd iubire ne-a ddruit Tatal: sa
ne numim copii at lui Dumnezeu! St
suntem™. Fii ai lui Dumnezeu, frati
ai Cuvantului facut trup, ai Aceluia
despre care s-a spus: in El era viata si
viata era lumina oamenilor™®. Fii ai
Luminii, frati cu lumina: aceasta
suntem. Purtatori ai singurei flacari
capabile sa aprinda inimile de carne.

In momentul de ticere care urmeazi
acum pentru a continua Sfanta



Liturghie, fiecare dintre noi sa se
gandeasca la ceea ce ii cere Domnul,
la ce angajamente si ce decizii
doreste sa fie promovate in el de
lucrarea harului. Si, observand acele
exigente supranaturale si omenesti
de daruire si de lupta, aduceti-va
aminte ca Isus este modelul nostru.
Iar Isus, Dumnezeu fiind, a permis sa
fie ispitit: pentru ca astfel sa ne
umplem de curaj si sd fim siguri ca
vom invinge. Deoarece El nu pierde
nici o lupta, iar noi, fiind uniti cu El,
nu vom fi invinsi niciodata, ci ne
vom putea numi si vom putea fi cu
adevdarat invingatori: buni fii ai lui
Dumnezeu.

Sa traim bucurosi. Eu sunt bucuros.
Nu ar trebui sa fiu, uitandu-ma la
viata mea, facand acel examen de
constiinta personal pe care ni-1 cere
acest timp liturgic al Postului. Insa
ma simt bucuros, deoarece vad ca
Domnul ma cauta din nou, ca
Domnul continua sa fie Tatal meu.



Stiu ca voi si eu, hotarati, cu
strdlucirea si ajutorul harului, vom
putea vedea ce lucruri trebuie arse,
sile vom arde; ce lucruri trebuie
smulse, si le vom smulge; ce lucruri
trebuie sa daruim, si le vom darui.

Sarcina nu este usoara. Dar contam
cu un bun ghid, cu o realitate de care
nu trebuie si nu ne putem lipsi:
suntem iubiti de catre Dumnezeu, si
il vom lasa pe Duhul Sfant sa lucreze
in noi si sd ne purifice, pentru ca
astfel sa ne putem imbratisa cu Fiul
lui Dumnezeu pe Cruce, inviind apoi
impreuna cu El, deoarece bucuria
Invierii este inraddcinata in Cruce.

Maria, Mama noastra, auxilium
christianorum, refugium peccatorum:
mijloceste la Fiul tdu, ca sa ne trimita
pe Duhul Sfant, ca sa trezeasca in
inimile noastre dorinta de a pasi cu
pasi fermi si siguri, facand sa rasune
in adancul sufletului nostru acea
chemare care a umplut de pace



martiriul unuia dintre primii
crestini: veni ad Patrem™, vino,
intoarce-te la Tatal tau ca te asteapta.

™ Ps 91,15 (Antifonul de la inceputul
Liturghiei).

1 ps 51,19.
Bl ps 91,15.
I ps 91,1.
®'1n 3,30.
®l Gal 2,20.

" Sf. Augustin, Sermo 121, 3: PL 38,
926.

®1,c9,23.

1 Sf. Ieronim. Epistula 121, 3: PL 22,
1013.



19 Efes 5,8-10.

M 2Cor 6,1 (Epistola de la Liturghie).
" Gal 6,7.

131 2Cor 6,2 (Epistola de la Liturghie).
1415 43,1.

51 92Cor 6,2 (Epistola de la Liturghie).
16 1Sam 3,5.6.8.

UMt 22,37.

"8l Sermo 34, 4, 7: PL 38, 212.

191 92Cor 6,4 (Epistola de la Liturghie).
29 2Cor 6,4-7.

B Cf. Mt 4,1-11.

2 Cf. Evr 4,15.

®ICf. In 2,1-11.

4 Cf. Mc 6,33-46.



231 Cf, Mt 27,55.
26 Cf. In 4,4 su.
B Cf. Le 8,23.
281 Mt 4,10.

9 Cf. Fil 2,6-7.
39 pg 2,7-8.

51 ps 91,14,

B2 Mt 4,11.

33 Sf. Ambroziu, Expositio Evangelii
secundum Lucam, 1, 4, 20: PL 15,
1525.

341 ps 91,11.
351 ps 91,12.

B¢ Tuat dintr-o rugaciune la Sfantul
Mihail, de la sarbatorile liturgice
dedicate lui de Misalul Roman.

B7 Cf. Le 15,11 su.



B8 1,¢ 15,20.

9 Rom 8,15.

401 preconiu Pascal.
1 Gal 4,5.

42l cf. Rom 6,4-5.
431 Cf. Efes 1,5-10.
144 Cf. Col 1,20.

31 Cf. Gal 4,6.

14 Gal 5,1.

“11In 3,1.

“31n 1,4.

I Sf Ignatiu din Antiohia, Epistola
ad Romanos, 7, 2: PG 5,694.




pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/
convertirea-fiilor-lui-dumnezeu/
(10.02.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/convertirea-fiilor-lui-dumnezeu/
https://opusdei.org/ro-ro/article/convertirea-fiilor-lui-dumnezeu/

	Convertirea fiilor lui Dumnezeu: Predică a Sfântului Josemaria pentru Postul Mare

