
opusdei.org

Conferință a
Prelatului: A lărgi
inima

Discurs al lui Fernando Ocáriz,
Prelat al Opus Dei, despre
acțiunea socială creștină
lumina mesajului Sfântului
Josemaría, care a avut loc în
cadrul conferinței #BeToCare, la
care au participat 200 de
antreprenori sociali din 30 de
țări.

16.10.2022



Cu ocazia celei de-a zecea aniversări
a proiectului „Harambee”, Mons.
Javier Echevarría a ținut o conferință
intitulată „Inima creștină, motorul
dezvoltării sociale” [1]. Cu ocazia celei
de-a 20-a aniversări a aceleiași
inițiative și în contextul acestor „Zile
despre inovării sociale”, aș dori să
continui reflecțiile predecesorului
meu. În lumina doctrinei sociale a
Bisericii și a mesajului Sfântului
Josemaría, mă voi concentra asupra
dimensiunii sociale a vocației
creștine.

În urmă cu zece ani, părintele Javier
ne amintea că acel dialog între Isus și
un doctor al Legii care citim în
Evanghelie arată că iubirea față de
Dumnezeu este inseparabilă de
iubirea față de ceilalți: „când un
doctor al Legii l-a întrebat care este
cea dintâi poruncă, Domnul nu s-a
limitat la a indica faptul că iubirea
față de Dumnezeu este cea mai mare
și cea dintâi poruncă, ci a adăugat



necesitatea de a iubi pe aproapele ca
o poruncă inclusă în cea dintâi (cf.
Mt 22,35-39)” [2].

Este important să se țină cont de
dimensiunea relațională a persoanei.
Benedict al XVI-lea, în enciclica 
Caritas in veritate, afirmă că
„creatura umană, fiind de natură
spirituală, se realizează în relațiile
interpersonale. Cu cât le trăiește în
mod mai autentic, cu atât se
maturizează și propria identitate
personală”. Această realitate „obligă
la o aprofundare critică și valorică a
categoriei de relație (...)” și ajută „să
se înțeleagă în mod clar demnitatea
transcendentă a omului” [3].

Voi, în feluri și din perspective foarte
diferite, vă dedicați în mod
profesional îngrijirii și demnității
oamenilor, în special a celor mai
nevoiași. Știți din experiență că, deși
instituțiile și structurile sunt
necesare, pentru a realiza o



adevărată dezvoltare integrală, este
de asemenea necesar să aducem
oamenii împreună, să creăm
contexte și condiții pentru ca
dezvoltarea să aibă loc, astfel încât
persoana să aibă posibilitatea de a
crește în toate dimensiunile sale. Ca
ucenici ai lui Isus Cristos, suntem
chemați cu un nou titlu – acela de
creștini – să ne ocupăm de oameni,
să ne ocupăm de lume.

Ce vedem noi în lume? Pe lângă noile
posibilități de desfășurare umană
oferite de progresele în domeniul
sănătății, tehnologiei, comunicațiilor
și atâtea alte exemple încurajatoare,
există nedreptăți și răni din care
sângerează omenirea. „În lumea de
astăzi, sărăcia are mai multe fețe:
bolnavii și bătrânii care sunt tratați
cu indiferență, singurătate a mai
multor persoane abandonate, drama
refugiaților, mizeria în care trăiește o
mare parte a umanității ca urmare a
unor nedreptăți care strigă la cer” [4].



Așa cum vă spuneam și într-o
scrisoare din 2017, „Nimic din toate
acestea nu ne poate fi indiferent”,
suntem cu toții chemați să „punem în
mișcare «imaginația carității» pentru
a aduce balsamul tandreței lui
Dumnezeu tuturor fraților și
surorilor noastre în nevoie” [5].

Atunci când ființele umane ignoră
sau neglijează statutul lor de copii ai
lui Dumnezeu, toate relațiile lor sunt
afectate: cu sine însuși, cu ceilalți și
cu creația. Așa cum a spus Papa
Francisc, interdependența se
transformă în mai multe dependențe,
„pierdem această armonie a
interdependenței în solidaritate” [6].

Noi suntem co-responsabili de a avea
grijă de lume, construind relații
bazate pe caritate, dreptate și
respect, în special prin depășirea
bolii indiferenței. Sfântul Ioan Paul
al II-lea a scris: „Da, fiecare om este
«păzitorul fratelui său», pentru că



Dumnezeu îl încredințează pe om
omului” [7].

Multe dintre inițiativele pe care le
reprezentați au fost inspirate de
Sfântul Josemaría. Și mulți dintre voi,
pornind de la aceeași inspirație,
lucrați în organizații de semne și
orientări diferite pentru că v-ați
simțit îndemnați să „faceți ceva”, să
nu rămâneți cu brațele încrucișate.

În miezul spiritului Opus Dei se află
transformarea realităților obișnuite
într-un loc de întâlnire cu Dumnezeu
și de slujire a celorlalți; este aspirația
unor oameni maturi, sensibili la
ceilalți și competenți profesional,
care caută să facă din această lume
un loc mai drept și mai fratern. „A
iubi lumea cu pasiune” presupune să
o cunoști, să te îngrijești de ea și să o
slujești.

Atitudinea față de nevoile sociale a
fost rezumată de Sfântul Josemaría
într-o scrisoare publicată în anii



1950: „Un creștin nu poate fi
individualist, nu îi poate ignora pe
ceilalți, nu poate trăi în mod egoist,
întorcând lumii spatele: el este în
mod esențial social, un membru
responsabil al Trupului mistic al lui
Cristos” [8].

Urmând exemplul fondatorului Opus
Dei, în această sesiune mă voi
concentra asupra a patru
dimensiuni: cea spirituală, cea
profesională, cea personală și cea
colectivă.

Dimensiunea spirituală

Ar putea părea utopic să credem că
suntem capabili să facem ceva
pentru a atenua suferința omenirii.
Cu toate acestea, știm că Isus este cel
care poartă durerea umană. Rănile
de pe coasta Sa, de pe mâini și de pe
picioare amintesc de rănile lumii. Iar
Isus ne-a spus: „Cum ați făcut unuia
dintre aceștia, așa mi-ați făcut și Mie”
[9].



Calea identificării cu Cristos
transformă inima omului și o
deschide spre caritate. Unirea cu
Domnul, în sacramente și în
rugăciune, duce la descoperirea
aproapelui nostru și a nevoilor sale și
la o concentrare mai mică asupra
noastră. „Caritatea lui Cristos nu este
doar un sentiment de bunăvoință
față de aproapele; ea nu se oprește
doar la gustul pentru filantropie.
Caritatea, insuflată de Dumnezeu în
suflet, transformă din interior
inteligența și voința: este
fundamentul supranatural al
prieteniei și al bucuriei de a face
binele” [10].

Cu ceva timp în urmă, într-o
scrisoare, vă invitam să îi cerem
Domnului să ne lărgească inima, să
ne dea o inimă pe măsură Sa „pentru
ca în ea să intre toate nevoile,
durerile și suferințele bărbaților și
femeilor din timpul nostru, mai ales
ale celor mai slabi” [11]. O inimă care



se roagă, în mijlocul lumii, care îi
sprijină și îi însoțește pe ceilalți în
nevoile lor.

Identificarea cu Isus ne deschide la
nevoile celorlalți. În același timp,
contactul cu cei nevoiași ne conduce
la Isus. De aceea, Sfântul Josemaría
scria: „Săracii – spunea un prieten al
nostru – sunt cea mai bună carte a
mea de spiritualitate şi principalul
motiv al rugăciunilor mele. Săracii
mă dor, şi Cristos mă doare prin ei.
Şi, pentru că mă doare, înțeleg că Îl
iubesc şi că îi iubesc” [12].

Isus avea o predilecție pentru cei
săraci și pentru cei care sufereau, iar
a vrut să fie El Însuși o persoană
nevoiașă și o victimă. În persoana
care suferă, Îl putem întrevedea pe
Isus care ne vorbește, așa cum ne-a
amintit Papa Francisc: „Știm să
învățăm de la cei săraci, să găsim în
ei chipul lui Cristos și să ne lăsăm
evanghelizați de ei?” [13]. Încă de la



începuturile Bisericii, s-a înțeles că
mesajul Evangheliei include
preocuparea pentru cei săraci și
acesta este un semn recognoscibil al
identității creștine și un element de
credibilitate” [14].

Dimensiunea profesională

Dorim să Îl plasăm pe Cristos în
centrul tuturor activităților omenești,
sfințind munca profesională și
îndatoririle obișnuite ale creștinului.
Această misiune se desfășoară în pe
stradă, în societate, mai ales prin
muncă. După cum ne amintește
Sfântul Josemaría, „munca curentă –
fie umilă, fie strălucită sub aspect
omenesc – are o mare valoare şi
poate fi un mijloc extrem de eficace
pentru a-i iubi şi a-i sluji pe Domnul
şi pe ceilalţi oameni. Îi învaţă să-şi
iubească toţi semenii, să le respecte
libertatea, să acţioneze – cu deplină
autonomie, în modul care li se pare
cel mai potrivit – pentru a spulbera



neînţelegerile şi intoleranţa dintre
oameni şi pentru ca societatea să fie
mai dreaptă” [15].

Pentru cei care doresc să-L urmeze
pe Cristos, fiecare loc de muncă este
o oportunitate de a-i sluji pe alții, în
special pe cei mai nevoiași. Există
profesii în care acest impact social
este mai imediat sau mai evident,
cum ar fi, în cazul vostru, munca în
organizații care se concentrează pe
îmbunătățirea condițiilor de viață ale
persoanelor sau grupurilor
defavorizate. Dar această
dimensiune a slujirii nu este doar
pentru unii, ci trebuie să fie prezentă
în orice muncă cinstită.

Încă de când Sfântul Josemaría a
început să-și răspândească mesajul, a
spus că pentru a sfinți lumea nu este
necesar să ne schimbăm locul,
profesia sau mediul. Este vorba de a
te schimba pe tine însuți în locul în
care te afli.



Caritatea și dreptatea se întâlnesc în
idealul creștin al muncii. Departe de
logica „succesului”, slujirea celorlalți
este cel mai bun parametru al
performanței profesionale a unui
creștin. Satisfacerea exigențelor de
dreptate în activitatea profesională
este un obiectiv înalt și ambițios;
îndeplinirea obligațiilor nu este
întotdeauna ușoară, iar caritatea
merge întotdeauna mai departe,
cerând fiecăruia să iasă cu
generozitate din sine însuși către
ceilalți.

În parabola bunului samaritean,
hangiul trece neobservat: se spune
doar că a acționat cu profesionalism.
Comportamentul său ne amintește că
exercitarea oricărei sarcini
profesionale ne oferă posibilitatea de
a-i servi pe cei aflați în nevoie.

Uneori se poate insinua tentația de a
se„refugia în muncă”, în sensul de a
nu-i descoperi dimensiunea socială



transformatoare și de a-și mulțumi
cu fals spiritualism. Munca sfințită
este întotdeauna o pârghie pentru
transformarea lumii și mijlocul
obișnuit prin care ar trebui să se
producă schimbări care să facă viața
oamenilor mai demnă, astfel încât
caritatea și dreptatea să pătrundă cu
adevărat în toate relațiile. Munca
astfel îndeplinită poate contribui la
purificarea structurilor de păcat [16],
transformându-le în structuri în care
dezvoltarea umană integrală este o
posibilitate reală.

Credința ne ajută să ne păstrăm
încrederea în viitor. După cum
spunea Sfântul Josemaría, „lucrarea
noastră apostolică va contribui la
pace, la cooperarea oamenilor între
ei, la justiție, la evitarea războiului,
la evitarea izolării, la evitarea
egoismului național și a egoismului
personal: pentru că toți vor realiza că
fac parte din marea familie umană,
care este condusă de voința lui



Dumnezeu spre perfecțiune. În acest
fel vom contribui la înlăturarea
acestei angoase, a acestei temeri de
un viitor de ranchiună fratricidă și la
confirmarea păcii și armoniei în
suflete și în societate: toleranță,
înțelegere, conviețuire și iubire” [17].

Dimensiunea personală

Mesajul Opus Dei ne îndeamnă să ne
străduim să transformăm lumea prin
muncă, iar acest lucru include de
asemenea, „a avea compasiune”,
asemenea samariteanului [18], ca o
cerință a iubirii, care aduce legea
(„ceea ce este obligatoriu”) la
plinătatea ei [19]. Iubirea face ca
libertatea noastră să fie tot mai
dispusă și mai pregătită pentru a face
binele.

Sfântul Josemaría scria într-o
scrisoare datată 1942: „Generalizarea
remediilor sociale împotriva
flagelurilor suferinței sau ale
indigenței, care permit astăzi



obținerea unor rezultate umanitare
care în alte timpuri nu puteau fi
visate, nu pot înlocui niciodată
tandrețea umană și supranaturală
efectivă a acestui contact imediat,
personal, cu aproapele nostru: cu
acel sărac dintr-un cartier apropiat,
cu acel bolnav care își trăiește
durerea într-un spital imens...” [20].

Ni se prezintă o vastă panoramă în
familie și în societate, iar o inimă
lărgită va încerca să aibă grijă de
părinții în vârstă, să dea de pomană,
să se intereseze de problemele
vecinilor, să se roage pentru un
prieten împovărat de o grijă, să
viziteze o rudă bolnavă în spital sau
acasă, să se oprească să vorbească cu
o persoană care locuiește pe stradă și
pe care o vedem cu regularitate, să o
asculte cu răbdare și așa mai
departe.

În mod normal, nu este vorba de a
adăuga noi sarcini la cele pe care le



facem deja; este mai degrabă o
chestiune de a încerca să manifestăm
iubirea lui Cristos pentru ceilalți din
propria noastră identitate. Problema
carității nu este doar ceea ce trebuie
să fac, ci, în primul rând, cine sunt eu
pentru celălalt și cine este celălalt
pentru mine.

În această cultivare zilnică a
solidarității, ne întâlnim cu ceilalți și
astfel nevoile celorlalți devin și ele
un punct de întâlnire între oameni
de bunăvoință, creștini sau nu, dar
uniți în fața situațiilor de sărăcie și
nedreptate.

Acest dialog cu nevoia și
vulnerabilitatea va avea ca rezultat o
creștere în sensibilitate și o viață de
rugăciune apropiată de realitate.
Vom fi pregătiți să luăm decizii de o
mai mare austeritate personală,
evitând consumismul, atracția
pentru noutate, lux... și vom ști să
renunțăm la bunuri inutile pe care,



poate, ni le-am putea permite
datorită situației noastre financiare.
În acest fel vom fi permeabili la
schimbarea personală, vom avea
urechile ciulite la Duhul Sfânt și vom
asculta ce ne spune El prin sărăcie.

Relația lui Cristos cu cei aflați în
nevoie de desfășoară unul câte unul.
Desigur, sunt necesare fapte
colective, dar caritatea este
personală, pentru că aceasta este
relația noastră cu Dumnezeu. În
cazul unui creștin, sau unui creștin
matur, desfășurarea faptelor de
milostenie [21] personale curge în mod
organic, asemenea unui copac care,
pe măsură ce crește, dă mai multe
roade și mai multă umbră. Din
această perspectivă, se percepe și
complementaritatea care există între
diferitele manifestări ale
apostolatului personal și
generozitatea față de cei nevoiași.



Sfântul Josemaría a descris
transcendența socială a carității
personale în mijlocul lumii,
referindu-se la exemplul
credincioșilor Bisericii primare: „Așa
au acționat primii creștini. Prin
faptul vocației lor supranaturale, ei
nu aveau de îndeplinit niciun
program social sau uman; dar erau
pătrunși de un spirit, de o concepție
despre viață și despre lume, care nu
putea să nu aibă consecințe în
societatea în care se mișcau” [22].

Dimensiunea colectivă

Nu pot să nu fiu recunoscător pentru
binele pe care îl faceți prin
activitățile inspirate de Sfântul
Josemaría și pentru cei care lucrați,
de asemenea inspirați de el, în alte
organizații care oferă un serviciu
direct celor mai nevoiași. Mă
gândesc la acel tânăr preot care se
îngrijea de cei săraci și bolnavi din
Madrid în anii 1930. „Piatra căzută în



lac” [23] a ajuns departe. Deși suntem
conștienți de limitele noastre, Îi
mulțumim lui Dumnezeu și Îi cerem
să ne ajute să ne îmbunătățim și să
continuăm.

Operele colective mențin vie
sensibilitatea socială creștină și sunt
o expresie civilă și publică a
milostivirii. După cum se spune în 
Compendiul de doctrină socială a
Bisericii, „Aproapele, care trebuie
iubit, se prezintă „în societate” în
multe aspecte (...): a-l iubi pe planul
social înseamnă a folosi mijloacele
sociale în funcţie de situaţia dată
pentru a-i îmbunătăţi viaţa sau
pentru a elimina acei factori sociali
care au cauzat

necazul său. Fără îndoială că
lucrarea milostivirii cu care se
răspunde aici şi acum la o nevoie
reală şi urgentă a aproapelui este un
act de caritate, dar este un act
indispensabil de caritate angajarea



menită să organizeze şi să
structureze societatea aşa încât
aproapele să nu fi e nevoit să trăiască
în mizerie, mai ales când aceasta
devine situaţia în care se află un
mare număr de persoane şi chiar
popoare întregi, situaţie ce astăzi
atinge proporţiile unei adevărate şi
proprii problematici sociale
mondiale” [24].

Sfântul Josemaría a amintit că „Opus
Dei [trebuie să fie prezent] acolo
unde există sărăcie, unde există lipsă
de muncă, unde există tristețe, unde
există durere, pentru ca durerea să
poată fi suportată cu bucurie, pentru
ca sărăcia să dispară, pentru ca să nu
mai existe lipsă de muncă – pentru
că noi formăm oamenii pentru ca ei
să o poată avea – pentru ca noi să-L
aducem pe Cristos în viața fiecărei
persoane, în măsura în care aceasta
dorește, pentru că suntem foarte
prietenoși cu libertatea” [25]. Cu
limitările inerente instituțiilor



umane, realitățile colective
promovate de credincioșii Opus Dei
încearcă, de asemenea, să
întruchipeze și să exprime spiritul de
slujire în sfera socială.

În activitatea voastră se regăsesc
toate dimensiunile pe care le luăm în
considerare: temelia spirituală,
activitatea profesională și grija față
de cei nevoiași luați în considerare
ca grup (caritate socială) în care se
afirmă și demnitatea fiecărei
persoane (caritate personală), unind
astfel competența profesională
necesară într-un domeniu care
necesită din ce în ce mai multă
specializare, cu spiritul creștin
exprimat în operele de milostenie. S-
ar putea spune că aceia dintre voi
care promovează sau colaborează cu
aceste lucrări aspiră să fie în același
timp „samariteni și hangii”.

Pe de altă parte, orice operă
colectivă, și nu numai cele percepute



direct ca fiind „sociale”, poate avea o
dimensiune socială explicită, o
preocupare pentru mediu, un scop
de slujire a celorlalți, un mod de
relaționare cu cei săraci, o intenție de
a împăca lumea cu Dumnezeu...
Orice operă colectivă de inspirație
creștină (o școală, o universitate, o
școală de afaceri, un spital, o
reședință etc.), chiar dacă misiunea
sa imediată nu constă în favorizarea
grupurilor nevoiașe, trebuie să
integreze în ethosul său această
trăsătură centrală a creștinismului
care este caritatea socială.

În acest sens, este logic ca fiecare
operă colectivă să se întrebe în mod
obișnuit despre expresiile practice și
tangibile ale contribuției sale sociale
și ale serviciului său față de
persoanele cele mai nevoiașe.
Această contribuție este un efect
natural al acestei activități, nu un
simplu adaos.



Ar trebui să ne întrebăm: „de când
există această inițiativă, la ce nevoi
sociale încearcă să răspundă, cum a
îmbunătățit mediul înconjurător?”
Domnul ne cere, din imaginația
carității, să reflectăm asupra acestui
aspect în fiecare lucrare.

În perspectiva centenarului Opus
Dei (2028-2030)

Anii următori oferă o ocazie specială
pentru a revitaliza slujirea față de cei
nevoiași în mod personal sau
colectiv, devenind mai conștienți de
importanța sa în mesajul Sfântului
Josemaría. În acest sens, ideile și
propunerile celor care sunt implicați
imediat în acest domeniu sunt
deosebit de valoroase.

Pe lângă temele pe care le veți
propune, vă sugerez două posibile
linii de reflecție.

A lucra cu ceilalți: Sfântul Josemaría
i-a încurajat întotdeauna pe



credincioșii Lucrării să fie deschiși la
minte, să lucreze cu multe alte
persoane, inclusiv necatolici și
necreștini, în proiecte de slujire. Din
cauza globalizării, distribuția
resurselor, migrația, lipsa de acces la
educație, crizele economice,
pandemiile și alte provocări
afectează din ce în ce în ce mai mulți
oameni. Dependența reciprocă a
familiei umane este resimțită cu
acuitate, iar lumea este văzută ca o
casă comună. Instituțiile de
dezvoltare de toate tipurile sunt din
ce în ce mai indispensabile, iar ideea
de colaborare și de coordonare a
cunoștințelor și a eforturilor câștigă
teren. Într-un moment în care
suferința este într-un fel globală ar
trebui să simțim mai mult ca
niciodată că suntem copiii aceluiași
Tată.

Cercetare și studiu: Munca voastră vă
plasează în observatoare de unde
puteți vedea tendințele viitorului.



Această poziție, împreună cu o
experiență îndelungată de lucru în
domeniul dezvoltării în diferite
culturi și țări, permite să vă gândiți
la domenii specifice de cercetare și
studiu, care ar putea da naștere la
propuneri de bune practici,
programe de formare a voluntarilor,
activități de consultanță, convocări
de congrese și întâlniri cu instituții
similare din punct de vedere tematic
sau al afinităților regionale, acorduri
cu centre academice pentru a studia
în profunzime problemele sociale
din diferite perspective, combinând
munca pe teren cu cercetarea
academică. Aceste posibilități
amintesc de aspirația Sfântului
Josemaría, care îi vedea pe creștini
„in ipso ortu rerum novarum”, la
originea însăși a schimbărilor
sociale.

Aș dori să închei cu alte cuvinte
puternice și stimulatoare ale
Sfântului Josemaría: „Un om sau o



societate care nu reacționează la
necazuri sau nedreptăți și care nu se
străduiește să le atenueze, nu este un
om sau o societate care se ridică la
înălțimea iubirii Inimii lui Cristos.
Creștinii, păstrând cea mai mare
libertate posibilă în studierea și
punerea în aplicare a diverselor
soluții, și deci cu un pluralism logic,
trebuie să fie uniți în aceeași dorință
de a servi umanitatea. În caz contrar,
creștinismul lor nu va fi Cuvântul și
Viața lui Isus: va fi o deghizare, o
înșelăciune în fața lui Dumnezeu și
în fața oamenilor” [26].

Fie ca reflecția pe care o începeți
astăzi în vederea centenarului
Lucrării să servească pentru a
aprofunda această chemare a
fondatorului nostru și pentru a o
concretiza la nivel spiritual și
personal, în activitatea profesională
și în toate inițiativele sociale și
educative care, într-un fel sau altul,
se inspiră din mesajul său, iar în



acest domeniu, ca și în altele, se pot
aplica cuvintele Sfântului Josemaría:
„totul este făcut și totul rămâne de
făcut”. Cu siguranță ne-ar încuraja să
continuăm să visăm.

[1] Javier Echevarría, conferința „El
corazón cristiano, motor del
desarrollo social, octombrie 2012,
Universitatea Pontificală a Sfintei
Cruci.

[2] Ibidem.

[3] Benedict al XVI-lea, Caritas in
veritate, 29-06-2009, nr. 53, subliniat
în original.

[4] Fernando Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 14-II-2017, nr. 31.

[5] Ibidem.



[6] Francisc, Audiență generală, 2-
IX-2020.

[7] Sfântul Ioan Paul al II-lea, Enciclica
Evangelium vitae, 25-III-1995, nr. 19.

[8] Sfântul Josemaría, Scrisori (vol. I),
ediție critică și adnotată, pregătită de
Luis Cano, Rialp, Madrid, ediția I,
2020, Scrisoarea nr. 3, 37d, p. 188.

[9] Mt 25,40.

[10] Sfântul Josemaría Escrivá, Este
Cristos care trece, ediție critico-
istorică pregătită de Antonio Aranda,
Rialp, 2013, Madrid, omilia „El
respeto cristiano a la persona y su
libertad”, 71d, p. 442.

[11] Fernando Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 14-II-2017, nr. 31.

[12] Sfântul Josemaría, Brazdă, Ed.
Galaxia Gutenberg, Târgu Lăpuș,
2022, nr. 827.



[13] Francisc, Mesaj pentru cea de-a
cincea Zi Mondială a Săracilor, 14-
XI-2021.

[14] Cf. Benedict al XVI-lea, Enciclica 
Deus caritas est, 25 decembrie 2005,
nr. 20.

[15] Sfântul Josemaría, Convorbiri cu
Mons. Escrivá de Balaguer, Ed.
Galaxia Gutenberg, Târgu Lăpuș,
2020, nr. 56.

[16] Cf. Sfântul Ioan Paul al II-lea,
enciclica Sollicitudo rei socialis, 30
decembrie 1987, nr. 36.

[17] Sfântul Josemaría, Scrisori (vol. I),
Scrisoarea nr. 3, nr. 38a și 38b, pp.
188-189.

[18] Cf. Lc 10,33.

[19] Cf. Rom 13,8-10.

[20] Sfântul Josemaría, Scrisoarea din
24 octombrie 1942, nr. 44: AGP, seria
A.3, 91-7-2.



[21] Cf. Catehismul Bisericii Catolice,
nr. 2447.

[22] Sfântul Josemaría, Scrisoarea 9-
I-1959, nr. 22.

[23] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 831.

[24] Compendiu de doctrină socială a
Bisericii, nr. 208.

[25] Sfântul Josemaría, „O privire spre
viitor din inima lui Vallecas”, Madrid,
1998, p. 135 (cuvinte rostite la 1
octombrie 1967).

[26] Sfântul Josemaría, Este Cristos
care trece, nr. 167

Fernando Ocáriz, prelat al Opus
Dei

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

https://opusdei.org/ro-ro/article/conferinta-a-prelatului-a-largi-inima/


conferinta-a-prelatului-a-largi-inima/
(02.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/conferinta-a-prelatului-a-largi-inima/

	Conferință a Prelatului: A lărgi inima

