
opusdei.org

„Ceva măreț care
vine din
dragoste” (II): ce ar
putea deveni viața ta

Visul oricărui creștin este ca
numele său să fie scris în Inima
lui Dumnezeu. Al doilea text al
seriei despre vocație se referă
la această realitate.

25.10.2018

Mesopotamia a văzut născându-se și
dispărând unele dintre cele mai
vechi civilizații ale lumii: sumerieni,
acadieni, babilonieni, caldeeni…



Chiar dacă noi am studiat câteva
dintre ele la școală, aceste culturi ne
par îndepărtate și fără legături cu
noi. Totuși, din această zonă vine un
personaj care face parte din familia
noastră. El se numea Abram până
când Dumnezeu i-a schimbat numele
în Abraham. Biblia îl situează în
jurul anilor 1850 înaintea venirii lui
Isus Cristos în această lume. Patru
mii de ani mai târziu, noi încă ne
amintim de el, când îl invocăm în
sfânta liturghie ca „tatăl nostru în
credință” [1]: el este la originea
familiei noastre.

„Te-am chemat pe nume”

Abraham este unul din primele
personaje intrate în istorie pentru că
a răspuns la chemarea lui
Dumnezeu. În cazul său, cererea era
destul de singulară: „Părăsește-ți
țara, rudele și casa tatălui tău și
mergi spre țara pe care eu ți-o voi
arăta” (Gn 12, 1). După el au venit



între alții Moise, Samuel, Ilie și
ceilalți profeți… Ei toți au ascultat
vocea lui Dumnezeu, care îi invita
într-o manieră sau alta, „să-și
părăsească țara lor” și să înceapă o
viață nouă în compania sa. Ca și lui
Abraham, Dumnezeu le promitea să
facă din viața lor ceva măreț: „Voi
face din tine o națiune mare, te voi
binecuvânta și voi face mare numele
tău și tu vei deveni o
binecuvântare” (Gn 12, 2). În plus el
i-a chemat pe nume: de aceea, pe
lângă amintirea acțiunilor lui
Dumnezeu, Vechiul Testament
păstrează numele celor care au
colaborat cu el. Scrisoarea către
Evrei face un elogiu entuziast acestui
fapt (cf. Ev 11, 1 – 40).

Când Dumnezeu l-a trimis pe Fiul său
în lume, cei care erau chemați nu
numai că au auzit vocea lui
Dumnezeu, dar ei au putut să și vadă
o față umană: pe Isus din Nazaret. Și
pe ei, Dumnezeu i-a chemat să



înceapă o viață nouă, să lase o
amprentă de neșters în istorie. Noi le
cunoaștem numele: Maria-
Magdalena, Petru, Ioan, Andrei… Ne
amintim de ei cu recunoștință.

Dar după aceea? Ar putea părea că
odată cu Înălțarea lui Isus la ceruri,
Dumnezeu să se fi retras din istorie.
În realitate, acțiunea sa nu numai că
s-a continuat, dar s-a intensificat.
Dacă, în timpul trecerii sala prin
această lume, el nu a ales decât doar
câțiva în cursul celor două mii de ani
scurși, Dumnezeu a „schimbat
planurile” a milioane de bărbați și de
femei, deschizându-le orizonturi pe
care nu și le-ar fi putut imagina
vreodată. Cunoaștem numele unui
mare număr dintre ei, căci ei
figurează în sanctorialul Bisericii.
Există, pe deasupra, o mulțime
imensă de necunoscuți care sunt
„adevărați protagoniști ai istoriei” 
[2].



În prezent,chiar în acest moment,
Dumnezeu continuă să caute și să
bată la ușa fiecăruia. Sfântul
Josemaría considera aceste cuvinte
ale lui Isaia: „Eu te-am răscumpărat,
te-am chemat pe nume,tu ești al
meu” (Is 43, 1). Meditându-le, el
spunea că ei îi aduceau „dulceața
mierii” [3], pentru că ele îi permiteau
să simtă în ce măsură era iubit de
Dumnezeu, într-o manieră absolut
personală și unică.

Și nouă aceste cuvinte ne pot aduce
dulceața mierii, pentru că ele arată
că viața noastră este importantă
pentru Dumnezeu, care contează pe
toți și care ne invită pe fiecare. Visul
fiecărui creștin este ca numele său să
fie scris în Inima lui Dumnezeu.
Așadar, acest vis este la îndemâna
întregii lumi.

Numără stelele dacă poți

Nu este excesiv să ne vedem astfel
viața în șirul celei a marilor sfinți.



Este adevărat că deseori am trăit
experiența slăbiciunii noastre. Dar și
Moise, Ieremia, Ilie. Ei au trăit
momente grele [4]. Însuși Isaia își
spunea într-o zi: „am obosit pentru
nimic, pentru neant, în zadar mi-am
uzat forțele” (Is 49, 6). Desigur,
uneori astfel se prezintă viața, fără
mult sens nici interes, ținând cont de
ușurința cu care ne eșuează
proiectele. Întrebarea „care este
motivul meu de a trăi” pare să se
prăbușească în fața experienței
eșecurilor noastre, a suferinței și a
morții.

Dumnezeu cunoaște perfect această
instabilitate și confuzie pe care ea o
poate antrena în noi. Totuși el vrea
să ne caute. De aceea profetul nu se
limitează să-și strige plângerea, dar
el recunoaște vocea Domnului: „Eu
fac din tine lumina națiunilor,
pentru ca mântuirea să ajungă până
la extremitățile pământului” (Is 49,
6). Noi suntem slabi, dar această



constatare nu epuizează adevărul
complet al vieții noastre. Papa scrie:
„Să ne recunoaștem fragilitatea, dar
să-l lăsăm pe Isus să ne ia în mâinile
sale și să ne trimită în misiune.
Suntem fragili, dar suntem purtătorii
unei comori care ne înalță și care îi
poate face mai buni și mai fericiți pe
cei care o primesc” [5].

Chemarea divină este o mare milă a
lui Dumnezeu, semnul că mă iubește
și că sunt important pentru el:
„Dumnezeu contează pe tine pentru
ceea ce ești tu, nu pentru ceea ce ai;
în ochii săi nu valorează nimic
îmbrăcămintea pe care o porți sau
telefonul pe care îl folosești; că ești în
pas cu moda nu are importanță
pentru el; ceea ce îl interesează ești
tu , așa cum ești. Tu ai valoare în
ochii săi și valoarea ta este
inestimabilă.” [6]. Dumnezeu ne
eliberează prin chemarea sa, atâta
timp cât ne permite să scăpăm de o
viață banală, folosită pentru mici



satisfacții incapabile să ne potolească
setea de iubire. „Când ne hotărâm să-
i răspundem Domnului libertatea
mea este a ta, suntem eliberați de
toate lanțurile care ne legau de
banalități, de preocupări ridicule, de
ambiții meschine” [7]. Dumnezeu ne
oferă eliberarea din micime
deschizând amploarea istoriei iubirii
sale pentru oameni, din care orice
persoană poate fi un protagonist.

„Lumina pe care ne-o dă vocația ne
ajută să recunoaștem sensul
existenței noastre. Este convingerea,
cu splendoarea credinței, rațiunea de
a fi realitatea noastră pământească.
Întreaga noastră viață, prezentă,
trecută, viitoare, dobândește un nou
relief și o profunzime nebănuite
înainte. Toate faptele, toate
evenimentele își ocupă locul lor
adevărat: înțelegem unde vrea
Domnul să ne conducă și ne simțim
conduși de această sarcină care ne
este încredințată” [8]. Pentru cei care



au primit și au acceptat chemarea lui
Dumnezeu nu mai există acțiune
banală sau măruntă. Toate sunt
luminate de promisiunea: „Voi face
din tine o mare națiune” (Gn 12, 2).
Cu viața ta voi face lucruri mari; îți
vei lăsa amprenta, vei fi fericit,
răspândind fericirea în jurul tău. De
aceea, „cerându-ne ceva, el ne face
un dar. Nu noi îi facem o favoare, ci
Dumnezeu ne luminează viața,
dându-i un sens deplin” [9].

Pe de altă parte, lumina vocației ne
permite să înțelegem că importanța
vieții noastre nu este măsurată de
măreția umană a proiectelor noastre.
Numai câțiva ajung să-și includă
numele măreții istoriei universale. În
schimb, măreția divină se măsoară
acum în raport cu unicul mare
proiect cu adevărat: Mântuirea.
Desigur, evenimentele decisive ale
istoriei lumii au fost influențate în
esență de sufletele despre care cărțile
de istorie nu spun nimic. Și că ceea



ce trebuie să mulțumim pentru
evenimentele decisive din viața
noastră personală, nu o vom ști decât
în ziua în care tot ceea ce este ascuns
se va revela” [10].

„Mântuirea este pe cale să se
realizeze – acum!” [11] Cum să
colaborăm? În mii de feluri diferite,
știind că Dumnezeu ne va lumina
pentru ca noi să descoperim modul
concret de colaborare cu el.
„Dumnezeu vrea ca libertatea
persoanei să intervină nu numai în
răspunsul său, dar și în configurarea
vocației” [12]. Răspunsul, deși liber,
este împins de harul prezent al lui
Dumnezeu care cheamă. Dacă
pornim de unde suntem, Dumnezeu
ne va ajuta să descoperim acest dar
pe care l-a visat pentru viața noastră:
un vis ce se va realiza progresiv, pe
măsură ce avansăm, căci el depinde
și de spiritul nostru de inițiativă și de
creativitatea noastră. Sfântul
Josemaría spunea că dacă visăm,



realitatea ne va depăși visele, pentru
că cel ce visează de-a binelea, visează
cu Dumnezeu. Astfel, în măreție l-a
făcut Dumnezeu să viseze pe
Abraham: „Privește cerul, și numără
stelele, dacă poți…” (Gn 15, 5).

Totdeauna este o muncă în doi

Dumnezeu intră în viața lui Abraham
ca să rămână cu el și, într-un anume
sens, să se unească cu destinul lui:
„ Îi voi binecuvânta pe cei ce te vor
binecuvânta; pe cel care te va
blestema îl voi mustra. Prin tine vor
fi binecuvântate toate familiile
pământului” (Gn 12, 3). Istoria sa va
fi cea a unui „protagonism
împărtășit” [13]. Este povestea lui
Abraham și a lui Dumnezeu, a lui
Dumnezeu și a lui Abraham. În așa
măsură încât, de acum înainte,
Dumnezeu se va prezenta în fața
oamenilor ca „Dumnezeul lui
Abraham”.



În primul rând, chemarea constă în a
trăi cu el. Este mai puțin important
să faci lucruri speciale decât să faci
totul cu Dumnezeu, „totul din
dragoste!” [14]. Astfel a fost la
început. Isus i-a ales înainte de toate
pentru „ca ei să fie cu el”. După care,
evanghelistul adaugă: „și pentru a-i
trimite să proclame Vestea cea
Bună” (Mc 3, 14). De aceea nici noi,
auzind vocea lui Dumnezeu, nu
trebuie să ne gândim la un fel
de„ misiune imposibilă”, extrem de
dificilă, pe care ne-ar impune-o dintr-
un cer îndepărtat. Dacă este vorba de
o chemare autentică a lui Dumnezeu,
ar fi o invitație să intri în viața lui, în
proiectul lui; o chemare să rămâi în
Iubirea sa (cf. Ioan 15, 8). Astfel,
pornind din inima lui Dumnezeu,
bine ancorați într-o solidă prietenie
cu Isus, vom putea duce Iubirea sa în
toată lumea. El vrea să conteze pe
noi… fiind cu noi. Sau invers: El vrea
să fie cu noi,contând pe noi.



Așa stând lucrurile, înțelegem că cei
ce au trăit experiența chemării lui
Dumnezeu și l-au urmat să
încurajeze alte persoane, care încep
să-l înțeleagă. Căci, la început, de
multe ori îi încearcă o teamă. Este
teama normală în fața
neașteptatului, necunoscutului, a
ceea ce ne lărgește orizontul, de
realitatea lui Dumnezeu care ne
depășește din toate părțile. Însă
această teamă este efemeră. Este
vorba de o reacție umană, cât se
poate de comună, care nu ar trebui
să ne mire. Să te lași paralizat de
teamă este o greșeală: mai degrabă s-
o înfrunți, să îndrăznești s-o
analizezi cu calm. Marile decizii ale
vieții, proiectele cel mai marcante au
fost aproape mereu precedate de o
etapă dominată de teamă, depășită
cu o reflecție senină, dar și cu multă
îndrăzneală.

Sfântul Ioan Paul al II-lea și-a început
pontificatul cu o invitație, al cărei



ecou răsună încă în zilele noastre:
„Deschideți, deschideți larg porțile
lui Cristos! (…) Nu vă fie teamă!” [15].
Benedict al XVI-lea a reluat ideea
imediat după alegerea sa ,
comentând că prin aceste cuvinte,
„papa vorbea tuturor oamenilor, mai
ales tinerilor”. El se întreba: „Nu ne
este teamă - dacă îl lăsăm pe Cristos
să pătrundă totalmente în noi, dacă
ne deschidem total spre el - teamă
care să ne poată deposeda de o parte
a vieții noastre? Nu ne este teamă să
renunțăm la ceva măreț, unic, care
ne face viața atât de frumoasă? Nu
riscăm apoi să ne găsim în anxietate
și privați de libertate?” [16].

Și continuă: „ Și încă o dată papa voia
să spună: Nu, cel care îl primește pe
Isus nu pierde nimic, nimic - absolut
nimic din ceea ce face viața liberă,
frumoasă și mare. Nu! Numai în
această prietenie se deschid larg
porțile vieții. Numai în această
prietenie se dezvăluie în mod real



marile posibilități ale condiției
umane. Numai în această prietenie
trăim experiența a ceea ce este
frumos și liber” [17]. Pentru a
concluziona, el relua recomandarea
sfântului Ioan Paul al II-lea: „Astfel,
azi,aș vrea, cu o mare forță și o mare
convingere, pornind de la o lungă
experiență de viață personală, să vă
spun vouă, tinerilor: nu vă fie teamă
de Cristos! El nu ia nimic, el dă totul.
Cel care i se oferă lui primește
însutit. Da, deschideți, deschideți larg
porțile lui Cristos - și veți găsi
adevărata viață.” [18]. Și papa
Francisc ne-a amintit-o deseori: „El
îți cere să te debarasezi de ceea ce îți
apasă inima, să te eliberezi de bunuri
pentru a-i face un loc lui,unicul bine”
[19]. Vom face astfel și noi aceeași
experiență ca toți sfinții: Dumnezeu
nu ia nimic, ci ne umple inimile de o
pace și o bucurie pe care lumea este
incapabilă s-o dea.



Pe acest drum, frica cedează repede
unei profunde gratitudini: „Sunt plin
de gratitudine în fața celui care îmi
dă forța, Cristos Isus ,Domnul nostru,
căci el m-a considerat demn de
încrederea sa (…), pe mine care altă
dată eram blasfemiator, persecutor,
violent. Dar mi-a arătat milă” (1 Tm
1, 12-13). Că noi toți avem o vocație
arată că mizericordia lui Dumnezeu
nu se bazează pe slăbiciunile și
păcatele noastre. El se plasează în
fața noastră „miserando atque
eligendo” cum o spune deviza
episcopală a papei Francesco. Căci,
pentru Dumnezeu, a ne alege și a
avea milă, a trece peste micimea
noastră înseamnă același lucru.

Ca Abraham, ca sfântul Paul, ca toți
prietenii lui Isus, și noi ne știm nu
doar chemați și susținuți de
Dumnezeu, dar și asigurați de
ajutorul său: convinși că „cel care a
început în voi o așa frumoasă muncă
o continuă până la sfârșitul ei în ziua



când va veni Cristos Isus” (Ph 1, 16).
Noi știm că problemele noastre,
serioase uneori, nu vor avea ultimul
cuvânt. Sfântul Josemaria repeta
primilor credincioși ai Opus Dei :
„ Când Dumnezeu, Domnul nostru
proiectează o lucrare în favoarea
oamenilor, el se gândește mai întâi la
persoanele pe care le va folosi ca
instrumente… și le comunică
harurile potrivite.” [20].

Chemarea lui Dumnezeu este deci o
invitație la încredere. Numai
credința ne permite să evităm robia
planificării forțelor noastre, a
talentelor noastre, deschizându-ne la
această minune , care înseamnă să
trăim din forțele Altuia, din talentele
Altuia. După cum procedăm ca să
escaladăm vârfurile înalte, trebuie să
ne încredem în cel care ne precedă,
cu care împărțim aceeași coardă.
Primul de pe coardă ne indică unde
să ne punem picioarele și ne ajută în
momentele în care, dacă am fi



singuri, ne-am putea lăsa dominați
de panică sau de amețeală. Mergem,
deci, ca într-o escaladare, cu excepția
faptului că acum încrederea noastră
nu este plasată în cineva care este ca
noi, nici chiar în cel mai bun prieten
al nostru; ci încrederea noastră este
pusă în însuși Dumnezeu, care
„rămâne fidel cuvântului său, căci el
nu se poate tăgădui pe el însuși” (2
Tm 2, 13).

Va trebui să vă croiți drumurile voi
înșivă

„Abraham plecă, după cum îi spusese
Domnul” (Gn 12, 4). Astfel începu
etapa vieții sale care, îi va marca
viața pentru totdeauna. De atunci,
viața i-a fost ghidată de chemările
succesive ale lui Dumnezeu: să
meargă aici sau acolo, să se
îndepărteze de oamenii răi, să creadă
în posibilitatea de a avea un fiu și de
a-l avea cu adevărat… gata fiind să-l
sacrifice. În niciun moment Abraham



nu a încetat să aibă nevoie de
libertatea sa pentru a continua să-i
spună da Domnului. La fel, viața
celor care îl urmează pe Dumnezeu
se caracterizează nu doar prin
apropierea și comunicarea cu
Dumnezeu, dar și printr-o libertate
reală, deplină și permanentă.

A-i răspunde afirmativ la chemarea
lui Dumnezeu dă libertății noastre
un orizont, un sens deplin - „ceva
măreț, care ar veni din porunca
iubirii”[21], spunea sfântul Josemaria
- cerând continua utilizare. Dăruirea
de sine lui Dumnezeu nu constă în a
urca pe un soi de „covor rulant ”,
orientat și dirijat de alții, care ne-ar
conduce, apărându-ne corpul până la
sfârșitul vieții; sau ca o cale ferată,
perfect trasată, pe care o putem
studia dinainte, fără nicio surpriză
pentru călător.

Într-adevăr, de-a lungul întregii vieți,
vom descoperi că loialitatea față de



prima chemare cere din partea
noastră noi decizii, uneori
costisitoare. Înțelegem că chemarea
lui Dumnezeu ne face să creștem în
fiecare zi în exercitarea libertății
noastre. Deoarece, pentru a zbura în
sus, esența oricărei căi a iubirii,
trebuie să ai aripile foarte curate,
fără noroi și o mare capacitate
pentru a dispune de viața ta, atât de
des înrobită de bunăstarea noastră.
Într-un cuvânt, măreția chemării lui
Dumnezeu trebuie să corespundă
unei libertăți la fel de mare, dilatată
de fidelitatea față de har și de
creșterea virtuților, care ne permit să
fim cu adevărat noi înșine.

În timpul primilor an ai Lucrării,
sfântul Josemaría avea obiceiul să le
spună tinerilor care se apropiau de el
că totul rămâne de făcut, inclusiv
calea pe care trebuiau s-o parcurgă.
Că lor le revine să deschidă acest
drum marcat de Domnul și destinat
să traverseze întreaga lume. „Nici un



drum, totuși, nu este pregătit pentru
voi… Voi va trebui să-l trasați prin
munți cu forța pașilor voștri.” [22]. El
exprima astfel caracterul deschis al
oricărei vocații, de a o descoperi și a
o promova.

Acum ca atunci, a răspunde la
chemarea lui Dumnezeu presupune
un anumit sens de a-și croi o cale cu
forța propriilor pași. Dumnezeu nu
propune niciodată un plan perfect
desenat. El nu l-a făcut cu Abraham
nici cu Moise. Nu l-a făcut nici cu
apostolii. În momentul urcării la cer,
el s-a limitat să spună: „Mergeți în
lumea întreagă. Proclamați
Evanghelia la toată creația” (Mc 16,
15). Cum ? Pe unde? Cu ce mijloace?
Toate acestea vor fi progresiv
precizate. Ca pentru noi: calea se
concretizează de-a lungul vieții
noastre, grație alianței minunate
între harul divin și libertatea
noastră. De-a lungul vieții, vocația
este povestea unui inefabil dialog



între Dumnezeu și om, între iubirea
lui Dumnezeu care cheamă și
libertatea omului care, din dragoste
îi răspunde lui Dumnezeu” [23].
Istoria noastră îmbină ascultarea
noastră atentă la inspirațiile divine
cu creativitatea noastră pentru a le
pune în practică la maximum
posibilităților noastre.

Prin al său „da” din Nazaret, Fecioara
Maria este un exemplu pentru noi.
Ea este la fel și prin ascultarea
permanentă și prin supunerea ei la
Voința lui Dumnezeu de-a lungul
vieții sale, marcată și ea de
clarobscurul credinței. „ Maria
reținea toate aceste evenimente și le
medita în inima ei” (Lc 2, 19). Alături
de Fiul ei, Mama noastră a descoperit
în fiecare moment ce voia Dumnezeu
de la ea. De aceea o numim „Ucenicul
perfect al lui Cristos”. Avem
încredere în ea, pentru ca ea să fie
Steaua care ne ghidează mereu pașii.



Nicolás Álvarez de las Asturias

[1] Misal Romano, Rugăciune
Eucaristică I.

[2] Francisc, Veghea de rugăciune cu
tineri la ZMT de Cracovia, 30 iulie
2016.

[3] Pritenii lui Dumnezeu, nr. 312.

[4] Cf. de exemplu Nb 11,4 : „Eu
singur nu pot să port tot poporul
acesta, căci este prea greu pentru
mine. 15 Dacă faci aşa cu mine, mai
bine – dacă am aflat har în ochii tăi –
omoară-mă, te rog, decât să-mi văd
nenorocirea!” ; Jr 20, 18: Pentru ce
am ieşit din pântece? Că să văd trudă
şi chin şi să mi se termine zilele în
ruşine?; 1 R 19, 4: „Ajunge, acum,
Doamne, ia-mi viaţa, pentru că nu
sunt mai bun decât părinţii mei!”

[5] Francisc, Ex. Ap. Gaudete et
Exsultate (19.03.2018), nr. 131.



[6] Francisco, Veghea de rugăciune
cu tineri la ZMT de Cracovia, 30 iulie
2016.

[7] Pritenii lui Dumnezeu, n. 38

[8] Cristos care trece , n. 45

[9] F. Ocáriz, «Luz para ver, fuerza
para querer», ABC, 18.09.2018.

[10] Sfta. Tereza Benedicta a Crucii
(Édith Stein). Viața ascunsa și
Epifania . (Opere complete, 637)

[11] Via Crucis, a 5-a stațiunea, nr. 2.

[12] F. Ocáriz, « Vocația la Opus Dei
că vocația în Biserică», în Opus Dei în
Biserică , Rialp, 1993, p. 152.

[13] Cfr. Ex 3, 6; Mt 22, 32.

[14] Sf. Josemaría, Note intime IV , nr.
296, 22 septembrie 1931 (comentariu
al ediției critico-istorică din Drum nr.
813).



[15] Sf. Ion-Paul al II-lea, Predica
Sfânta Liturghie investitură oficială,
22 octombrie 1978

[16] Benedict al XVI-lea, Predica
Sfânta Liturghie investiturã oficialã,
24 mai 2005.

[17] Ibidem.

[18] Ibidem.

[19] Papa Francisc, Predica de
canonizare, 14 octombrie 2018.

[20] Instrucție, 19 martie 1934, nr. 48.

[21] A. Vázquez de Prada, Fundatorul
din Opus Dei, vol. I, p. 97.

[22] Drum, nr. 928.

[23] Sf. Ion-Paul al II-lea, Ap. Pastores
dabo vobis, 25.03.1992, nr. 36.



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/ceva-

maret-care-vine-din-dragoste-ii/
(10.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/ceva-maret-care-vine-din-dragoste-ii/
https://opusdei.org/ro-ro/article/ceva-maret-care-vine-din-dragoste-ii/

	„Ceva măreț care vine din dragoste” (II): ce ar putea deveni viața ta

