
opusdei.org

Catehismul Bisericii
Catolice

Nr. 874-913. Cităm unele puncte
despre constituţia ierarhică a
Bisericii, vocația credincioșilor
laici și participarea la misunea
preoțească, profetică și
regească a lui Cristos.

11.03.2014

I. Constituţia ierarhică a Bisericii

De ce slujirea bisericească
(ministerium)?



874. Cristos este El însuşi izvorul
slujirii în Biserică. El a instituit-o, i-a
dat autoritate şi misiune, orientare şi
finalitate:

Cristos Domnul, pentru a păstori şi a
creşte neîncetat Poporul lui
Dumnezeu, a instituit în Biserica sa
felurite slujiri, care tind spre binele
întregului Trup. Într-adevăr, cei care
le exercită, înzestraţi cu putere
sfântă, sunt în slujba fraţilor lor,
pentru ca toţi cei care fac parte din
Poporul lui Dumnezeu (...) să ajungă
la mântuire (LG 18).

875. „Cum să creadă fără să fi auzit?
Şi cum să audă fără propovăduitor?
Şi cum să propovăduiască fără a fi
mai întâi trimişi?” (Rom 10, 14-15)
Nimeni, nici un individ şi nici o
comunitate, nu-şi poate vesti sieşi
Evanghelia. „Credinţa vine din
auz” (Rom 10, 17). Nimeni nu-şi poate
da sieşi mandatul şi misiunea de a
vesti Evanghelia. Trimisul Domnului



vorbeşte şi acţionează, nu din
autoritate proprie, ci în virtutea
autorităţii lui Cristos; nu ca membru
al comunităţii, ci vorbindu-i în
numele lui Cristos. Nimeni nu-şi
poate conferi sieşi harul, el trebuie să
fie dăruit şi oferit. Acest lucru
presupune slujitori ai harului,
autorizaţi şi abilitaţi din partea lui
Cristos. De la El primesc episcopii și
preoții misiunea şi facultatea
(„puterea sacră”) de a acţiona in
persona Christi Capitis, diaconii
puterea de a sluji poporul lui
Dumnezeu in „diaconia” liturgiei, a
cuvântului și a carității, în
comuniune cu episcopul și cu
prezbiteriul lui. Această slujire, în
care trimişii lui Cristos fac şi dau
prin darul lui Dumnezeu ceea ce nu
pot face şi da de la ei înşişi, este
numită de tradiţia Bisericii
„sacrament”. Slujirea Bisericii este
conferită printr-un sacrament
specific.



876. Intrinsec legat de natura
sacramentală a ministeriului
bisericesc este caracterul său de
slujire. Într-adevăr, total dependenţi
de Cristos, care dă misiune şi
autoritate, slujitorii sacri (miniștri)
sunt într-adevăr „robi ai lui
Cristos” (Rom 1, 1), după chipul lui
Cristos, care a luat de bunăvoie
pentru noi „condiţia de rob” (Fil 2, 7).
De vreme ce cuvântul şi harul ai
căror slujitori sunt nu le aparţin lor,
ci lui Cristos, care li le-a încredinţat
pentru ceilalţi, ei se vor face de
bunăvoie robi tuturor (cf. 1 Cor 9,
19).

877. De asemenea, ţine de natura
sacramentală a ministeriului
bisericesc să aibă un caracter
colegial. Într-adevăr, încă de la
începutul slujirii sale, Domnul Isus i-
a instituit pe cei Doisprezece ca
„seminţe ale Noului Israel şi totodată
originea ierarhiei sacre” (AG 5). Aleşi
împreună, ei vor fi şi trimişi



împreună şi unitatea lor frăţească va
fi în slujba comuniunii frăţeşti a
tuturor credincioşilor; ea va fi ca un
reflex şi o mărturie a comuniunii
Persoanelor dumnezeieşti (Cf. In 17,
21-23). De aceea, orice episcop îşi
exercită slujirea în sânul colegiului
episcopal în comuniune cu Episcopul
Romei, urmaşul Sfântului Petru şi
capul colegiului; preoţii îşi exercită
slujirea în sânul preoţimii din
dieceză, sub cârmuirea episcopului
lor.

878. În sfârşit, ţine de natura
sacramentală a ministeriului
bisericesc să aibă un caracter
personal. Dacă slujitorii lui Cristos
acţionează în comuniune, ei
acţionează întotdeauna şi în mod
personal. Fiecare este chemat în mod
personal: „Tu urmează-mă” (In 21,
22) (Cf. Mt 4, 19. 21; In 1, 43), pentru
a fi, în misiunea comună, martor
personal, purtând personal
răspunderea în faţa Celui care dă



misiunea, acţionând „în persoana
lui” şi pentru persoane: „Eu te botez
în numele Tatălui...”; „Eu te
dezleg...”.

879. Ministeriul sacramental în
Biserică este deci o slujire exercitată
în numele lui Cristos. Ea are un
caracter personal și o formă colegială
şi, exercitată. Acest lucru se verifică
atât în legăturile dintre colegiul
episcopal şi capul lui, urmaşul
Sfântului Petru, cât şi în raportul
între responsabilitatea pastorală a
episcopului pentru Biserica lui
particulară şi grija comună a
colegiului episcopal pentru Biserica
universală.

Colegiul episcopal şi capul lui, Papa

880. Cristos, instituindu-i pe cei
Doisprezece, „le-a dat forma unui
colegiu sau grup stabil, în fruntea
căruia l-a pus pe Petru, ales dintre ei”
(LG 19). „Precum, din instituirea
Domnului, Sfântul Petru şi ceilalţi



apostoli au format un singur colegiu
apostolic, în acelaşi fel sunt uniţi
între ei Pontiful roman, urmaşul lui
Petru, şi episcopii, urmaşii
apostolilor” (LG 22; cf. CIC, can. 330).

881. Domnul a făcut numai din
Simon, căruia i-a dat numele de
Petru, piatra pe care şi-a zidit
Biserica. I-a încredinţat cheile ei (Cf.
Mt 16, 18-19); l-a instituit Păstor al
întregii turme (Cf. In 21, 15-17). „Dar
însărcinarea de a lega şi dezlega,
care i-a fost dată lui Petru, se ştie că a
fost dată şi colegiului apostolilor unit
cu capul său” (LG 22). Această funcţie
pastorală a lui Petru şi a celorlalţi
apostoli ţine de fundamentul
Bisericii. Ea este continuată de
episcopi sub primatul Papei.

882. Papa, episcopul Romei şi
urmaşul Sfântului Petru, „este
principiul şi fundamentul perpetuu
şi vizibil al unităţii atât a episcopilor
cât şi a mulţimii credincioşilor” (LG



23). „Într-adevăr, Pontiful roman, în
virtutea funcţiei sale de Vicar al lui
Cristos şi Păstor al întregii Biserici,
are în Biserică puterea deplină,
supremă şi universală, pe care o
poate exercita întotdeauna în mod
liber” (LG 22; cf. CD 2; 9).

883. „Colegiul sau corpul episcopal nu
are autoritate decât împreună cu
Pontiful roman în calitate de cap”. Ca
atare, acest colegiu este, de
asemenea, „subiectul puterii
supreme şi depline asupra întregii
Biserici, putere ce nu poate fi
exercitată decât cu consimţământul
Pontifului roman” (LG 22; cf. CIC,
can. 336).

884. „Puterea asupra întregii Biserici
de care se bucură colegiul episcopilor
este exercitată în mod solemn în
Conciliul Ecumenic” (CIC, can. 337,
§1). „Nu poate exista Conciliu
Ecumenic dacă nu este confirmat ca



atare sau cel puţin acceptat de
urmaşul lui Petru” (LG 22).

885. „Acest colegiu, întrucât este
compus din mulţi, exprimă
varietatea şi universalitatea
Poporului lui Dumnezeu, iar întrucât
este adunat sub un singur cap,
exprimă unitatea turmei lui
Cristos” (LG 22).

886. „Episcopii sunt, fiecare în parte,
principiul vizibil şi fundamentul
unităţii în Biserica lor
particulară” (LG 23). Ca atare,
„fiecare episcop (...) îşi exercită
conducerea pastorală asupra acelei
părţi a Poporului lui Dumnezeu care
i-a fost încredinţată” (LG 23), asistat
de preoţi şi de diaconi. Dar ca
membru al colegiului episcopal,
fiecare dintre ei e părtaş la grija
pentru toate Bisericile (Cf. CD 3), pe
care o exercită, în primul rând,
„cârmuindu-şi bine Biserica proprie,
ca pe o parte a Bisericii universale,



contribuind astfel (...) la binele
întregului Trup mistic, care este şi un
Trup format din Biserici” (LG 23).
Această grijă se va extinde în mod
deosebit la cei săraci (Cf. Gal 2, 10), la
cei prigoniţi pentru credinţă, precum
şi la misionarii care lucrează pe tot
pământul.

887. Bisericile particulare învecinate
între ele şi de cultură omogenă
formează provincii ecleziastice sau
ansambluri mai largi numite
patriarhate sau regiuni (Cf. Canonul
Apostolilor, 34). Episcopii acestor
ansambluri se pot întruni în sinoade
sau concilii provinciale. „În mod
similar, Conferinţele Episcopale pot
avea astăzi o contribuţie multiplă şi
rodnică, pentru ca spiritul colegial să
se traducă în realizări concrete” (LG
23).

Funcţia de a învăţa

888. Episcopii, împreună cu preoţii,
colaboratorii lor, „au ca primă



îndatorire să vestească tuturor
Evanghelia lui Dumnezeu” (PO 4),
după porunca Domnului (Cf. Mc 16,
15). Ei sunt „crainicii credinţei, care
aduc la Cristos noi ucenici, adevăraţii
învăţători” ai credinţei apostolice,
„îmbrăcaţi cu autoritatea lui
Cristos” (LG 25).

889. Pentru a păstra Biserica în
puritatea credinţei transmise de
apostoli, Cristos a voit să-i confere
Bisericii sale o participare la propria
sa infailibilitate, El, care este
Adevărul. Prin „simţul supranatural
al credinţei”, Poporul lui Dumnezeu
„aderă neclintit la credinţă” sub
călăuzirea Magisteriului viu al
Bisericii (Cf. LG 12; DV 10).

890. Misiunea Magisteriului este
legată de caracterul definitiv al
Legământului încheiat de Dumnezeu
în Cristos cu Poporul său; el trebuie
să-l apere de devieri şi de slăbiciuni
şi să-i garanteze posibilitatea



obiectivă de a mărturisi fără eroare
credinţa autentică. Sarcina pastorală
a Magisteriului este astfel rânduită
încât să poată veghea ca Poporul lui
Dumnezeu să rămână în adevărul ce
eliberează. Pentru a împlini această
slujire, Cristos i-a înzestrat pe Păstori
cu charisma infailibilităţii în materie
de credinţă şi de moravuri.
Exercitarea acestei charisme poate
îmbrăca mai multe modalităţi:

891. „De această infailibilitate se
bucură Pontiful roman, capul
Colegiului episcopilor, în virtutea
funcţiei sale, atunci când, în calitate
de Păstor şi învăţător suprem al
tuturor credincioşilor, care îi
întăreşte în credinţă pe fraţii săi,
proclamă printr-un act definitiv o
învăţătură privind credinţa sau
moravurile. (...) Infailibilitatea
promisă Bisericii rezidă şi în corpul
episcopal atunci când exercită
magisteriul suprem împreună cu
urmaşul lui Petru”, mai ales într-un



Conciliu Ecumenic (LG 25; cf. Vatican
I: DS 3074). Când, prin Magisteriul ei
suprem, Biserica propune „un adevăr
de credinţă ca revelat de
Dumnezeu” (DV 10) şi ca învăţătură a
lui Cristos, astfel de definiţii trebuie
să fie primite cu ascultarea credinţei
(Cf. LG 25, §2). Această infailibilitate
are aceeaşi extindere cu însuşi
tezaurul Revelaţiei divine (Cf. LG 25).

892. Asistenţa divină este dăruită şi
urmaşilor apostolilor când învaţă în
comuniune cu urmaşul lui Petru şi,
într-un mod deosebit, Episcopului
Romei, Păstorul întregii Biserici,
atunci când, fără a ajunge la o
definiţie infailibilă şi fără a se
pronunţa „în mod definitiv”, ei
propun în exercitarea Magisteriului
ordinar o învăţătură care duce la o
mai bună înţelegere a Revelaţiei, în
materie de credinţă şi moravuri. La o
astfel de învăţătură credincioşii
trebuie „să adere cu asentimentul
religios al minţii” (LG 25, §1) care,



chiar dacă se deosebeşte de
ascultarea credinţei, se află totuşi în
prelungirea ei.

Funcţia de a sfinţi

893. Episcopul este şi „împărţitorul
harului cu care e înzestrată preoţia
supremă” (LG 26), în mod deosebit în
Euharistie, pe care o oferă el însuşi
sau se îngrijeşte să fie oferită de
preoţi, colaboratorii săi. Căci
Euharistia e centrul vieţii Bisericii
particulare. Episcopul şi preoţii
sfinţesc Biserica prin rugăciunea şi
munca lor, prin slujirea Cuvântului şi
a sacramentelor. Ei o sfinţesc prin
exemplul lor, „nu ca şi cum aţi fi
stăpâni peste cei ce sunt partea
voastră, ci făcându-vă pildă pentru
turmă” (1 Pt 5, 3), „pentru a ajunge,
împreună cu turma încredinţată, la
viaţa veşnică” (LG 26).

Funcţia de a conduce



894. „Episcopii conduc Bisericile
locale, încredinţate lor ca vicari şi
delegaţi ai lui Cristos, prin sfaturi,
îndemnuri, exemplu, dar şi prin
autoritatea şi puterea lor sacră” (LG
27), pe care trebuie totuşi să o
folosească pentru a edifica, în
spiritul de slujire al Învăţătorului lor
(Cf. Lc 22, 26-27).

895. „Această putere pe care ei o
exercită personal în numele lui
Cristos este proprie, legată de
consacrare (ordinaria) şi nemijlocită,
deşi exercitarea ei este reglementată
în ultimă instanţă de autoritatea
supremă a Bisericii” (LG 27). Dar
episcopii nu trebuie să fie consideraţi
ca vicari ai Papei, a cărui autoritate
ordinară şi nemijlocită asupra
întregii Biserici nu o anulează pe a
lor, ci, dimpotrivă, o întăreşte şi o
apără. Ea trebuie să se exercite în
comuniune cu întreaga Biserică şi
sub conducerea Papei.



896. Bunul Păstor va fi modelul şi
„forma” funcţiei pastorale a
episcopului. Conştient de slăbiciunile
sale, „episcopul poate să fie
îngăduitor cu cei neştiutori şi
rătăciţi. Să nu refuze să asculte ce
vor să-i spună supuşii săi, de care se
îngrijeşte ca de nişte adevăraţi fii.
(...) Credincioşii, la rândul lor,
trebuie să fie ataşaţi de episcopul lor
precum e Biserica de Isus Cristos şi
Isus Cristos de Tatăl” (LG 27):

„Urmaţi-l cu toţii pe episcop precum
Cristos pe Tatăl său, şi preoţimea ca
pe apostoli; iar pe diaconi respectaţi-i
ca pe legea lui Dumnezeu. Nimeni să
nu facă fără episcop nimic din cele ce
privesc Biserica” (Sf. Ignaţiu de
Antiohia, Smyrn. 8, 1).

II. Credincioşii laici

897. „Prin laici se înţeleg aici toţi
credincioşii, în afară de membrii
ordinului sacru şi ai stării călugăreşti
recunoscute de Biserică, şi anume



credincioşii care, încorporaţi lui
Cristos prin botez, constituiţi Popor
al lui Dumnezeu şi făcuţi părtaşi în
modul lor propriu la funcţia
preoţească, profetică şi regească a lui
Cristos, îşi exercită partea lor din
misiunea încredinţată întregului
popor creştin în Biserică şi în
lume” (LG 31).

Vocaţia laicilor

898. „Chemarea specifică laicilor este
să caute împărăţia lui Dumnezeu,
ocupându-se de cele vremelnice şi
orânduindu-le după voinţa lui
Dumnezeu. (...) Ei sunt aceia care au
în mod deosebit datoria să lumineze
şi să orânduiască toate realităţile
vremelnice, în care sunt puternic
implicaţi, în aşa fel încât ele să fie
necontenit realizate în spiritul lui
Cristos, să crească şi să fie spre lauda
Creatorului şi
Răscumpărătorului” (LG 31).



899. Iniţiativa creştinilor laici este
deosebit de necesară în descoperirea,
inventarea mijloacelor de a
impregna realităţile sociale, politice
şi economice cu exigenţele
învăţăturii şi vieţii creştine. Această
iniţiativă este un element normal al
vieţii Bisericii:

„Credincioşii laici se află în prima
linie a vieţii Bisericii; prin ei, Biserica
este principiul vital al societăţii. De
aceea, ei, mai ales, trebuie să aibă o
conştiinţă tot mai clară, nu numai că
aparţin Bisericii, dar că sunt Biserica
─ comunitatea credincioşilor pe
pământ, sub călăuzirea capului unic,
Papa, şi a episcopilor în comuniune
cu el. Ei sunt Biserica” (Pius al XII-
lea, Cuvântare 20 febr. 1946: citat de
Ioan Paul al II-lea, CL 9).

900. Fiind, ca şi toţi credincioşii,
însărcinaţi de Dumnezeu cu
apostolatul, în virtutea botezului şi a
mirului, laicii au obligaţia şi se



bucură de dreptul de a lucra,
individual sau grupaţi în asociaţii,
pentru ca mesajul divin al mântuirii
să fie cunoscut şi primit de toţi
oamenii şi pe tot pământul; această
obligaţie este şi mai presantă atunci
când numai prin ei pot oamenii să
audă Evanghelia şi să-l cunoască pe
Cristos. În comunităţile bisericeşti
acţiunea lor este atât de necesară
încât fără ea, de cele mai multe ori,
apostolatul păstorilor nu poate avea
efect deplin (Cf. LG 33).

Participarea laicilor la funcţia
preoţească a lui Cristos

901. „Laicii, fiind dăruiţi lui Cristos şi
unşi de Duhul Sfânt, sunt chemaţi şi
înzestraţi în mod minunat, pentru ca
roadele Duhului să crească în ei tot
mai bogate. Într-adevăr, toate
lucrările, rugăciunile şi iniţiativele
lor apostolice, viaţa conjugală şi de
familie, munca zilnică, destinderea
trupului şi a sufletului, dacă sunt



trăite în Duhul lui Dumnezeu, ba
chiar şi încercările vieţii, dacă sunt
suportate cu răbdare, devin «jertfe
spirituale plăcute lui Dumnezeu prin
Isus Cristos» (1 Pt 2, 5), care, în
celebrarea Euharistiei, sunt oferite
cu adâncă evlavie Tatălui împreună
cu ofranda Trupului Domnului.
Astfel, şi laicii, acţionând peste tot cu
sfinţenie ca adoratori, îi consacră lui
Dumnezeu lumea însăşi” (LG 34; cf.
LG 10).

902. În mod deosebit părinţii
participă la misiunea de a sfinţi
„când duc o viaţă conjugală
conformă spiritului creştin şi asigură
copiilor lor o educaţie creştină” (CIC,
can. 835, §4).

903. Laicii, dacă au calităţile cerute,
pot fi admişi în mod stabil la slujirile
de lector şi de acolit (Cf. CIC, can. 230,
§1). „Acolo unde nevoia Bisericii o
cere, din lipsă de slujitori, şi laicii,
chiar dacă nu sunt nici lectori, nici



acoliţi, pot suplini unele funcţii ale
acestora, şi anume pot să exercite
slujirea Cuvântului, să prezideze
rugăciunile liturgice, să administreze
Botezul şi să distribuie Sfânta
Împărtăşanie, conform dispoziţiilor
dreptului” (CIC, can. 230, §3).

Participarea la funcţia profetică a lui
Cristos

904. „Cristos (...) îşi împlineşte
misiunea profetică (...) nu numai
prin ierarhie, (...) ci şi prin laici, pe
care i-a constituit, de asemenea, ca
martori, înzestrându-i cu simţul
credinţei şi cu harul Cuvântului” (LG
35)

„A învăţa pe cineva pentru a-l aduce
la credinţă este sarcina fiecărui
predicator şi chiar a fiecărui
credincios” (Sf. Toma Aq., S. Th. 3, 71,
4, ad 3).

905. Laicii îşi împlinesc misiunea
profetică şi prin evanghelizare,



„adică prin vestirea lui Cristos, prin
mărturia vieţii şi prin cuvânt”.
„Această acţiune evanghelizatoare”
exercitată de laici „dobândeşte un
caracter specific şi o eficacitate
deosebită din faptul că este
îndeplinită în condiţiile obişnuite ale
vieţii” (LG 35):

„Un astfel de apostolat nu constă
numai în mărturia vieţii; adevăratul
apostol caută ocazii de a-l vesti pe
Cristos prin cuvinte, fie
necredincioşilor, (...) fie celor
credincioşi” (AA 6; cf. AG 15).

906. Credincioşii laici care sunt
capabili şi formaţi corespunzător îşi
pot da concursul şi la formaţia
catehetică(Cf. CIC, can. 774, 776, 780),
la predarea ştiinţelor sacre (Cf. CIC,
can. 229), la mijloacele de
comunicare socială (Cf. CIC, can. 823,
§1).

907. „În funcţie de ştiinţa,
competenţa şi prestigiul de care se



bucură, ei au dreptul şi uneori chiar
datoria de a-şi împărtăşi păstorilor
sacri opinia asupra a ceea ce ţine de
binele Bisericii şi de a o face
cunoscută celorlalţi credincioşi,
rămânând neatinse integritatea
credinţei şi a moravurilor şi
respectul datorat păstorilor şi ţinând
seama de folosul comun şi de
demnitatea persoanelor” (CIC, can.
212, §3).

Participarea la funcţia regească a lui
Cristos

908. Prin ascultarea sa până la
moarte (Cf. Fil 2, 8-9), Cristos a
comunicat ucenicilor săi darul
libertăţii regale, „pentru ca, prin
lepădarea de sine şi printr-o viaţă
sfântă, să învingă în ei înşişi
stăpânirea păcatului” (LG 36):

„Cel care îşi supune trupul şi îşi
cârmuieşte sufletul fără a se lăsa
copleşit de patimi este propriul său
stăpân: poate fi numit rege, pentru că



este în stare de a-şi guverna propria
fiinţă; este liber şi independent şi nu
se lasă pradă unei robii vinovate” (Sf.
Ambrozie, Psal. 118, 14, 30: PL 15,
1403A).

909. „Pe lângă aceasta, laicii trebuie
să-şi unească eforturile pentru a
însănătoşi instituţiile şi condiţiile de
viaţă din lume, dacă acestea conţin
elemente ce i-ar îndemna la păcat;
astfel, toate acestea vor ajunge
conforme cu normele dreptăţii şi, în
loc să stânjenească, vor favoriza
practicarea virtuţilor. Acţionând
astfel, ei vor impregna cu valoare
morală cultura şi lucrarea
omului” (LG 36).

910. „Şi laicii se pot simţi chemaţi sau
pot fi chemaţi să colaboreze cu
păstorii în slujba comunităţii
bisericeşti, pentru creşterea şi viaţa
acesteia, exercitând slujiri foarte
variate, după harul şi carismele cu



care Domnul va binevoi să-i
dăruiască” (EN 73).

911. În Biserică, „laicii pot colabora,
conform dreptului, la exercitarea
puterii de conducere” (CIC, can. 129,
§2). De exemplu, prin prezenţa lor în
Conciliile particulare (Can. 443, §4),
în Sinoadele diecezane (Can. 463,
§§1. 2), în Consiliile pastorale (Can.
511; 536); în exercitarea păstoririi
unei parohii(Can 517, §2); prin
colaborarea la consiliile cu probleme
economice (Can. 492, §1; 536); prin
participarea la tribunalele bisericeşti
(Can. 1421, §2) etc.

912. Credincioşii trebuie „să distingă
corect între drepturile şi îndatoririle
ce le revin ca membri ai Bisericii şi
acelea care le incumbă ca membri ai
societăţii umane. Să se străduiască să
le armonizeze între ele, amintindu-şi
că în orice lucru pământesc trebuie
să fie călăuziţi de conştiinţa creştină,
deoarece nici o activitate umană, nici



chiar în sfera celor vremelnice, nu
poate fi sustrasă stăpânirii lui
Dumnezeu” (LG 36).

913. „Astfel, orice laic, în virtutea
darurilor primite, este martor şi, în
acelaşi timp, instrument viu al
misiunii Bisericii înseşi, «după
măsura darului lui Cristos» (Ef 4,
7)” (LG 33).

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

catehismul-bisericii-catolice/
(01.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/catehismul-bisericii-catolice/
https://opusdei.org/ro-ro/article/catehismul-bisericii-catolice/

	Catehismul Bisericii Catolice

