
opusdei.org

Căsătoria ce rezistă
încercărilor vieții

Relația dintre două persoane se
schimbă cu timpul și cere să se
știe cum să se adapteze
evoluției și circumstanțelor
care modifică felul de a se iubi.
Credința este de un mare ajutor
în acest proces.

23.09.2021

Cuplurile parcurg diferite etape, este
evident: de la „iubire la prima
vedere” la iubirea binevoitoare,
trecând prin maturizarea iubirii.
Acestea spuse, de-a lungul timpului,



circumstanțele personale ale
cuplurilor, dificultățile, cotidianul,
nu deformează legătura conjugală
rezultată din consimțământul mutual
al soților, exprimat legitim.

„Din mariajul valid se naște între soți
o legătură prin însăși natura sa
perpetuă și exclusivă; apoi, în
mariajul creștin, soții sunt întăriți și
ca și consacrați printr-un sacrament
special în privința îndatoririlor și
demnitatea stării lor” [1].

Consimțământul inițial al soților este
esențial în căsătorie. Este exact ceea
ce înseamnă căsătoria și, fără el, nu
există căsătorie. „Da, vreau” : această
voință exprimată reciproc în totală
libertate face ca soții să devină o
realitate nouă, o unitate în
deosebirea personală. Altfel spus, ei
își asumă amândoi o alianță stabilă –
căsătoria – pentru toată viața care va
fi de atunci locul în care fiecare își va
găsi împlinirea, spre binele și



fericirea celuilalt. Numai în căsătorie
devin ei un singur trup și un singur
suflet.

Numai din această unire unică,
exclusivă, perpetuă izvorăște
întrajutorarea ce se concretizează în
cotidianul soților prin mii de detalii
de bunăvoință, de ajutor și semne de
interes. Din gesturi, de la cele mai
intime și spirituale la cele mai
materiale : un „te iubesc”, un zâmbet,
un cadou în date emblematice,
trecând peste „micile fricțiuni fără
importanță dar al căror egoism ar
putea produce munți (…)” și
adăugând „multă iubire în micile
servicii care țes viața comună de
fiecare zi” [2].



Este vorba deci de o
desfășurare a persoanei în
realizarea dăruirii totale și
gratuită la care sunt chemați
soții.

Întrajutorarea proprie iubirii, care
vrea mereu mai mult pentru că
iubește mereu mai mult, ține și de a 
contempla ceea ce nu este încă decât o
posibilitate. „Iubirea, spune Viktor
Frankl, este singura cale pentru a
ajunge în sufletul personalității
cuiva. Nimeni nu cunoaște
intimitatea celuilalt dacă nu-l
iubește. Este actul spiritual al iubirii
care permite contemplarea
caracteristicilor persoanei iubite și să
ajungă astfel să contemple ceea ce nu
este decât o posibilitate, ceea ce
trebuie încă devoalat și expus”.

În plus, persoana care iubește
permite persoanei iubite să-și
reveleze posibilitățile ascunse : așa



este puterea iubirii! Cine iubește
vede mai departe și-l încurajează pe
celălalt să-și scoată la suprafață
capacitățile sale personale cele mai
profunde” [3].

Aceste atenții susțin viața cuplului și
nu trebuie abandonate de-a lungul
timpului, deoarece ele sporesc
iubirea. Ele reflectă, evident,
cantitatea și calitatea iubirii lor și
sunt indispensabile pentru că soții au
nevoie de aceste probe specifice
iubirii umane : o iubire ce este în
măsură să dezvăluie posibilitățile
ascunse.

Iubirea, îndrăzneață, curajoasă,
temerară chiar, ia avânt pentru a
ajunge pe culmi: ține să facă mai
bună persoana pe care o iubește.

Aceste manifestări de iubire sunt
dublate de optimism, sinonimul
speranței creștine, „virtute ce face ca
defectele să devină ocazii de învățare
și progres” [4] deoarece progresul



este scopul învățării, iar aceasta la
toate nivelurilor persoanei.
Optimismul aliat delicateței,
gratitudinii, care este un mod de a
recunoaște la celălalt binele și
prezența sa, ni-l aduc alți aliați :
capacitatea de a ierta și de a cere
iertare; faptul de a ne ști fragili și
dependenți, având nevoie de
favoruri și ajutor de la celălalt.
Aceste dovezi ale fidelității conjugale
reprezintă un zid contra
inevitabilelor surprize ale vieții.

Într-una dintre catehezele despre
căsătorie și familiei, papa Francisc
insista asupra a trei expresii, refugiu,
calea pentru a veghea asupra
cuplului – care nu va merge fără a
lupta contra egoismului – : „te rog,
mulțumesc, pardon. Într-adevăr,
aceste cuvinte deschid calea pentru a
trăi bine în familie, pentru a trăi în
pace. Sunt cuvinte simple, dar nu
atât de simple pentru a le pune în
practică! Ele conțin o mare forță:



forța de a proteja casa, de-a lungul
miilor de dificultăți și încercări; În
schimb, absența lor, puțin câte puțin,
deschid bariere care pot duce la
prăbușire” [5].

Mai întâi, spune papa, te rog? Când
ne preocupăm să cerem cu politețe
ceea ce gândim că putem pretinde,
stabilim o adevărată bază pentru
spiritul coexistenței conjugale și
familiale. Să intrăm în viața celuilalt,
chiar și când el face parte din viața
noastră, cere delicatețea unei
atitudini care nu este invazivă, care
să reînnoiască încrederea și
respectul. Pe scurt, intimitatea nu
permite să consideri totul ca
dobândit. Iubirea, cu cât este mai
intimă și profundă, cere și mai mult
respectul libertății și capacitatea de a
aștepta ca celălalt să-și deschidă
poarta inimii sale” [6].

Cât despre cuvântul mulțumesc,
papa adaugă : „Uneori ajungem să



gândim că am devenit o civilizație a
cuvintelor grosolane, ca și cum acest
lucru ar fi un semn de emancipare. Îl
auzim chiar spus public.
Amabilitatea și capacitatea de a
mulțumi sunt văzute ca semn al
slăbiciunii, uneori suscită chiar
neîncrederea. Trebuie să ne opunem
acestei tendințe chiar în sânul
familiei. Noi trebuie să devenim mai
intransigenți asupra educației,
gratitudinii, recunoștinței:
demnitatea persoanei și justiția
socială trec amândouă pe aici. Dacă
viața de familie neglijează acest stil,
îl va pierde și viața socială” [7].

Cât despre pardon (iartă-mă,
scuză-mă) : Un cuvânt dificil,
desigur, dar totuși atât de necesar.
Când lipsește, micile fisuri se lărgesc
– chiar fără a o dori – până la a
deveni șanțuri adânci. (…) Dacă nu
suntem capabili să ne cerem scuze,
înseamnă că nici noi nu suntem
capabili să iertăm. Într-o casă unde



nu se cere iertare, începe să lipsească
aerul, apele devin stătătoare.
Numeroase sentimente rănite,
numeroase familii destrămate încep
cu pierderea acestui cuvânt prețios :
„iartă-mă” [8].

Papa concluzionează : „Finețea
iubirii dă viață familiei”.

Fără-ndoială este ușor să ne lăsăm
duși de rutina vieții cotidiene și nici
să nu ne mai „comportăm corect”,
pentru mii de motive : oboseala,
stresul, greutățile, munca
profesională prea solicitantă, grija
copiilor, etc. Acestea zise, nu vom
uita că ne adresăm celei sau celui pe
care liber l-am ales într-o zi pentru a
parcurge împreună drumul vieții,
oferindu-ne ei sau lui, din iubire.



Să evocăm trecutul, să
sperăm în viitor

De-a lungul vieții, cunoaștem
urcușuri și coborâșuri, inevitabile
dar surmontabile. Trebuie, atunci, să
evocăm trecutul, momentul primei
întâlnire, alegerea persoanei care ne
părea atunci unică, excepțională și
cu care să ne petrecem zilele. Este
vorba despre un exercițiu
indispensabil al memoriei afective
care ajunge la tandrețe și care face
bine iubirii ca act al inteligenței, al
voinței și al inimii. Făcând acestea,
re-punem la loc în inima noastră,
foarte delicat, trăsăturile
caracteristice, înțelegând prin
aceasta defectele și limitele, care ne-
au împins să ne angajăm să iubim
„pentru totdeauna”.

Analizăm atunciprezentul, gata să
ne ameliorăm și să facem ca celălalt
să fie mai bun mereu, să ne
reafirmăm iubirea într-un elan



reînnoit care ne întărește unirea
noastră.

Apoi avem în vedere viitorul, a cărei
incertitudine este o provocare ce ne
încurajează pentru că progresul
nostru aici, pe pământ, vizează
plenitudinea fericirii din Cer,
asigurați că noi suntem „că drumul
nostru pentru a merge în cer se
numește X (prenumele femeii și / sau
al bărbatului)” (Sf. Josemaría).

Maria Brancatisano comentează
astfel acest mod de a spune al
sfântului Josemaría : „Aparent cu o
tentă de romantism, această frază
foarte simplă, adresată tinerilor soți
și / sau părinților, are o profunzime
și un înțeles inovativ și ne invită să
reflectăm foarte profund. Asigurând
aceasta, Josemaría Escrivá contestă
ideea potrivit căreia îndatoririle
conjugale ar fi ceva marginal în
raport cu îndatoririle față de
Dumnezeu. Într-adevăr, aceste



cuvinte inițiază debutul unei
superpoziții sistematice a relației cu
Dumnezeu și a raporturilor
conjugale, în sensul în care ipoteza
unei vieți pe deplin creștină, a latere
(alături,/ colaterale) vieții conjugale
nu este de conceput, deoarece
Dumnezeu care nu este altul decât
partenerul vostru, nu vă așteaptă
nici în afara casei, nici în afara
patului conjugal.

Această perspectivă luminează altfel
mariajul, iubirea umană și
transmiterea vieții. Ea nu este făcută
din norme noi ci, mai degrabă, dintr-
un nou mod de viață și de a înțelege
valoarea vieții matrimoniale. Ea
trezește responsabilitatea personală
a soților, chemați să părăsească
anonimatul și să fie protagoniștii
unui act care se înscrie în planul
Providenței, ca primă celulă de
iubire și de viață care manifestă fața
Creatorului” [9].



Astfel este transcendența iubirii
umane trăită în toată plenitudinea ei,
fără nicio restricție, pentru că noi am
înțeles „că în seara vieții vom fi
judecați după iubire” (Sf. Ioan al
Crucii).

Viața conjugală este chemată să se
proiecteze după trăsături și nuanțe
nebănuite, dând mereu prioritate
cuplului dincolo de orice realitate
ocazională. Într-adevăr, cuplul este
cu siguranță vocația – umană și
supranaturală – tuturor celor care
sunt chemați la această formă de
viață.

Pentru a descoperi aceste nuanțe,
trebuie nu doar iubire, dar și umor :
pentru a accepta erorile care par să
ne îndepărteze de o perfecțiune,
inaccesibilă de altfel; a nu lua prea în
serios situațiile adverse sau micile
neînțelegeri, a nu ne îngrijora prea
tare dacă lucrurile nu merg cum
dorim; a se autoironiza, a accepta



critica constructivă cu recunoștință,
toate acestea permit să nu cădem în
orgoliul rănit, care otrăvește atât
relațiile, fie ele amicale, filiale sau
conjugale.

Ingredientul bunei dispoziții, sursă
de bucurie, pentru a ne bucura cu
celălalt, la celălalt este la fel de
prețios. „Când se percepe iubirea ca
principalul domeniu al dăruirii
personale, al dăruirii a ceea ce este
mai bun din tine, această iubire
îmbracă imediat forța și frumusețea
sacrului. Această iubire este atunci
ludică, sursă de bucurie. Numai în
dăruirea iubirii ființa umană este în
măsură să spună „tu/ție” în sensul
deplin al termenului. „Tu/ție” pentru
a desemna ce este mai sacru și cel
mai intim ființei umane” [10].

O bucurie mereu posibilă, în orice
circumstanță, chiar și în momentele
cele mai dureroase care ne împiedică
să râdem, să contemplăm frumosul,



chiar să apreciem bunătatea, ca o
realitate omniprezentă. Iubirea
adevărată străpunge suferința. „Nu
uitați că durerea este piatra de
încercare a Iubirii” îi plăcea să spună
sfântului Josemaría [11].

Totul în acest ajutor mutual,
amănuntele mici sau mari, finețea
iubirii despre care vorbește papa
Francisc, optimismul și simțul
umorului, totul, fără excepție,
permite să fie perceput celălalt ca
cineva minunat și uimitor. De aici,
măreția și frumusețea iubirii
conjugale se revarsă asupra binelui
copiilor.

„Dacă merge bine cuplului și copiilor
le va merge bine”. Într-adevăr, copiii
țin mai presus de orice să vadă
iubirea pe care și-o mărturisesc
părinții, ei o resimt, sunt la un pas de
ea. Sunt liniștiți atunci, căci fac parte
dintr-un proiect familial stabil în
care fiecare își are locul său, fiecare



este iubit necondiționat căci este fiul/
fiica părinților.

Iubirea este la baza procesului de
educație, familială sau școlară. Se
înțelege atunci ușor că primul act de
pus în educația unui copil este
iubirea părintească.

„Nimeni nu dă ceea ce îi lipsește”.
Dacă nu iubești, nu poți oferi iubire.
Nici nu poți să o ceri. Însă, o educație
fără iubire depersonalizează ființa
umană, nu atinge miezul central al
personalității. Iubirea părinților este
originală, anterioară, este sursa care
precede totul și care este la originea
copilului. Este o iubire pro-creatoare,
sau mai bine zis co-creatoare. De
aceea, iubirea părinților continuă să
fie la originea copilului pentru că
pune în el, în interiorul lui, în
manieră constitutivă, această
capacitate de a iubi care constituie
originalitatea sa, această nouă
personalitate care a văzut lumina



zilei și care se va dezvolta într-o
biografie creativă.

Noi am fost creați pentru a ne dărui.
Părinții sunt chemați în mod
deosebit să-și arate iubirea față de
copiii lor. O iubire care se exprimă,
între altele, în deschiderea spre
viață, care permite să dea naștere și
să-și crească copiii finalitate proprie
mariajului; în grija pentru sănătatea
lor, securitatea lor; în însoțirea și
orientarea spre fericire, în respectul
libertății lor, ceea ce este una dintre
cele mai bune dovezi de iubire.

Dacă iubirea părinților este slabă,
ordinea naturală a dăruirii reciproce
este sfărâmată, dar și această
armonie de care profită nu numai
soții, dar și copiii. Orice ființă are
dreptul de a se simți iubită cu iubirea
cu care numai cei doi părinți, bărbat
și femeie, sunt în măsură să i-o ofere
și să i-o transmită.



Mai târziu, copiii vor fi chemați de
Dumnezeu să fondeze o familie, sau
un celibat apostolic, ori la viața
religioasă. Majoritatea vor fi reflexia
a ceea ce au văzut la părinții lor. Noi
nu creștem viitori medici, ingineri
sau juriști, ci bărbați și femei care
vor răspunde la chemarea lui
Dumnezeu și care vor fi respectuoși,
iubitori, generoși și devotați, în
măsura în care au învățat-o acasă și
au practicat-o în familie.

Să revenim asupra trecutului cu
recunoștință, să privim prezentul cu
siguranță și viitorul cu speranță,
permite să ne dăruim din plin, să
acceptăm cu bucurie că timpul trece
în cuplu și să vedem că iubirea
deschisă a lucrat la transformarea, la
creșterea, la dăruirea soților. Această
iubire pe care am încercat s-o
transmitem copiilor nu are nevoie de
cadouri ci de tandrețe.

După Carolina Oquendo



Photo de intrare: Angela Rutherford
(Creative Commons)

[1] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1638.

[2] Sfântul Josemaría, E Cristos care
trece , nr. 23.

[3] FRANKL, Viktor: Omul in cautarea
sensului vietii, Ed. Vellant, 2018.

[4] MAJERES, Kevin: „Mindfulness as
Practice for Purity” (https://
purityispossible.com/index.php/
mindfulness-as-practice-for-purity).

[5] Papa Francisc, Audiență, 13-
V-2015.

[6] Ibid.

[7] Ibid.

[8] Ibid.

https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity
https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity
https://purityispossible.com/index.php/mindfulness-as-practice-for-purity


[9] Paradisul îndrăgostiților. M.
Brancatisano. Osservatore Romano,
6-10-2002 (https://
www.fr.josemariaescriva.info/article/
le-paradis-des-amoureux)

[10] PIRFANO LAGUNA, Iñigo: 
Ebrietas: El poder de la belleza. Ed.
Encuentro. Madrid, 2012.

[11] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 439.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

casatoria-ce-rezista-incercarilor-vietii/
(12.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/casatoria-ce-rezista-incercarilor-vietii/
https://opusdei.org/ro-ro/article/casatoria-ce-rezista-incercarilor-vietii/

	Căsătoria ce rezistă încercărilor vieții
	Este vorba deci de o desfășurare a persoanei în realizarea dăruirii totale și gratuită la care sunt chemați soții.
	Să evocăm trecutul, să sperăm în viitor


